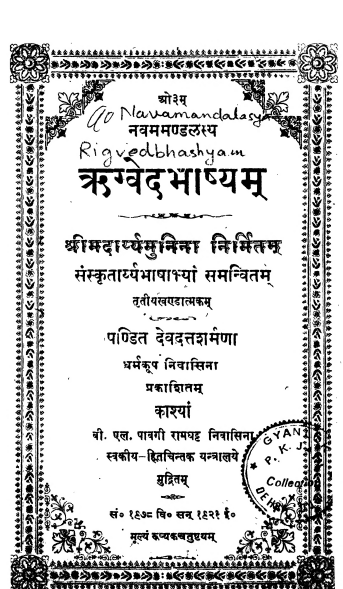
| circurcus | GL H 294 59212               | mamagada tanamacaa ta ta    |                             |  |  |  |
|-----------|------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|--|--|--|
|           | RIG                          | ्राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी 🖁 |                             |  |  |  |
|           |                              | ademy                       | of Administration           |  |  |  |
|           | 121559<br>_BSNAA             | ग्सूरी                      | <u>{</u>                    |  |  |  |
|           | MUSSOORIE &                  |                             |                             |  |  |  |
|           |                              | स्तकालय                     | 7                           |  |  |  |
|           | 1                            | IBRARY                      |                             |  |  |  |
| 3         | अवाप्ति संख्या .             |                             | _ 121559                    |  |  |  |
| מבושכושכו | Accession No                 | 94                          | 5                           |  |  |  |
|           | वर्ग मख्याप्तानी<br>Class No | 04 52                       | 2::1                        |  |  |  |
| Serse     | पुस्तक संख्या<br>Book No.    | 1                           | R1G_                        |  |  |  |
| 3         | unamemanamemane              | nenenen                     | i<br>inanananananananananan |  |  |  |



# बेद-प्रस्तावना

# वैदिक काल।

वेदों के भाविभाव का समय आदि मृष्टि का समय था। उस समय कोई इतिहास नहीं था, कोई राजाविशेष न थे, और न कोई पुरुषविशेष उस समय में थे जिन के जीवनचरित्रों का वर्णन उस समय किया जाता । इसीलिये इस परमात्मज्ञान में गुणगुणी का वर्णन और उक्त गुणी पदार्थों का कमयोग में उपयोग और ईश्वरोपासन तथा ज्ञान विज्ञान का वर्णन चारों वेदों में है। अर्थात् ऋग्वेद में गुण और गुणी का वर्णन, और षजुर्वेद में उक्त पदार्थों को यज्ञादि कमीं में लाकर, उन से लाभ उठाने का वर्णन, साम में ईश्वरोपासन और ईश्वर ज्ञान के प्रकार का वर्णन है। अर्थवेवद में ज्ञान और विज्ञान का विशेष रूप से वर्णन है। इस प्रकार चारों वेदों के चार विषय भिन्न भिन्न हैं। इस वात को ''तस्मायज्ञात्सर्वद्धत ऋचः सामानि जिज्ञारें। मं० १०, सू० ६०, ९। स्पष्ट करता है

इस मंत्र में चारा वेदों का वर्णन स्पष्ट रीति से आया है।

केवल यही मंत्र नहीं वेदों में वीसियों मंत्र ऐसे पाये जाते हैं, जिन में चारों वेदों का वर्णन स्पष्ट रुप से हैं। जो लोग ये कहते हैं कि ऋर्ष्वेद सब से पहला है, अन्य सब वेद ऋर्ष्वेद के आधार पर बनें हैं, उन का कथन सर्वथा निर्मूल है। कारण वह कि जिस प्रकार ऋर्षेद की स्वतन्त्र सत्ता है, इसी प्रकार अन्य वेदों की भी स्वतन्त्र सत्ता है। इस बात को सब ऋष् मुनियों ने माना है। ऋशि मुनियों की क्या कथा, किन्तु आधुनिक सायणादि भाष्यकारों ने भी इसे सर्वतंत्रसिद्धान्त करके लिखा है, कि चारों वेद एक ही काल में प्रगट हुए हैं! इस के प्रमाण में सायणाचार्य ने ''तस्माद्यज्ञात्,, यही मंत्र अपने ऋरवेद के भाष्य की भूमिका में प्रमाण दिया है, कि चारों वेद एक ही समय में प्रगट हुए हैं।

मालूम होता है, ार्क सायणानार्य न यह विचार शतपथ बाह्मण से लिया है। शतपथ बाह्मण में स्पष्ट लिखा है, िक परमात्माने अनायास से श्वास के समान नारों वेदों को प्रगट किया । और इसी बात का प्रतिपादन न्याससूत्रों में, और शहरभाष्य में भी है। "शास्त्र योनित्यास्,, वेदान्त के इस तीसरे सूत्र में श्री स्वामी शङ्करानार्यजी ने स्पष्ट लिखा है, िक ऋर्ग,यजु, साम और अथर्व इन नारों वेदों के प्रकाश का कर्ता एक मात्र ब्रह्म है, कोई जीव-

प्रकृत यह है, कि वदों में ऐसे नियमों का वर्णन है, जो सर्व देश और सर्वकाल में उपयुक्त हैं । व नियम किसी देश-विशेष वा काल-विशेष का आश्रयण नहीं करते।

तात्पर्य यह हैं, ार्क वेदों के अर्थ योगिक हैं। अर्वाचीन प्रन्थें। के समान योगरूढ़ वा रुढि नहीं।

अर्थात् ब्युत्पत्ति से जो अर्थ निकलते हैं, वहीं वेदों के मुख्य अर्थ हैं। व्युत्पत्ति को छोड़ कर ऐतिहासिक प्रन्थों के समान वेद रूढ़ार्थ में प्रवृत्त नहीं होते। जिन लोगों ने यौगिक अर्थ को छोड़ कर वेदों में नामों को लेकर पूर्व-सिद्ध अर्थ का प्रतिपादन किया है, उन्होंने अत्यन्त भूल की है। उदाहरणके लिये देखों—

'न सायकस्य चिकिते जनासो लोधं नयन्ति पशुमन्यमाना ना बाजिनं बाजिनाहासयन्ति न गर्दभं पुरोऽइवान्नयन्ति ऋ० मैं २३ सूरु ५४, सर् २३

इस मंत्र से सायणाचार्य ने विश्वामित्र और विसष्ठ का इतिहास रिकाला है, कि एक समय में विश्वामित्र को विशिष्ठ के चेले बांध कर ले चले। तब विश्वामित्र ने उनको यह कहा, कि तुम मेरे मंत्र वेता होने के प्रभाव को नहीं जानते । मेरे साथ तुसारे गुरु विशिष्ठ की ऐसी तुलना है, जैसी गर्दभ और अध की होती है। इस प्रकार राग द्वेष के भाव विषयक इस मंत्र को लगाया है। बास्तव में इस मंत्र के ये अर्थ थे, कि (जनासः ) हे मनुष्यो ! तुम लोग (सायकस्य ) शस्त्रवेता शरवीर के महत्व को नहीं जानते । जो ग्रद्ध में पर-पक्ष का नाश करे उसका नाम यहां सायक है। इस प्रकार इस मंत्र के अर्थ करने से यह मंत्र राजधर्म का वोधक है, किसी पुरुष विशेष का बोधक नहीं। इसी प्रकार जिन जिन मंत्रों से सायणाचार्य ने इतिहास निकाला है वे सब मंत्र यौगिकार्थ से पुरुषों के गुणों का वर्णन करते हैं । अथवा अनादिसिद्ध ईश्वर के प्रतिपादक हैं, किसी आधुनिक पुरुष के नहीं। इस बात की सिद्धि में पुष्ट प्रमाण पुरुष सक्त है । जिस प्रकार पुरुष सूक्त में अनादिसिद्ध परमात्मपुरुष का वर्णन है, इसी प्रकार अनादिकाल से सिद्ध पुरुष, प्रकृति और जीव, का वर्णन वेदों में पाया जाता है। और जो देत्र, दस्यु, विद्वान्, अविद्वान् इत्यादि पुरुषों का वर्णन वेद में पाया जाता है. वह भी प्रवाह रूप से अनादिसिद्ध पुरुषों का है। उस सर्ग के व्यक्ति विशेषायत्र पुरुषों का नहीं। तात्पर्य यह है, कि " सुर्योचन्द्रमसौधातायथापूर्वमकल्पयत् " ऋ० मं० १० स० १६१-मं ३। इस मंत्र में जिस प्रकार अनादिकाल से सूर्यचन्द्रमादि पदार्थी का आविभीव तिरोभाव, पाया जाता है, इसी प्रकार अनादि काल से सब प्रकार के पुरुषों का, जो आविभीव, तिरोभाव है, उन्हीं का वर्णन वेदों में है, अन्य किसी व्यक्ति विशेष का नहीं।

व्यक्ति विषेश की वर्णन हो भी कैसे सक्ता था? जब उस समय में, कोई व्यक्ति विशेष था ही नहीं, तो वर्णन कैंसा? पूर्वीक्त मंत्रों में जो विश्वामित्र और विशिष्ठ का वर्णन कहा जाता है, वह इस युक्ति से भी नितान्त निस्सार है, कि वेद विश्वामित्र, विशिष्ठ और रामचन्द्र के समय में नहीं हुए । किन्तु रामचन्द्र के समय से लाखें वर्ष पहले वेद हुए हैं ।

जिनके मत में जाखों वर्ष पहले नहीं, वे भी सहसों वर्षों का परित्याग कदाि नहीं कर सकते। वह इस प्रकार कि वैदिक समय सहसों वर्ष तक संसार में रहा। जब लोग वेदोक्त ईश्वर और वेदोक्त पूजापाठ और वेदोक्त आचार, अनाचार को मानते थे। इसके अनन्तर ब्राह्मण प्रन्थों के निर्माण का समय आया। यह समय भी रामचन्द्र जी से बहुत पहले था। इसका प्रभाव भी संसार में सहसों वर्ष रहा। बहुत क्या, ब्राह्मणों के समय तक रामचन्द्र जी के होने का प्रमाण नहीं पाया जाता इस लिये ऐतरेय, शतपथ, साम और गोपथ इन चारों ब्राह्मणों में रामचन्द्र की कथा नहीं।

जो यह कहा जाता है, कि याज्ञवल्क्य और जनक का सम्बाद शतपथ के अन्तिम कागड में पाया जाता है, किर कैसे कहा जाता है, कि ब्राह्मणों के समय रामचन्द्र न थे। क्यों कि रामचन्द्र और जनक का सम्बन्ध वाल्मीकीय रामायण में स्पष्ट है। इसका उत्तर यह है, कि जिस जनक का वर्णन "वृहदारण्यकोपनिषद्" वा "शतपथ" के अन्तिम काण्ड में है, वह जनंक, रामचन्द्र जी का सम्बन्धी न था। किन्तु वह जनक और था। और रामचन्द्र जी के समय का जनक और था। यह एक ऐसी ही भ्रान्ति जनक कथा है, जैसा कि "छान्दोग्य" में "कृष्णाय देवकीपुत्राय" यह कथा है। छान्दोग्य में जो देवकी पुत्र कृष्ण जिस्सा है, वह और था, और वह कृष्ण घोर ऋषि का शिष्य था। इस बात को हम अन्यत्र भी विशेष रूप से लिख आये हैं, इसलिये यहां लिखने की आवश्यकता नहीं।

तात्पर्य यह है, कि समान नामों के होने से अथवा यों कही कि पूर्वकाल के नाम नूतन काल में रख देने के कारण ऐसी आन्ति हो जाती है। वस्तुतः अक्षण प्रनथ मतिपादितजनक, वालमीकीय रामायणवाला जनक न था।

यदि यह वही जनक था, तो रामचन्द्र की कथा भी ब्राह्मण प्रन्थों में आनी चाहिये थी। हमारे विचार में उक्त प्रकार के वाक्य, ब्राह्मण प्रनथ और उपनिषदों में आ जाने का कारण यह भी हो सकता है, कि नवीन बातों को प्राचीन सिद्ध करने बालों का भाव सदैन से यह रहा है, कि वे प्राचीन प्रन्थों में भी नवीन काल निर्मित वाक्य मिलादिया करते हैं। और इसके लिये प्रष्ट प्रमाण यह है, कि वाल्मीकीयरामायण, मनुस्मृति, महाभारतादि प्रन्थों में, सैकड़ों बातें नवीन समय की मिलाई गई हैं, जो हस्त लिखित प्राचीन पुस्तकों में नहीं मिलतीं अस्तु।

प्रकृत यह है, िक वेदों में इतिहास न था, िकन्तु नवीन समय के सायणादि भाष्यकारों ने इतिहास प्रधान भाष्य करके वेदों में इतिहास मर दिया। यदि कोई कहे, िक वेदों में भी नवीन वाक्य मिलाये जा सक्ते थे, िफर नवीन समय को प्राचीन सिद्ध करने वालों ने उनमें मिलायट क्यों नहीं की? इसका उत्तर यह है, िक वेद इस पूज्यबुद्धि से देखे जाते थे, िक लोग उनको कण्ट-करते थे। उनकी संख्या को निर्द्धारित करते थे, उनके पदों तक को निर्द्धारित करते थे, उनके पदों तक को निर्द्धारित करते थे,

मुख्य हेतु यह है, कि वेदीं की भाषा ऐसी ब्रह्मवर्चिस्विनी और ओजिस्विनी है, जिसमें नवीन वाक्य मिला कर, उसी रंगत में ला देना कठिन ही न था, किन्तु असम्भव था।

इस बात की सिद्धि के लिये प्रष्ट प्रमाण यह है, कि चारों वेदों में पुरुष सूक्त है। और उसकी भाषा चारों वेदों के साथ मिलती है, अंशमात्र भी मेद नहीं।

जो लोग यह कहते हैं, कि प्राचीन आयों में वर्णव्यवस्था न थी, और वर्णव्यवस्था का यह पुरुषसूक्त किसीने पीछे से मिलाया है, उन को यह समझ-लेना चाहिये कि यदि कोई मिलाता, तो एक वेद में मिलाता, चारों में कैसे क्योंकि प्राचीन आर्थ तो चारों को ही कण्ठ कृरते चले आये हैं, फिर क्या किसी को भी यह न सूझी, कि यह पीछे का मिला हुआ पाठ है।

बहुत क्या, बेद ईश्वरीय हैं, ईश्वरीय वस्तु में कोई मतुष्य मिलाबट कर ही नहीं सकता। मुख्य विचारणीय बात यह है, कि वैदिक समय में, अर्थात् बेदों के आविभाव और प्रचार काल में, आयों का धर्म क्या था ? और वे लोग किसकी
पृजा करते थे ? इस प्रश्न का विचार करना यहां अत्यावश्यक है इस विषय
की विवेचना में हम ऋग्वेद की भूमिका में यह लिख आए हैं कि वैदिक समय
के आर्थ्य लोग पृजनीय केवल एक परमात्मा की ही पृजा करते थे । जिसका
वर्णन "स्वध्यातदेकम्" मं १० सू० १२६-मं० २ इत्यादि वाक्यों में स्पष्ट
है और "इरिएएगर्भ: समवर्त्ताग्रे भूनस्य जात: पतिरक आसीत्
स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां करमें देवाय इविषा विधेम " ऋ०
मं० १० । सू० १२१ मं० १ इस मंत्र में इस चराचर ब्रह्माण्ड का पति एकमात्र परमात्मा ही माना है । किर कैसे कहा जा सकता है, कि वैदिक समय में
नाना देव थे । और नाना देवों की ही आर्थ लोग उपासना करते थे । परमात्मा
के एकत्व को समर्थन करने वाला एक मात्र यही मंत्र नहीं, किन्तु परमात्मा
के एकत्व के बोधक वेद में सहमूं। मंत्र पाये जाते हैं । जैसे कि,—

"यः प्राणतो निमिषतो महित्वैक इद्राजा जगतो बभूष । य ईशे अस्य ब्रिपदश्चतुष्पदः कस्मै देवाय हविषा विधेम"। ऋ ८ ८।७।३।३

य एक इद्विदयते वसु मतीय दाश्चवे-१।६।६।७ योदेवानां नामधा एक एव तं सम्प्रश्नं भुवना यन्त्यन्या ऋ॰ ८।३।१७।२।

"तमिदं निगतं सहः स एष एक एक वृदेक एव'' अथ०-१३-४।४।१९

एकं सिक्षमा बहुधा वदंत्यग्निं यमं मात्तरिश्वानमाहुः ऋ, २।३।२२।४६

तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था बिद्यतेऽघनाय यज् ११-१८ न ते विष्णो जायमानो न जात: ऋ ० मं० ७ - स्यू०९९ - २ इत्यादि सहस्रों मंत्र वेद में परमात्मा के एक त्व को बोधन करते हैं, वे सब विस्तार के भय से यहां उद्भृत नहीं किये जाते।

उक्त मंत्रों के देखने से अतीत होता है, कि वैदिक समय में सूर्यचन्द्रमा-दिकों का निर्माण कर्ती एक मात्र निराकार परमात्मा ही माना जाना था । नाना देव नहीं ।

जो लोग यह कहते हैं, िक वेदिक समय में नाना देवों की उपासना थी, वे देव शब्द के सत्यार्थ न जाननें से भ्रान्ति में पड़ते हैं। तात्पर्य यह है, िक देव शब्द दिन्य गुण वाली वस्तु को भी कहता है, और सूर्य चन्द्रादि प्रकाश मान पदार्थों का भी वाचक है, और विद्वान तथा विदुषी स्त्रियों को भी कहता है। इस हेतु से अब्युत्पन्न लोगों को वेदों में नाना देव की भ्रान्ति हो गई।

वास्तव में वेद में ईश्वर रूप से अभिमत नाना देव नहीं । किन्तु इस संसार की निर्माता और विधाता एकमात्र परमात्म देव ही माना गया है । इसी अभिप्राय से कहा है, कि "एषो हि देव: प्रदिशांडनु सर्वाः "यज्ञ ० ३२-४। सम्पूर्ण दिशाओं में परिपूर्ण एक देव परमात्मा ही है। कोई अन्य नहीं। इसी भाव को उपनिषत्कार ऋषियोंने इस प्रकार लिया है, कि "एकोदेव: सर्वभूतेषु-गृदः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा " श्वे०६-११ एक मात्र परमात्म देव ही सबभूतों में व्यापक और सब भूतों का अन्तरात्मा है । इसी भाव से 'स्वर्याचन्द्रमसी धाता यश्चापूर्वमकल्पयत्

इत्यादि मंत्रों में सूर्यचन्द्रादिका का निर्माता परमात्मा कथन किया गया है। इस प्रकार वैदिक समय में लोग, एक मात्र परमात्मा को उपास्य देव और जगत्कर्त्ता मानते थे।

जो लोग यह कहते हैं, कि परमात्मा को यदि कर्त्ता माना जाय तो वह आनन्द स्वरूप नहीं रह सकता, उन से यह पूछना चाहिये कि, तुम जब कोइ शुभ काम करते हो, तो क्या तुम आनन्द्रका अनुभव करते हो या दुःख का। और जो यह कहा जाता है, कि सर्व व्यापक में किया नहीं होती, क्योंकि कोई जगह उस में खाली नहीं, जिसमें वह चलकर जाय। पूर्वोक्त कुतर्क करने-बाले लोगोंने किया, कमें, वा गति के तात्पर्य को नहीं समझा। किया के अर्थ स्वभावभूत बलरूपशक्ति के भी हैं। अथवा ज्ञानके भी हैं। और ऐसी शक्ति सर्व व्यापक परमात्मा में हो सकती है। इसका वाधक कोई तर्क नहीं।

अन्य युक्ति यह है, कि जब (आकाश ) ईथर आदि सापेक्ष विमु पदार्थ गतिशील हैं, अर्थात कई एक गुणों की अभिव्यक्ति के कारण हैं, फिर कैसे कहा जा सकता है, कि निराकार विमु में गति नहीं होती।

वास्तव में बात यह है, कि अल्प शक्ति वाले जड़ पदार्थों के विषम दृष्टान्तों से लोगों को यह श्रान्ति हो गई है, कि सर्वत्र भरे हुए पदा्ध में किया नहीं होती। उनसे यह पृछना चाहिये, कि तुम एक शुद्ध काँच पात्र में जल वा दूध भरलो और इतना भरो, कि उस पात्र का कोई अंश भी उससे खाली न रहे। किर उसको ज़ोर से हिलाओ तो क्या गित पतीत नहीं होती। यदि यह कहा जाय कि वह एकदेशी है, इस लिये गित होती है, तो उत्तर यह है, कि परिपूर्ण होने में तो वह एकदेशी नहीं।

वास्तव में यदि देखा जाय, तो जड़ पदार्थों में तो बाहर से गित का आधा-न किया जाता है। ओ स्वयं गितशील है, उसकी गित का बाधक कौन?

सर्व व्यापक में गति नहीं होती ?

आनन्द स्वरूप यदि कर्ता माना जाय तो वह निरानन्द हो जाता है? और प्रलयादि भावों का कर्ता ईश्वर न्यावैकारी और अहंता सिद्ध नहीं होता इत्यादि कुतर्क "बौद्धईज़म,, वा "जैनईज़म,, के संपर्क से उत्पन्न हुए हैं।

वास्तव में वैदिक फिलास्फी में इनका गन्धं भी नहीं । इसी अभिपाय से वेद में लिखा है, कि "तदेजित तन्नैजित तद्हुरे तह्यन्तिके । तद-न्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः,, यजुः ४०।५। वह चलता भी है, नहीं भी चलता है। दूरु भी है निकट भी है। अर्थात् संसार की-

उत्पन्न करने में गतिशील है, और एक स्थान को त्याग कर स्थानान्तर में जाने के लिये एक रस और कूटस्थ नित्य हैं। सर्वन्यापक होने से दूर और निकट आदि धर्मी से रहित है।

ये सब भाव परमात्मा में अविरुद्ध हैं । अस्तु ।

बहुत क्या, जिस प्रकार का परमात्मवाद स्फुटरीति से वेद में पाया जाता है, वैसा अन्य किसी भी धर्माभिमानी की पुस्तक में नहीं। और जैसा परमात्मा का एकत्व वेद में है, ऐसा अन्य किसी ग्रन्थ में नहीं।

# प्रभाग के लिये देखो-

"अनेजदेकम्" यज्ज ४०।४। "तन्न को मोहः कः शोक एक-त्वमनुषद्यतः" यज्ज ४०।७। इत्यादि मंत्रों में परमात्मा का एकत्व और निराकारत्व स्पष्ट रीति से वर्णन किया गया है।

जिस प्रकार सर्वोपिर उपासनीयदेव का महत्व वेद में पाया जाता है, इसी प्रकार अन्य भी उत्तमोत्तम भाव वेद में पाये जाते हैं। अर्थात वैदिक समय में दास भाव न था। और इसी लिये वेदमें दासत्वादि धर्म थे जाति न थी। अर्थात् जो एकमात्र सेवाधम करता था वह दास था। और वहीं यदि स्वामी के धर्म करता था तो स्वामी बन जाता था। और दासत्व जाति मान कर किसी का कय विकय नहीं किया जाता था। बहुत क्या, मनुष्यमात्र का समानाधिकार था। इसी लिये मनुष्यों के गुण-प्रयुक्त मनुष्यों में न्यूनाधिकभाव था। इसी का नाम गुण-कर्मानुसारिणी वर्ण-व्यवस्था है।

वैदिक पद्धति के अनुसार वैदिक समय में दम्पतीभाव भी वैदिक था। अर्थात् एक स्त्री का एक पति, और पति की एक ही परनी होती थी। वैदिक समय में कोई पुरुष भी ऐसा नहीं हुआ, जिसके अनेक विवाह हुए हों। वैदिक समय का लक्ष्य गृहस्थ-धर्म का देव-ऋण, पितृ-ऋण और ऋषि-ऋण इन तीनों ऋणों से उऋण होना था। आधुनिक समय के समान विषय, भोग वा दास दासी बना कर ऐश्चर्यशाली होना वैदिक-समय में लक्ष्य न था।

परस्पर प्रेम-भाव के मंत्र वेद में बहुत आते हैं, जैसा कि "ह एं ते हह मामिश्रस्य माचलुषा सर्वाणि भृतानि समीक्षन्ताम्" यजु० अ० ३६ मं० १८ । इत्यादि मंत्रों में मैत्रीभाव का उपदेश स्पष्ट रीति से किया है।

और जहां कहीं दस्युदमन वा दुष्टदमन के उपदेश पाये जाते हैं, वे संसार-की मर्यादा को स्थिर करने के लिये हैं। द्वेषाग्नि को प्रदीप्त करने के लिये नहीं। अधिक क्या अहिंसा ही सार्वभौमत्रत समझा जाता था।

दार्शनिक वार्ते, कि जीवारमा का नित्यत्व, प्रनर्जन्म, बन्ध और मोक्ष इत्यादि भाव वेद में स्पष्ट रीति से पाये जाते हैं, जैसा कि "योयमजोभाग-स्तपसा तं तपस्व" अन्त्येष्टि संस्कार में ये कथन किया गया है, कि जो इस शरीर में जीवरूप अंविनाशी वस्तु है, उसको तपस्वी बना कर, तुम परलोक का यात्री बनाओं। यह प्रार्थना ईश्वर से की गई है। "एवं मृत्योमुद्गीय मामृतात्" इत्यादि वाक्यों में अमृतरूप मुक्ति का स्पष्ट रूप से वर्णन है।

इसी प्रकार वैदिकसमय की मर्यादा थी। जिस का वर्णन वेदभाष्य में विस्तारपूर्वक किया गया है। यह मर्यादा आर्यों में लाखों वर्षों तक रही। इसी का नाम वैदिक समय है।

#### ब्राह्मगा काल।

कुछ काल पाकर ऋषियों ने वंदों के व्याग्व्यान ब्राह्मण प्रन्थों का निर्माण किया।

ऐतिरेय, शतपथ, सामिवधान और गोपथ ये वेदों के चार बृाह्मण हैं। इन में आलङ्कारिक रीति से वैदिक विषयों पर विस्तार पूर्वक व्याख्या है। देवासुर-संप्राम, प्राणविद्या, ब्रह्मविद्या, नीतिविद्या, धनुर्विद्या इत्यादि बहुत सी विद्याओं का वर्णन ब्राह्मण प्रन्थों में है। इस समय वेदविद्या की ऋषियों ने दो भागों में विभक्त कर दिया अर्थात् एक आरण्यक और दूसरा उपनिषद्। अध्यु-दय की देने वाली विद्या का नाम आरण्यक, अर्थात् कर्मकाण्ड की विद्या के नाम से कहा जाता था। और केवल निश्नेयेस को देने वाली विद्या का नाम

उपनिषद् था। इसी लिये उपनिषद् के ये अर्थ किये जाते थे कि, "उपनिषी-दित ब्रह्मसामीप्पं पाया सोपनिषद्" जिससे अवश्यमेव श्रद्ध की प्राप्ति हो उसका नाम उपनिषद् हुआ। श्राह्मण प्रन्थों के समय में वेदों के आलङ्कारिक भावों पर लोग बहुत झुक गये थे। वा यों कहो, कि उससमय एकमात्र यज्ञकर्म की ही प्रधानता समझी जाती थी। इसिलिय उस से अरुचि उत्पन्न हो कर ज्ञान काण्ड का प्रश्वन्य होने लगा॥

### उपनिषत-काला ।

इस समय में उपनिषदों का निर्माण हुआ | इस उपनिषत्समय में ब्रह्मवाद की इतनी प्रधानता हुई, कि "सर्ब खिल्वदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत" छां० ३।१४।१-५ ॥ इत्यादि वाक्यों द्वारा एकमात्र ब्रह्म की ही उपासना होने लगी । छान्दोग्य, और बृहदारण्यक बड़े बड़े उपनिषदों का निर्माण इसी समय में हुआ । यद्यपि इस समय का निर्द्धारण करना कठिन है, तथापि यह बलपूर्वक कहा जा सकता है, कि यह समय "बुद्ध" से सहस्त्रों वर्ष प्रथम था । जिस प्रकार वाल्मीकीयरामायण में गङ्गासङ्गम, प्रयाग का, और महाभारत में गंगाद्वार ब्रह्मकुण्ड हरिद्धार का, नाम प्रसिद्ध था । इसी प्रकार उपनिषदों के समय में, यारामास्ती का नाम काशी प्रसिद्ध था । मालूम होता है, कि उस समय विद्यारूपी प्रकाश का प्रधानक्षेत्र यही था । इस लिये बड़े २ गूढ़-तत्त्व और रहस्यों का निर्णय इसी स्थान में किया जाता था । इस स्थान का निर्माण वाल्मीकीयरामायण से अर्वाचीनकाल में और महाभारत से प्राचीनकाल में हुआ है ।

यद्यपि इसके निर्माणकाल का ठीक २ पता लगाना किटन है, तथापि यह निश्चय पूर्वक कहा जासकता है, कि तक्षाद्माला और सारनाथादि स्थान, जो किसी समय में बौद्धों के मुख्य क्षेत्र बन गये थे, इनका निर्माण काशी से बहुत पीछे हुआ है। इस विषय के लिये पृष्ट प्रमाण यह है, कि अजात शत्रु काशी के एक राजा ने हसवालाकी नामक बाह्मण से यह पूछा कि ''मुझे बह्म बतलांकी। इसके उत्तर में ब्राह्मण ने यह कहा, कि "ब्रह्म ते ब्रव्याणि" मैं तुम्हें ब्रह्म का उपदेश करूंगा।

तब ब्राह्मण ने उसे सूर्य को ब्रह्म बतलाया। राजा ने सूर्य के ब्रह्म होने का खण्डन किया। किर उसने चाँद को ब्रह्म बतलाया। राजा ने उसका भी खण्डन किया। इस प्रकार जिन जिन भौतिक पदार्थों को वह ब्रह्म बतलाता गया, राजा उनका खण्डन करता गया। अन्त में अब्राह्मण ने सिर नीचा कर लिया; तब अजातराञ्च राजाने, उसे निराकार ब्रह्म का उपदेश किया। यह कथा बृहद्रिर्गयक के अ०२ में अति प्रसिद्ध है। इससे सार यह निकला, कि वृहद्रारण्यक उपनिषद् के निर्माण काल में काशी ब्रह्मविद्या का मुख्य स्थान था। उस समय काशी में एकमात्र ब्रह्म का उपासन होता था। जो कोई भी भूळ कर प्रतीक में ब्रह्मबुद्धि करता था, उसको बालाकी ब्राह्मण के समान अपना सिर नीचा करना पड़ता था।

तात्पर्य यह है, कि ब्राह्मण प्रन्थों की आलङ्कारिक कथाओं से जो सूर्य-चन्द्रादिकों में ब्रह्मबुद्धि भ्रम से उत्पन्न होने लगी थी, उसको औपनिषद समय ने सर्विथा दबा दिया ।

यहां यह बतला देना भी अप्रासिद्धक नहीं, कि प्रतीकोपासन और मूर्तिपूजन में अत्यंत भेद है। प्रतीकोपासन के अर्थ किसी ज्योतिष्मान् पदार्थ में ब्रह्मबुद्धि करने के हैं। और मूर्तिपूजा किसी मूर्तपदार्थ को ब्रह्म समझ कर पूजा करने के हैं। अस्तु, कुछ हो, वैदिक-धर्मानुयायी लोगों के क्रिये ये दोनों मार्ग हेय हैं, उपादेय नहीं।

इसी अभिप्राय से व्याससूत्र में इसका निषेध किया गया है, कि "न प्रतीके नहि सः" ४।१।४ कि प्रतीक में ब्रह्मचुद्धि नहीं करनी चाहिये, क्यों-कि प्रतीक ब्रह्म नहीं।

कई एक लोग उक्त विषय में यह भी आशङ्का किया करते हैं, कि ब्रह्मन् शब्दका वाच्य जो वैदिक-समय में देव विशेष था वा स्त्रोत्र अथवा अन्नादि- पदार्थों को जो ब्रह्म शब्द कहताथा उसको उपनिषद् के कर्ता ऋषियों ने जगज्जनमादि हेतु ब्रह्म बना लिया।

यह कथन सर्वथा युक्तिशून्य और मिथ्या है । वेद में भी मुख्यतया ब्रह्म शब्द ईश्वर के अर्थों में ही आता था, जैसे कि "तदेवशुक्रंतद्ब्रह्म" यजुः० ३२ । १ । "तस्मै ज्यंष्ठायब्रह्मग्रो नमः" अथर्व० १०।८।४।१।

डाक्टर विलसनादि युरोपियन्स वा सर रमेशचन्द्र दत्तः दि लेखकों के लेख पढ़कर कई एक पंडितों के भी यही विचार हो जाते हैं कि महा शब्द ऋग्वेद में ईश्वर के अर्थ में नहीं आता इसका उत्तर यह है, ।के "ब्रह्म गामश्वं जनयन्त ओषधीर्वनस्पतीन्पृथिवीं पर्वताँ अपः" मं० १०। सू० ६५ म० ११ बूह्म ने पृथिवी, पर्वत, बनस्पति, गौ अश्वादि सब वस्तुओं को उत्पन्न किया एवं "ब्रह्मगा व ष्ट्रधाना" मं० १। सू० ९३। मं० ६। में ब्रह्म शब्द ईश्वर के अर्थ में आया है।

तत्व यह है कि उपनिषदों के बनाने वालों ने ब्रह्म नाम वेद से लिया है। उन्होंने स्वयं करुपना करके ब्रह्मवाद नहीं चलाया।

जीपनिषद समय में प्रतीकोपसना का बल पूर्वक लगडन किया गया। जहां कहीं "मनो ब्रह्मोत्युपासीत" छा० ३१९८१ "आदित्यो ब्रह्मोत्यादेशः" छा० ३१९९१ इत्यादि वाक्यों में प्रतीकोपासना का कथन है, वह पूर्वपक्ष की शित से है। सिद्धान्त पक्ष सर्वत्र उपनिषदों में यही है, कि "तदेव ब्रह्मा त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते" के० ११५ "विरजं ब्रह्मा निष्कलं" सुं० २१२१९ "सत्यंज्ञानमनन्तंब्रह्मा, तै० २११ "अब्रैतंब्रह्मा, छा० ३११२१७ "विज्ञानमानन्तंब्रह्मा, खू० ३१९१२८ "विज्ञानं सर्वे देवा ब्रह्मा ज्येष्ठमुपासते, ते० २१५ "सवायमान्ताव्ह्मानमयः, खू० ४१४१५ बहुत क्या इत्यादि ब्रह्मोपासना के बोषक सहस्रों वाक्य उपनिषदों में पाये जाते हैं। उक्त ब्रह्मज्ञानरूपी वारिवाहिनी जान्हवितट पर उस समय काशी नगरी का निर्माण हुआ था। काशी शब्द

सब से पूर्व ऋ० मं. ३ सू. ३० मं. ५ में इस प्रकार आया है, "मधवन् कािशिस्ति" हे ऐश्वर्य ग्रक्त! (कािश्वाः) आप की न्याय नियम ग्रक्त दीित ग्रहण करने योग्य है। यद्यपि यहां "काशी" हस्व इकारान्त है, और उपनिवदों तथा बाह्मणों में दीर्घ ईकारान्त है, तथापि बेद, बाह्मण, तथा उपनिवदों में "काशी" प्रकाशिका का नाम है। इस बह्मवर्चेस्वी ज्योति के अभिन्नाय में इस नगर का नाम काशी रक्ता गया। माल्यम होता है, कि उस समय वेदिकज्ञान के सागर ओर उपनिवत् तत्व के बेत्ता ब्रह्मिष्ट लोग इस नगर में निवास करते थे। उस समय में इस बालार्का ब्राह्मण ने काशी के अजातशत्र राजा से यह कहा कि मैं तुम्हें ब्रह्म बतलार्जगा।

इसबात का विवेचन करना अत्यन्त कठिन है, कि किस काल में इस काशी नगरी का निर्माण हुआ। तथापि यह अनायासपूर्वक कहा जा सकता है, कि बार्ल्माकीयरामायण के समय यह नगर नहीं बना था। इस लिये उसमें इसकी कोई वर्णन नहीं। महाभारत के समय में इसका वर्णन स्पष्ट है, जैसा कि "काशीराजश्चवीर्यवान्" अस्तु।

मुल्य प्रसङ्ग यह है, कि उपनिपदों के समय में यह स्थान भारतवर्ष में ज्ञानका प्रसिद्ध क्षेत्र था। उपनिपदों के समय के सहसों वर्ष उपरान्त जब न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग, पूर्वमीमांसा, उत्तरमीमांसा इन छयों दर्शनों का निमाण, हुआ तब भी इस नगर की प्रधानता रही। उक्त छओं दर्शनों का निमाण उभनिषत् और महाभारत के बीच के समय में हुआ है। हेतु इस का यह है, कि "ब्रह्मसूत्र्यपदेश्वेय हेतुमद्भिविनिश्चितः" महाभारत के इस वाक्य ने इस बात को स्पष्ट कर दिया, कि "ब्रह्मसूत्र्य" जिनका नाम "व्याससूत्र्य" वा "वेदान्तसूत्र्य" भी है, वे महाभारत से पूर्व बन चुके थे। और इन सूत्रों में न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग इत्यादि सूत्रों का वर्णन मली- भांति आता है। इससे स्पष्ट सिद्ध है, कि "दर्शन" महाभारत से पूर्व हैं।

इस प्रसङ्ग में यह भी अनुमान किया जा सकता है, कि बौद्ध-धर्म के आविभीवक्ती बुद्धदेव महाभारत से लगभग अढ़ाई हज़ार वर्ष पीछे हुए।

यद्यपि बौद्धदर्शन का वर्णन महाभारत में भी कहीं कहीं पाया जाता है, तथापि महाभारत का बुद्ध से पीछे होना सम्भव प्रतीत नहीं होता। और बैद्धिः दर्शन का महाभारत में वर्णन आने का अन्य हेत्र है । वह यह है, कि महाभारत समय २ पर बढ़ता रहा है । और इसका पुष्ट प्रमाण अब भी हस्त लिखित पुस्तकों से मिल सकता है। पूर्वीत्तरनिर्णय करने से यह बात भलीमांति स्पष्ट हो जाती है, कि जिस समय बुद्ध देव हुए हैं, नतो उस समय भारतवर्ष में कर्म-योगी और ज्ञानयोगियों का प्राधान्य था, और न उस समय क्षात्रधर्म के उद्दीवक उद्योग की प्रधानता थी । किन्तु इससे अत्यन्त विपरीत आलस्य, मद, मत्सर, ईर्बा, द्वेष, हिंसाधर्मप्रधान वाममार्गकी प्रधानता थी। उसी समय में वेदों के हिंसा प्राधान्य और वाम मार्ग की प्रधानता सुचक अनन्त प्रकार के टीका टिप्पण हो रहेथे। औपनिषद ज्ञान की उच्चपताका जो काशी नगर में सहसों वर्षी से फहरा रही थी, वह भी समय के प्रभाव से, वा यों कही कि भारत-संग्रामानि ने उसे भी भस्मीभूत कर दिया था । इसी कारण बुद्ध देव उत्पन्न हए। इनके समय में दर्शन और उपनिषदों का विशेष प्रचार न था। और संस्कृत भाषा का प्रचार भी बहुत हीनावस्था को पाप्त हो गया था। इसी कारण बुद्ध के समय में संस्कृत संदर्भों का निर्माण नहीं हुआ। बुद्धदेव ने केवल निवृत्ति-पार्गप्रधान निर्वाण का उपदेश किया । जिसमें अभ्यदय वा उद्योग का ग्रन्ध भी नथा।

यद्यपि बुद्धधर्म के उपदेश वैदिक अभ्युदयशाली मंत्रों के आशय से रहित थे, और उनमें उपनिषदों के और दर्शनों के उत्तमोत्तम भाव भी न थे, तथापि उन उपदेशों का प्रचार बहुत जोर से हुआ। कारण यह कि उस समय हिंसा और अनाचार के भाव को दूर करने वाले सदुपदेशक की अध्यन्त आवश्यकता थी। इसी कारण सर्वसाधारण में उनके उपदेश फैल गये।

यहां कई एक लोग यह कहते हैं, कि बुद्ध के समय में आयोंके दर्शनों का निर्माण नहीं हुआ था। और वे हेतु यह देते हैं कि दर्शनों में बौद्धमतका खण्डन पाया जाता है, इसका उत्तर यह है, कि दर्शनों के सूत्रों में कहीं भी बुद्ध और बुद्धधर्म का निर्देश करके खण्डन नहीं किया गया । और कीया भी कैसे जाता । जब कि महाभारत के वाक्य से यह सिद्ध कर चुके कि दर्शन महाभारत से पूर्व बन चुके हैं । और यदि बुद्ध महाभारत से पहिले होता तो उसका वर्णन गीता का कर्ता अवश्य करता । क्योंकि जिसके मत में "यद्यद्विमृतिमत्स्वत्वं भ्रामद्वर्जितमेववा । तत्त्वदेवावगच्छत्वं ममतेजोंऽशभवम्" ॥

जो नो विभूति वाली वस्तु है वह सब मेरे ही तेज से उत्पन्न हुई है। तो क्या जहां "सिद्धानांकिपिलोसुनिः" का वर्णन है, वहां बुद्ध का वर्णन न आता। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि जो क्यिल सांख्य शास्त्र का निर्माता है, वह बुद्ध से बहुत पहिले हो चुका है।

जो कई एक इतिहास लेखक यह लिखते हैं, कि बुद्ध "किपल्लबस्तु" में उत्पन्न हुआ और यह किपल सांख्यदर्शनकार किपल के नाम से प्रसिद्ध था, और किपल के आश्रम में बुद्ध के पूर्वज भी जाकर एक समय रहे थे, यह कथा पूर्वोक्त गुक्तियों से सांख्यशास्त्रकर्ती किपल को सिद्ध नहीं करती। किन्तु किसी और किपल का वर्णन करती है। अस्तु कुछ हो।

मुख्य प्रसङ्ग यह है, कि बुद्ध ने अपने समय में संथमी बनकर शम-दमादि भावों का प्रचार किया। और उस समय के कुर्मकायडी और वेदाभिमानियों को अत्यन्त नीचा दिखलाया। महात्मा बुद्ध का ईमामसीह से ४७८ वर्ष पूर्व अन्तिम समय था। इनके अनन्तर इनके धर्म का इतना प्रधान्य बढ़ा, कि मगध देश ही नहीं, किन्तु सम्पूर्ण भारतवर्ष में बौद्धों का पाबल्य हो गया। जिसको आर्यावर्त कहा जाता है, उस सीमा से पार होकर भी मालाकन्द, अफगानिस्तान, केटा-बुलोचिस्तान इत्यादि अनेक स्थान इनके पादाकान्त होग्ये। उस समय जड़ जलस्थलों की तो कथा ही क्या किन्तु मीमांसाशास्त्र के भाष्यकर्ता शवर स्वामी और वार्तिक के कर्ता कुमारिल भट्टादि धुरन्यर पण्डितों पर भी इनका आतक्क जम गया। इसी प्रवाह में पड़े हुए एक स्थान में कुमारिल-भट्ट यह कहते हैं, कि—

## "कुम्भकाराद्यधिष्ठानं घटादौ यदि चेष्यते । नेइचराधिष्ठितत्वंस्यादस्ति चेत्साध्यद्दीनता "॥

घटादि कार्यों के दृष्टान्त से जो ईश्वर की सिद्धि की जाती है, वह ठीक नहीं, क्योंकि घटका कर्ता जो कुलाल है, पहले वहीं ईश्वर नहीं, अर्थात् जन्ममरणादि-धर्भ वाला मनुष्य है। इस प्रकार यह दृष्टान्त साध्य से हीन है।

बहुत क्या, उन स्थय जितने विद्वान् हुए, वे वौद्ध-धर्म के सम्पर्करूपी गंध से निर्गन्ध नहीं थे। इसी प्रकार पूर्वमीमांसा के माष्य-कर्ती शवरस्वामीने कहीं भी ईश्वर का उछेल नहीं किया। यह समय वह था, जिस समय में उसी मगध देश में जिसमें बुद्ध देव हुए, वर्द्धमान महाबीर नामक तीर्थक्कर जैनों का अन्तिम तीर्थक्कर था। इस समय न्यायशास्त्र के वेत्ता नैयायिकों ने "आत्मतत्विवेक" इत्यादि कईएक, ईश्वरसाधक ग्रन्थों का निर्माण किया। अस्तु—

इस खराडन मण्डन के धोर संप्राम में कई एक राजा महाराजा बोद्धधर्मानुयायी हो गये। इसका प्रभाव यहां तक हुआ, िक वेदिक लो हुं। के काशीनगर के
महत्व को कम करने के लिये, उन्होंने काशीनगर से सात मील की दूरी पर
सारनाथ को बसाया। इस नगर के बनाने का उनका ताल्प्य यह था, िक काशीनगर के महत्व को घटाकर, अपना महत्व बढ़ायें। जान्हवी तट को त्यागकर सात
मील सारनाथ बनाने का, उनका यह भी ताल्प्य था, िक गक्का का कोई महत्व नहीं।
और न वे वैदिकों के समान सायं प्रातः संध्या वन्दन करते थे, जो गक्कातट की शरण लेते। कुछ हो, सारनाथ का महत्व ऐसा बढ़ा, िक बोद्धों के
प्रभाव ने प्राचीन काशी को दबा दिया। इसके कारण कई एक थे।

- (१) उस समय बाह्मण लोग वेदों के अभ्यास को छोड़ बैठे थे।
- (२) जो उनमें से थोड़े से वेदाभ्यास करते भी थे, वे ब्राझण प्रन्थों के अलुक्कारों को न समझ कर मिथ्या कथा-कहानियों में पड़ गये थे।
  - (३) बहुद्ध से उनमें से ऐसे भे, जो वेदों में अश्लीलनाद, पशुपज्ञ,

और वाममार्ग के बोचक अर्थ निकाल, वेदों के महत्व को घटाते थे। इन बार्तो-के कारण बौद्धों का महत्व और भी बढ़ गया।

उस समय में जहां कहीं शास्त्रार्थ होता था, उस समय के वैदिक-धीमयों-के मन्तन्यानुसार, वे वेदों में अश्लीलता, वाममार्ग और पशुयज्ञ दिखला कर बौद्ध लोग उनको जीत लिया करते थे। अधिक क्या, उसी समय के रचित ये वाक्य हैं, कि-" त्रयोवेदस्यकर्तारो धूर्तभाण्डनिद्याचराः" अर्थात वेदीं को घूर्त, भाग्ड और राक्षसों ने बनाया है। क्योंकि उनमें रुज्जाजनक बार्ते, यज्ञ-में पशुओं को मारना और वाममार्ग की बातें पायी जातीं हैं । इस शस्त्र से भारत के धर्म-युद्ध-क्षेत्र में बौद्धों ने विजय पाया । और आर्योंका पराजय हुआ । इसका यहांतक भयद्भर परिणाम हुआ, कि अजातरात्रु राजा, और अशोकादि बड़े बड़े राजा बौद्ध धर्मानुयायी बन गये।

कई एक प्रन्थकारों का मत है, कि तक्षशिला का विश्वविद्यालय भी इसी समय बना । पर यह बात हमारे विचार में सर्वथा निर्मूल है । हेतु इसके निम्न लिखित हैं---

(१) पाणिनीय सूत्रों में तक्षशिला का वर्णन है। और भगवान् पाणिनि बुद्ध से बहुत पहिले हुए।

- (२) भगवान् पतञ्जलि भाष्यकार ने बौद्धधर्म का कहीं भी नाम नहीं लिया।
- (३) उक्त ग्रन्थकारों ने पाली पाकृतभाषा की चर्चा कहीं नहीं की, जो बौद्धों की प्रधान भाषा थी। इससे यह प्रतीत होता है, कि तक्षशिला पहिले वैदिक-धर्मानुयायी आर्यों का था। पीछे बौद्धों के अधिकार में आया।

अस्तु कुछ हो, यह कथान्तर है। मुख्यप्रसङ्ग यह है, कि प्राचीन काशी और **तक्षाशिला** तथा **सारनाथ** इत्यादि स्थान जिनमें बौद्धधर्म का प्रभाव हुआ। उनमें बौद्धों की प्रतिमाओं से पृथक् कोई प्रतिमा नहीं पाई जाती। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है, कि वैदिक-धर्मानुयायी आर्थ प्रतिमापूजन-प्रिय न थे। कई एक लंग यह कहते हैं, कि "मृतींघन;" ३।३।७७ । "जीविकार्थे-चापण्ये" ५।३।९९ । इन पाणिनीय सूत्रों से तथा "प्रतिमानाञ्च भेदकः" इत्यादि मतु-बाक्यों से सिद्ध है कि प्रतिमापूजन पहले आय्यों में भी था ।

इसका उत्तर यह है कि "मूर्तींचन" ३।३।७७ अष्टाध्यायी के इस सुत्र से तो यही सिद्ध किया है कि (हिन्त ) को (अप्) और घन आदेश होकर अभ्रयनादि प्रयोग सिद्ध होते हैं। जिनसे मूर्त पदार्थ का कठिन्य पाया जाता है। तो क्या प्राचीन आर्थ्य प्रथिन्यादि पदार्थों में मूर्तत्व धर्म्म नहीं मानते थे ? इससे प्रतिमा-पूजन की सिद्धि कैसे ?।

जो ''जीविकार्थ चापण्ये" ५।३।९९। इस सुत्र से प्रतिमा-पूजन सिद्ध किया जाता है, वह ठीफ नहीं, क्यों।के यह सूत्र यह सिद्ध करता है, कि व्यास, विशिष्ठादि ऋषि महर्षियों की जो प्रतिकृतियें बनाई जाँय, वे यदि बेंचने के अभिपाय से बनाई जाँय, तो उनसे कन् प्रत्यय कालुक न हो।

और यहां यह स्मरण रखने योग्य बात है, कि इससे पूर्व सूत्र, "लुस्मनुष्ये" प्रा३।९८ इसमें मनुष्य शब्द स्पष्ट पड़ा है। जिसकी अनुवृति "जीविकार्थे चापण्ये" पा३।९९। इस सूत्र में आती है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है, कि ये प्रतिकृतियें मनुष्यों की ही बनाई जाती थीं ईश्वर की नहीं।

और भाष्यकार ने तो इस के उदाहरणों से यह भी स्पष्ट कर दिया, कि उनके समय में रामचन्द्र और कृष्णादिकों की प्रतिमायें न थी।

और जो भाष्यकार ने देन शब्द यहां लिखा है, उसका तात्पर्य विद्वानीं-की प्रतिमाओं से है। क्योंकि प्रतिमा साधारण मनुष्यों की नहीं बनाई जाती। दिन्यगुणसम्पन्न पुरुषों की ही बनाई जाती हैं। कुछ क्यों न हो, इत्यादि उदा-हरणों से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है, कि प्राचीन आयों में प्रतिकृति बनाने की विद्या थी। पर ने कभी ईश्वर की ना किसी मनुष्य की ईश्वर के स्थानापन्न मानकर उसकी प्रतिमा नहीं बनाया करते थे। और ना ही उनके नेदादिश्वम प्रन्थ 'ऐसा करने की उनको आज्ञा देते थे।

अौर "प्रतिमानां च भेद्कः" इस मनु-त्राक्य से जो प्रातिमा सिद्ध की जाती है, यह सर्वधा साहस मात्र है। क्योंकि यह वाक्य राजधर्मप्रकरण- का है। इसमें सीमा-विभाग के लिये जो चिन्ह बनाए जाते थे वा तौल-नाप के लिये जो सेर-पसेरी आदिकों के चिन्ह थे, उनको न्यूनाधिक करने वालों के लिये यहां दण्ड लिखा है।

बहुत क्या बुद्ध से पहले प्रतिमा बना कर पूजने की प्रथा आर्यावर्त में न थी। इसका पृष्ट प्रमाण यह है, कि मगध-देश व ब्रह्मार्ध-देश अथवा गोनर्द-देश जिसमें पाणिनि वा पतञ्जिल का उद्भव हुआ। इन देशों में प्राचीन भग्न-देवालयों में नितनी प्रतिमायें मिलती हैं, वे सब बौद्ध सम्प्रदायी लोगों की हैं। वैदिक-धमीनुयायी आर्यों की एक प्रतिमा भी आज तक नहीं मिली, को ईश्वर वा ईश्वर-स्थानापन्न किसी देव विशेष की हो।

इससे स्पष्ट सिद्ध हुआ, कि प्रतिमा पूजन बौद्धों से चला है। वह इस-प्रकार कि, जब बौद्धों का पूर्ण ऐश ये आर्यावर्त में हो गया, और वे बुद्धदेव की प्रतिमा बनाकर उसको पूज्य समझ कर रखने छगे, और इस प्रकार उनका बुद्ध की मृत्यु के बाद भी अधिक संगठन हो गया, तो वैदिक-धर्मानुयायी आर्यनेताओं ने भी यह सोचा, कि हमको अपने संगठन की कोई न कोई आधार शिला रखनी चाहिये। इस अभिपाय से उनमें उस समय ऐसे पुरुष-उत्पन्न होने लगे, जो बुद्धदेव के मुकावले अपने देवी-देवताओं को रखते थे। और न केवल देवी-देवताओं को ही पूजनीय बनाते थे, किन्तु उनके गुण-कीर्तन-के पुराण भी नये नये निर्माण करते थे । इस समय में पहले पहल वैष्णव पुराणों की रचना हुई। इनका कारण यह था, कि जिन पशु-यज्ञों की निन्दा करके बुद्ध वा बौद्ध धर्मानुयायी लोगों ने इनको हानि पहुंचाई थी, उन दोषों का मार्जन करना भी अभीष्ट था। इसी प्रकार शनैः शनैः और पुराण भी बन गये । और इन्होंने भी बुद्ध के समान पूजनीय अपनी देवी-देवताओं को बना लिया। अर्थात् वैष्णवों ने विष्णु को चतुर्भुज करपना करके विष्णुको. विशेष देव बना लिया। और दीवें ने शिव को सर्वेषिर मानकर उसे अवनी भावनाके अनुकृत आकार देकर, अपना देव-विशेष मान लिया । इस प्रकार भारत-

वर्षमें शान्तदेव, रुद्रदेव, भैरवदेव इत्यादि नानादेवताओं के पूजन का एक भीषण-युग प्रारम्भ हो गया ।

इसमें सन्देह नहीं, कि इनकी नई रचनाओं ने और नई प्रतिमाओं ने बौद्धों को तो अन्तर्ध्यान के स्थान में अन्तर्द्धान कर दिया:

पर इन के नाना देववाद ने इनमें फूटका बीज वो दिया। जो भविष्यमें बृहद्रूप को घारण करता हुआ, भारत के अभ्युदय का विनाशक हुआ।

कई एक लोग उक्त देव-पूजा विषय में यह कहते हैं, कि रुद्र-देवादिकों-की पूजा वेद के आधार पर ही चलाई गई। रुद्र नाम वेद में वज्र वा विजली का है। और वह (वृषभ) मेघ की सवारी करती है। अथात बादलों-में चमकती और कड़कती है। इस रीति से रुद्र का बाहन (वृषभ) बैल माना गया है। वास्तव में यह भूतल का चार पैर वाला बैल नहीं।

इस का उत्तर यह है, कि यदि इस सूक्ष्म फिलासफी को दृष्टिगत रख कर शिवलिङ्गादिकों की पूना भारत में चर्लाई जाती, तो फिर दूसरे दोनों देवों के बाहन की भी कोई न कोई सङ्गति अवश्य होती। अर्थात् ब्रह्मा का बाहन हंस और विष्णु का बाहन गैरुड़, इन का क्या तात्पर्य ? इस प्रश्न के करने पर वे कल्पक लोग, जो आज कल नई नई कल्पनाओं से पौराणिक-धर्म का मणडन करते हैं, वे सर्वथा चुप हो जाते हैं। क्योंकि वास्तव में रुद्रादि देवों की मूर्तियें बना कर पूजने की कोई फिलासफी न थी। किन्तु केवल बौद्धधर्म को उन्हीं के शिक्षों से पराजय करना ही अभीष्ट था। हाँ इतना अवश्य हुआ, कि विष्णुस्कों को पढ़ कर साकार विष्णु-देवता की कल्पना की। और रुद्रस्कों को पढ़ कर साकार रुद्रदेव की कल्पना की। पर इन कल्पनाओं में निरुक्त वा निष्यद्ध कोई आधार न था।

जिन लोगों का कथन यह है कि ( रुद्र ) देवता मेघस्थ विद्युत् प्रायः पर्वतों पर वर्षता भीर गर्जुता है, इसी आधार पर ( शिव-लिक्स ) पाषाणमय-शिव पर जल चढ़ाया जाता है। उनसे यदि यह पूछा जाय, कि फिर विल्वपन्न- तथा विष्णु के प्रतिनिधि शालप्राम पर तुरुसी क्यों चढ़ाई जाती है। तो उन की वैदिक-फिरासफी इस विषय में तनिक भी सहारा नहीं देती।

सच तो यह है, कि उस समय की करपनाओं का वेद से कोई सम्बन्ध न-था। हाँ कंवल ब्राह्मण-प्रन्थों के अलङ्कारों का अन्यथा उपयोग अवश्य किया गया। जैसे कि प्राणिवद्या और इन्द्रियों के अलङ्कार से देवासुर-सङ्काम और अध्यात्मिक-ज्ञानयज्ञ से घोड़े की बलिदान वाला अश्वमेष और इन्द्रियों की दुष्ट वृत्तियों के हवन करने सं, गोमेध में गौ आदि पुज्य-पशुओं का वध सिद्ध किया गया।

उक्त विषय का पुष्ट प्रमाण हमारे पास यह है, कि मद्रास में एक गार्ग्या-यण सूत्र छपा है। जिसमें आध्यात्मिक अश्वमेधादि-यज्ञों का वर्णन है। यह प्रन्थ सर पी. सी. चटरजी के गृह पर कलकत्ता में मैंने स्वयं देखा है। इस प्रकार जो ज्ञान-काण्ड-प्रधान ब्राह्मण-प्रन्थों के अलंकार थे, उनको अन्यथा करके पुराणों में वर्णन किया गया। जिससे वैदिकधम्में से उल्ट कर आय्यों का प्राचीन-धम्मे पुराणों के आकार में आगया। इसी समय इस काशी की नींव पड़ी। जिसमें अब विश्वेश्वरनाथ और विश्वनाथादि शिवलिक्षों की प्रतिमायें हैं।

यहां यह बतला देना भी अत्यन्तोपयोगी है, कि पहली काशी जो उपनिषदींके समय की थी, वह इस स्थान में न थी किन्तु राजधार-स्टेशन से उत्तर पूर्वकी कोण में वरुणा और गंगा के संगम पर थी। कई इतिहासवेत्ता कहते हैं, कि
इससे भी उत्तर सारनाथ और वरुणा नदी के बीच में थी। पर इसमें कोई सन्देह
नहीं, कि यहां न थी। काशीखण्ड में उक्त बात के मण्डन का यह प्रमाण है, कि
इसके प्रमाण से आदि केशव का मन्दिर "आदौ पादोदके तीथें विद्धिमामादिकेशवम्। अगिनविन्दोमहाप्राज्ञ भक्तानां मुक्तिदायकम्॥ काशीख्वाड-भ० ६१-कलोक ४। इस में आदिकेशव को ही सब से प्राचीन
ठहराया है। इस से यह भी स्पष्ट हो जाता है, कि उस समय सङ्गम को सब से
श्रेष्ठ समझा जाता था, इस लिये यह आदिकेशव का मन्दिर ठीक ठिक वरुणा
और गङ्गा के सङ्गम पर है।

यहां यह भी स्पष्ट कर देना उचित प्रतीत होता है, कि बुद्ध के पहले यह विष्णु को निराकार वा अव्यक्त मानते थे। प्रमाण के लिये देखों ''अपियो- भगवानीशोमनोवासामगोचरः। स माटशैरलपधीभिः कथं स्तुत्यो-वस्यः'। का.खं. अ० ६०-५लो० २८। इत्यादि श्लोकों में विष्णु को इन्द्रि-यागोचर मान कर भी बुद्ध देव की प्रतिमा की नकुल आदिकेशव की मूर्ति बनाई गई। इसके प्रमाण में आदिकेशव का मन्दिर धव तक साक्षी-भूत खड़ा हुआ है। मालूम होता है, कि बुद्ध की तुलना का देवता पहले बुद्ध समय के पौराणिक आचाय्योंने (केशव) विष्णु को रक्खा। यह नाम वेद में केशयुक्त पुरुष के लिये भी आया है। परन्तु पौराणिक-संस्कृत में मुख्यतया यह नाम विष्णु का है।

मुख्य प्रसङ्ग यह है, कि आधुनिक पैराणिक-धर्म का केन्द्र यह काश्ची-नगर बौद्धधर्म के मुकाबले पर बसाया गया । इतने अंश में तो उस समय के आय्यों ने अच्छा काम किया, कि जो उस समय में काव्य, नाटक, पुरणादि, लिखकर उन्होंने विकट-समय में संस्कृत की अत्यन्त उन्नति की । परन्तु आर्थ-जाति का जीवन वेद उस समय रंसातल को पहुँच गया। कुछ तो बुद्ध भगवान् और उनके अनुयायी पहले से ही वेदों के प्रतिकृत थे । दूसरे उस समय के पिएडतों ने वेदाभ्यास करना सर्वथा त्याग दिया था—

उस समय की पाठ्य-प्रणाली में केवल साहित्य, व्याकरण, और पुराण ही थे।

उस समय वेदों की अवनितिका मुख्यं कारण, वेदों के अर्थील अर्थ और प्राकृत अर्थभीथे। अर्थात् उस समय के पण्डित वेदों के बहुत बुरे बुरे अर्थ किया करते थे, और इस का कारण वाममार्ग की लहर थी। उन में से कुछ अर्थ हम यहां उद्भृत करते हैं।

अन्वस्य स्थ्रं दहशे पुरस्ताद्नस्थ ऊरुरवर्म्बमागाः । शश्वती नार्यभिचक्ष्याह सुभद्रमर्थ्य भोजनं विभिष् । ऋ.मं.८।सू. १।मं. ३४। इस मन्त्र के सायणाचार्यं यह अर्थ करते हैं, कि एक राजा नपुंसक- हो गया था। उस की सी उस के पुंस्तव को वर्णन करती हुई, कहती है, कि जुम्हारा पुंस्तव अब स्थूलतादिधम्मीं से युक्त है। यहां अत्यन्त लज्जाकर अधे करके बेदों का महत्त्व घटाया है। वास्तव में इसका अर्थ यह है, कि प्रकृतिरूपी नारी मानी ईश्वरकी विभूति को वर्णन करती है, कि (अर्थ) हे परमात्मन्! आपने सुन्दर विराटरूप इस भीग को धारण किया है। जो (अनस्थ) अनित्य है अर्थात् एकरस नहीं। और आप की अपेक्षा से स्थूल हैं।

अनम्थ के अर्थ अश्वत्य के समान प्रवाहरू पसे नित्य के ही हैं। वह इस प्रकार तिष्ठतीति स्थः न स्थः अस्थः और न अस्थः अनस्थः । इस प्रकार अनस्थ शब्द प्रवाहरूप से नित्य को कहता है । जिस के अर्थ सायणाचार्य्य ने विना हड़ी के करके, मनुष्य के गुप्त इन्द्रियों के किये। इस प्रकार वेदों में अश्लीलता कूट कूट कर भरी गई। जिस का अधिक विस्तार करना यहां लेख की नीरस करता है-अधिक क्या उस समय में जहां वेद में हरिश्चन्द्र शब्द मिला उस से हरिश्चन्द्र की कथा और उस के सर्वस्वदान को सिद्ध किया जाता था। एवं, "गवा-मधित्वचि" का अर्थ बैल के चमडे पर सोम कूटना किया जाता था। जिस के अर्थ वास्तव में इन्द्रियों के अधिष्ठाता मन के थे। और हरिश्चन्द्र के अर्थ ब्रह्मवर्चस्वी अर्थात् ब्रह्मतेज वाले विद्वान् के थे । यहां (हरिः) इस शब्द को चन्द्र के परे होने से सुट का आगम हुआ है। बहत क्या इस घोर अनर्थ के प्रवाह में कोई उस समय का विद्वान् खड़ा नहीं हो सकता था । यहां तक कि कुमारिलभट्ट ने भी अपने लिये और ही रास्ता निकाला। कमारिलभट्ट उस समय के सर्वोपिर विद्वान् थे। पर वे भी वेदों का नाम लेकर ही उनपर अपने आत्मा का बालिदान किया करते थे । अधार्त कतिपय वैदिक-सुक्तों पर भाष्य करके उन के महत्व की बोधन करने का साहस नहीं रखते थे। हां इतना उपकार उन्होंने आर्य्य-जाति पर अवश्य किया, कि संस्कृत-मीमांसा-दर्शन के मूल को दृढ़ करने वाले, उन्होंने कई एक ग्रन्थों का निम्मीण किया, जिन में से क्मारिल का वार्तिक अति प्रसिद्ध है।

इस प्रनथ में कुमारिलभट्ट ने, प्रत्यक्षादि छः प्रमाणों की सङ्गति ऐसी रखी है, जिस का परित्याग इन के प्रति पक्षी वेदान्ती भी नहीं कर सके, अर्थात् वेदान्त प्रन्थों में भी प्रमाणों का निरूपण इसी भांति किया जाता है।

आधुनिक वेदान्तियों को इनका प्रतिपक्षी वा प्रतिद्वन्द्री इस अभिप्राय से कहा गया है कि---

### स्वयं च शुद्धरूपत्याद्सत्वाचान्यवस्तुनः । स्वप्नादिवद्विद्यायाः प्रवृत्तिस्तस्याः किं कृता ॥

इत्यादि कारिकायों में कुमारिलभट्ट ने अविद्यावादी वैदान्तियों का अत्यन्त बल पूर्वक खण्डन किया है, इस से यह भी स्पष्ट हो गया कि इस अविद्यावाद के वेदान्त के कर्त्ता केवल श्री स्वामीशक्कराचार्य्यजी ही नहीं किन्तु क्षाणिक-विज्ञानवाद के समान यह अविद्यावाद अर्थात अविद्या देवी के वशीभूत होकर ब्रह्म से जीव बन जाना भी शक्कराचार्य्य से प्रथम था । जिस का विशेष प्रचार स्वामीशक्कराचार्य्य जी ने किया।

यह भी दैवकी विचित्र घटना है कि जिस समय बौद्ध धर्म्म का प्रावल्य-हुआ उसी समय कुंमारिकभट्ट और स्वामीशङ्कराचार्थ्य जैसे विद्वान् उत्पन्न हो गए। जिनके दार्शनिक ज्ञान विज्ञान के चक्षु अरयन्त विद्याल थे।

यद्यपि ये पूर्वोक्त विद्वान् बौद्ध धर्म के साम्हने वेदों को खड़ा नहीं कर सकते थे। तथापि दार्शनिक विद्या से वैदिक धर्म को पुनरुज्जीवित करने में इन्होंने अत्यन्त यत्न किया। वह यत्न यहां तक था कि कुमारिल भट्ट ने तो अपने आपको वेद-पथ पर भस्मीभूत कर दिया अर्थात् प्रयागराज के झूसी-नामक स्थान में कुमारिलभट्ट ने चिता जलाकर अपने शारीरका प्रायश्चित्त कर दिया इसके कारण लोग कई एक बतलाते हैं। कोई कहता है, कि बौद्धों से विद्या पदकर कुमारिल को बौद्धों का साम्हना करना पड़ा। इसलिये कुमारिल मट्टने अपने शारीर को स्वयं जला देना उचित समझा। कोई कहता है, कि बे समय के प्रभाव से स्वयं भी आधे बौद्ध हो गए थे। इस बात से उनके हृदय

में अत्यन्त म्लानि हुई। कुछ हो, इसमें सन्देह नहीं कि उनके इस दारुण प्राय-श्चित्त का कोई भयद्वर ही कारण था।

हमारे विचार में तो यही कारण ठहरता है, कि वैदिक धम्मीनुयायी-होकर जो उन्होंने अपने बनाए हुए वार्त्तिक ग्रन्थ में ईश्वर का खण्डन किया। वहीं भयहर पाप उनको सताता था इसी लिये उन्होंने अपने शरीर का उक्त प्रायश्चित्त किया।

यह भी जन श्रुति है कि जलते समय स्वामीशङ्कराचार्य्यजी ने उनसे बहुत कहा पर उन्होंने अपने शारीर के प्रायश्चित्त द्वारा ही अपना उद्धार समझा।

उनके वाद श्रीस्वामीशङ्कराचार्य्यजीने यह काम किया कि पाम्लोस्कन्ध जो संसार के हेतु वौद्धों ने माने थे, उनका अपने भाष्यों में बलपूर्वक खण्डन किया।

वे स्कन्ध यह थे १ स्वपस्कन्ध । २ विज्ञानस्कन्ध । ३ वेदना-स्कन्ध । ४ संज्ञास्कन्ध । ५ संस्कारस्कन्ध ।

इनमें से विज्ञानस्कन्ध अन्य चारोंका हेतु है। तात्पर्ध्य यह है कि (प्रकृति)
मैटर में ही बौद्ध लोग दो प्रकार के समुदाय मानते थे (एकचित्त) अधीत्
चेतन दूसरा संज्ञा, संस्कार, वेदना, रुप, यह चार स्कन्ध जड़ रूप संघात हैं;
इन दोनों प्रकार के (स्कन्ध) अधीत् (वृक्ष के) स्थूल डाल के समान इस
समुदाय का नाम ही वृक्ष है—

जिस प्रकार स्कन्धादि शाखायों को छोड़कर वृक्ष कोई अन्य वस्तु नहीं एवं पाञ्चों स्कन्धों को छोड़कर आत्मा कोई अन्व वस्तु नहीं। यही सिद्धान्त बुद्धभगवान् और उनके शिष्य बौद्धों का था, बुद्ध के सम्प्रादायी लोगों का नाम बौद्ध है।

इस सिद्धान्त का खण्डन व्यास दर्शन के सूत्र १८ दूसरे अध्याय के दूसरे पाद में है यहां यह आशंका अवश्यमेव उत्पन्न होती है कि जब दर्शनों के समय में बुद्ध और उनके सिद्धान्त थे ही नहीं को वेदान्त दर्शन में इसका वर्णन कमें आ गया इसका उत्तर यह है किप्रकृति रूप मैटर में शक्ति मानकर साष्टि की रचना मानने वाले कुछ लोग प्रथम भी हो चुके हैं। जिनका खण्डन उपनिषदों में भी हैं ''न या अरे इहं मोहं अवीम्यविनाशी यारे अमारमाऽनुच्छितिधर्गों खृ० ४।५।१४ इत्यादि वाक्यों में पाया जाता है। माल्यम होता है कि खुद्ध भी इसी बीज को लेकर उठा यह कथन कल्पित नहीं किन्तु बुद्ध के जीवन चरित्र में यह स्पष्ट है कि आषाढ़ की पूर्णिमा को जो खुद्ध को बोधी ज्ञान हुआ उसमें बुद्ध ने उक्त पाञ्चोंस्कन्धों को विचारकर यह निश्चय किया कि उक्त पाञ्चोंस्कन्धों से भिन्न संसार में कोई वस्तु नहीं।

इसी का नाम बुद्धदर्शन में दिन्यज्ञानचक्षुदर्शन विद्या था।

और निर्वाज और सबीज समाधि का नाम घरकर जो आजकल के सुद्ध जीवन के रचयितायों ने बुद्ध के धर्म्म को परिष्कृत किया है वह बुद्ध के आशय से सर्वथा विरुद्ध है। क्योंकि बुद्धदेव जन्मजन्मान्तर को नहीं मानते थे उस समय के जैनों से भी उनका यहीं प्रभेद था।

योग शास्त्र तो, तदाद्वरुद्धः ह्वरूपेऽवस्थानम्" इत्यादि स्त्रों में चेतन की पृथक सत्ता स्वीकार स्पष्ट रीति से करता है। इतना ही नहीं किन्तु समाधि सिद्धिरी इवर प्राणिधानात्त' इत्यादि स्त्रों में ईश्वर का स्पष्ट रीति से स्वीकार करता है और बुद्ध के मत में ईश्वर का स्वीकार नहीं इतने बड़े भेद को कौन छिपा सकता है।

इस लेख से हम बुद्धदेव की लघुता सिद्ध नहीं करते किन्तु वास्तव में बुद्धदर्शन का प्रकाश करना हम अपना धर्म्म समझते हैं बो जो बुद्धदर्शन की प्रतीकें शङ्करभाष्य वा अन्य प्रन्थों में मिलती हैं वे बुद्ध को वैदिक धर्मानुयायी सिद्ध नहीं करतीं।

जो कई एक लोग आजंकल बुद्ध देव को ईश्वरबादी सिद्ध करने की चेष्टा करते हैं वेभी उन के ईश्वरबादी होने में कोई पुष्ट प्रमाण नहीं दे सकते। और ना ही उन के इस प्रकार के कोई लेख मिळते हैं। जिन से उन के ईडवरबादी होने की सिद्धि की जा सके, पालीभाषा में भी जो प्रनथ पाये जाते हैं उन में बद्ध के ईश्वरवादी होने में कोई प्रमाण नहीं।

अन्य गुक्ति यह है कि जो संस्कृत साहित्य बुद्ध के अनन्तर बना है उस में सर्वत्र बुद्ध को अनीश्वरवादी माना है, शङ्करभाष्य तथा रामानुजभाष्य में तो यह बान अत्यन्त प्रसिद्ध है कि बुद्ध अनीश्वर वादी थे।

रामानुजभाष्य में तो यहां तक लिला है कि इस्युक्त चेदान्तवाद्छद्म छक्कायौद्धनिराकरणे" यह बात हम बेदान्त बाद की आड़ लेकर जो छिपा हुआ बौद्ध है, उस के खण्डन के विषय में कह आये हैं। इसी प्रकार रामानुजभाष्य, शङ्करभाष्य और कई एक दर्शनों के टीकाओं में बुद्ध की फलासफी का वर्णन है वहां सर्वत्र बुद्ध के दर्शन की चार शालायें बतलाई गई हैं वे यह हैं, स्रीत्रान्तिक, वेभाषिक, योगाचार, और माध्यमिक इन चारों में कुछ २ मत भेद है पर अनीक्षरवादि चारों समान हैं।

बहुत क्या श्रीमद्भागवत में भी जहां बुद्ध को अवतार तक लिखा गया है वहां भी वेदमतविरोधी स्पष्ट रीति से भागवतकारने माना है। इत्थादि प्रमाणों से स्पष्ट सिद्ध है, कि बुद्ध का दर्शन और बुद्ध के सम्प्रदायी लोग जो भारतवर्ष में लंकातकों और अन्यत्र काबुल कांधारादि देशों में फैले हुए थे उन के समय में वेदों का हास हुआ जिस को आर्थ लोग अब तक स्थापित नहीं कर सके।

यद्यपि महीधर, उनर, सायण, इत्यादि कई एक भाष्यकारों ने नेदार्थ के प्रचार की चेष्टा की पर वह यथावत् प्रचलित न हो सकी, इसके कई एक कारण पहले हम निरूपण कर आए हैं।

मुख्य कारण यही था कि वेदार्थ की अपूवता को उक्त भाष्यकार नहीं बतला सके और तो क्या वेदान्त और मीमांसा के भाष्यकार लोग जिस शैली पर भाष्य करते हैं अर्थात् १ उपक्रमोगसंहार २ अभ्यास ३ अपूर्वता ४ फल ५ अर्थवाद ६ उपपत्ति इन ६ प्रकार के लिझों से भी वेद के भाष्य- कारों ने काम नहीं लिया, अपने २ सम्प्रदाय की ओर प्रत्येक भाष्यकार बेदार्थ-को खेंचने का परिश्रम करता रहा इस का पुष्ट प्रमाण यह है कि जो बेदमन्त्र स्वामीशङ्कराचार्य के भाष्य में आये हैं उनके अर्थ अद्वैतवाद के किये गये हैं और जो मन्त्र रामानुज के भाष्य में आये हैं उनके अर्थ विशिष्टाद्वैत वाद के किये गये हैं। इस प्रकार बेदार्थ की कोई स्थिरता नहीं रखीं गई।

बहुत से लोगों को यह भ्रान्ति है कि उवट, महीघर, सायण, ये बहुत प्राचीन हैं पर ये माळून रहे कि ये तीनों भाष्यकार स्वामी शङ्कराचार्य के पीछे हुए हैं स्वामी शङ्कराचार्य को हुए लग भग २२०० बाईस सौ वर्ष के करीब २ हुआ है और सायणाचार्य उस समय हुए हैं कि जब गोल-कुण्डा में बाह्मणीशासन था । और महीघर, उवट नो सायण से भी कुछ अर्वाचीन हैं।

इन तीनों के लेखों से भी यह गन्ध स्पष्ट आता है कि यह राङ्कराचार्य से पीछे हुए हैं क्योंकि ये लोग स्वामी राङ्कराचार्य के मायावाद को अनेक स्थानों में उद्धृत करते हैं। अर्थात् जीव, ब्रह्म की एकता में स्वामीराङ्कराचार्य के मत को ही उपादेय मानते हैं। इस प्रकार इनकी नवीनता स्पष्ट है।

इस प्रस्ताव से सार यह निकला कि वेदों से कोई रिसक भाव ये लोग नहीं निकाल सके। जिससे वेदों को सरस मान कर लोग पुराणों की ओर न झकते। और कल्पित कथाओं को छोड़कर सत्य की ओर आ जाते।

यहां कई एक लोग यह सन्देह भी बहुधा प्रकट किया करते हैं, कि वैदों में मन की स्थिरता का या अध्यात्मिक वाद का चित्तापकर्षक कोई भाव नहीं पाया जाता, जिससे मनुष्य का आध्यात्मिक आनन्द बड़े वा आत्मरति उत्पन्न हो।

इसका उत्तर यह है, कि "तन्मेमन: शिवसङ्कलपमस्तु" यजु । ३४ १। इस वाक्य का इस प्रकरण में छः बार अभ्यास है, कि मेरा मन शुद्ध संकल्प बाका हो। क्या यह अभ्यास "चञ्चलंहिमन:कृष्णप्रमाधीयलयद हहं " इस वाक्य के उत्तर-भूत "अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराज्येण च गुचाने" र्कि वह अस्यास तथा वेसाग्य द्वारा स्थिर हो सकता हैं, अन्यथा कदापि नहीं। इस वाक्य के अर्थ से न्यून हैं ?

यहां हम वेदाभ्यासादासीनमनस्कों से यह पूछते हैं, कि क्या उक्त-वाक्य का अभ्यास अर्थात् ''तन्मेमन: शिवसंकल्पमस्तु'' इसका अभ्यास गीता के अभ्यास या वैराग्य से कम है ?

यहां तत्त्व के जिज्ञासुओं को इस बात का भी स्मरण रख़ना चाहिये, िक अभ्यास भी दो प्रकार का होता है। एक साधार दूसरा निराधार । अर्थात् एक जगज्जन्मिद्जननी के आगे सिर झुकाकर अभ्यास किया जाता है। दूसरा अपने ही आपका अभ्यास है। वेद उस अभ्यास का वर्णन करते हैं। जिसका परमाधार पराशक्ती है। जिसके विषय में उपनिषद् वाक्य यह कहते हैं, िक "परास्य शिक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवस्रक्तिया स्वाभा

अर्थ — उस परत्रम की शक्ति अनन्त प्रकार की है । स्वाभाविक-ज्ञान, स्वाभाविक-क्रिया, और स्वाभाविक-वल एकमात्र उसी परत्रम में पाया जाता-है, अन्य किसी वस्तु में नहीं । इस परत्रम के अभ्यास का प्रकार जैसा वेद-में पाया जाता है, ऐसा अन्य किसी ग्रन्थ में नहीं ।

वेद-मार्ग से उद्विश्न मन वाले बहुधा यह कहा करते हैं, कि जिस प्रकार-का आध्यात्मिक-ज्ञान सर्वात्मवाद अर्थात् ध्यानावस्था में एकमात्र ब्रह्म-सत्ता का ही भान हो, किसी अन्य वस्तु का नहीं, इस प्रकार का वर्णन वेद्भ नहीं।

इस का उत्तर यह है, कि ''क्रमार्पणं बहा हविक्रेसाग्नो ब्रह्मणा हुतं ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्म कम्मेसमाधिना'' गीता, अर्थ-आध्मात्मिक-योगी जब ब्रह्म-निष्ठ हो जाता है, तो उसे बाद्य अग्नि-होत्रादि कम्मों में भी एकमात्र ब्रह्म की ही सत्ता प्रतीत होती है। यहां तक कि, अग्नि, स्नुवा, हिवः, अर्थण, इत्यादि पदार्थों में वह एकमात्र ब्रह्म की सत्ता को ही अनुभव करता है। अन्य तुच्छ सत्तायें उस के आध्यात्मिक दिन्य ब्रह्मओं से तिरस्कृत हो जाती हैं। गीता का यह भाव भी अर्थव-वेद से लिया गया है। वहां मन्त्र का पाठ इस प्रकार है—''ब्रह्मणाग्नी वाष्ट्रधानों ब्रह्मखुदी ब्रह्माहुती ब्रह्मद्भावग्नी ई-जाते रोहितस्य स्वविंदुः''।। अ०१३।५०२।४९। इस प्रमाण से स्पष्ट रीति से सिद्ध हो जाता है, कि वेद ही आध्यात्मिक विद्या की खान है।

वेद में मनस्पित-परमात्मा से चित्त-बृति-निरोध के लिये प्रार्थना पाई जाती है। जैसे कि—अपेहि मनस्पतेऽप काम परश्चर । परो निर्श्वत्या आ चक्ष्व बहुधा जीवतो मनः । ऋ० मं० १० । सू० १६४ । मं०१ । हे मन के स्वामिन् परमात्मन् ! हम को पाप-पिशाच से छुड़ाकर मेरा मन ब्रह्म-वर्चस्वी हो-कर आप को उपलब्ध करने के लिये तैयार हो ।

अधिक क्या मेरे लिये सर्वत्र भद्र ही भद्र हो जैसे कि—" भद्रं बै वरं हणते भद्रं युञ्जन्ति दक्षिणम् । भद्रं वैवस्वते चर्चुर्बहुआ जीवतो मनः ॥ ऋ० मं० १०।सू० १६४।मं० २॥

मेरे चक्षु सदैव प्रकाश का अनुभव करं। अर्थात् मेरा ज्ञान सदैव बृद्धि को प्राप्त हो। और सर्वत्र मेरा मन भद्र ही भद्र देखे। इसी का नाम मानस-योग है। इसी से "योगिश्चित्तवृत्तिनिरोधः" यो १। वित्त वृत्ति-निरोध रूपी योग की फिलासफी निकली है। अधिक क्या जिस को बौद्ध वा बुद्ध देव अर्हत् अर्थात् योग्य परमहंस कहते थे। वह ऋग्वेद के मं० १। सू.९४ म.१ इससे लिया गया है। इसी प्रकार निर्वाण पद "निर्वाण मोहा जितसंगदोषाः" गीता के इस इलोक से लिया गया है। कई एक लोग यहां यह भी आशङ्का करते हैं, कि यदि वेदानुयायी आर्यों के पास निर्वाण पहले ही था, तो उन्होंने उस से लाभ क्यों नहीं उठाया १ इस का उत्तर यह है, कि आर्थ्य लोग निर्वाण को बुद्ध के समान नहीं मानते थे। अथवा-यों कहो, कि उन के मत में शून्यवाद के साथ मिला हुआ निर्वाण न था। किन्तु वे लोग केवल ब्रह्मनिर्वाण को मानते थे। ब्रह्मनिर्वाण, मुक्ति, अमृतपद ये सब पर्याय शब्द हैं। इस लिये मुक्ति का वाचक निर्वाण शब्द गीतादि प्रन्थों में है। जो यह कहते हैं, कि गीता में भी निर्वाण शब्द बुद्ध से लिया गया है, वे अत्य-

न्त भूल करते हैं। क्योंकि गीता बुद्ध से लगभग अटाई हजार वर्ष पहले का मन्थ है। प्रमाण इस विषय में यह है, कि गीता के समय में का शी का नाम खनारस न था। किन्तु केवल काशी था, जैसा कि "काशीराजश्च वीर्ध्यवान,काश्यश्च महायदाा: इत्यादि। और पाणिनि जो लगभग एक सहस् वर्ष गीता से पीछे हुआ है, उस में भी वाराणसी शब्द नहीं । किन्तु तत्पश्चात् महाभाष्यकार पत-अिं मृति ने अनेक स्थानों पर बाराणसी शब्द का प्रयोग किया है । तात्पर्य्य यह है, कि बुद्ध और महर्षि पतञ्जिल के समय में काशी का नाम वाराणसी भी पड़ गया था। कारण इसका यह कि, उस समय के लोग जल, स्थल में तीर्थ बुद्धि करने लग पड़े थे। इस लिये उन्होंने इस के अर्थ यह किये कि-पवित्र जल बाले स्थान का नाम वाराणसी है। कई लोग वरणा- असी इन दोनों क्षद्र सरितों के मध्यवर्ती होने से इसका नाम वाराणसी सिद्ध करते हैं। अस्त यह संस्कृतज्ञों की ब्युत्पत्ति से सिद्ध नहीं होता । किन्तु अपभंश की रीति से बनारस को अवश्यमेव स्पष्ट कर देता है । गुख्य पसङ्ग यह है, कि इस प्रकार इतिहास की आलोचना करने से बुद्धदेव और उनका निर्वाण पद सर्वधा नया ठह-रता है। जो महाभाष्यकार पतझाल से बहुत पीछे का है। यद्यीप पतझाल का समय निश्चितरूप से नहीं कहा जा सकता, और न उनका निवास-स्थान ठीक ठीक वतलाया जा सकता है, कि भगवान महाभाष्यकार जो योगशास्त्र के भी कर्ती कहे जाते हैं, वे किस काल और किस देश में हुए हैं, तथापि यह अवश्यमेव कहा जा सकता है, कि वे तक्षशिला युनीवर्सिटी के छात्र थे और भारत के पश्चिमोत्तरीय कोण के निवासी थे । इन्होंने जो आर्ट्यावर्त की सीमा वतल है है, वह उक्त बात को मलीमांति सिद्ध करती है। जैसे कि, आचकालकन्वनात - अर्थात कालेबाग से पूर्व और हिमाचल तथा विनध्याचल के मध्यवर्ती देश का नाम आर्थ्यावर्त है। (कालक वन) जिसका नाम आज कल का लेबाग है, वह सिन्धु नदी के उस पार है। अर्थात् अब उसकी गणना अफ्र-गानिस्तान में की जाती है। इस प्रकार का सिन्धु-तट का गहरा ज्ञान होने से अनुमान किया जाता है, कि पतञ्जलि भी पाणिनि मुनि के आस पास के रहने-

बाले थे। यह हम पूर्व भी सूचना मात्र से सूचित कर आये हैं, कि महर्षि-पाणिनि सिन्धनदी के पार उस प्रदेश के रहने वाले थे, जिस देश में सिन्धु को अटक नाम से कहते हैं । अर्थात् खैराबाद और नुशहरा-छावनी से उत्तर की ओर शालात्र ग्राम है। इस विषय में जो प्रोफेसर भण्डार-कर ने यह लिखा है, कि पातञ्चलमहाभाष्य में कृष्ण का नाम आया है। इससे पत्रज्ञिलमुनि ईसा से दो शतान्दी प्रथम का ही सिद्ध होता है। अधिक नहीं। इसका उत्तर यह है, कि कृष्णनाम तो वेद, उपनिषद्, महाभारत इत्यादि अनेक प्रन्थों में आया है। ईसा की प्रथम शताब्दी ही नहीं किन्त्र बुद्ध से सहस्रों वर्ष पहले जिन प्रन्थों को यूरोपियनस्कालर मानते हैं । उनमें भी कृष्ण का नाम है, फिर पतझिलमुनि के बुद्ध से पीछे होने का सिद्धान्त कैसे स्थिर हो सकता है ? अन्य प्रवल युक्ति इस विषय में यह है. कि 'जनिकत्ते: प्रकृतिः' अ० १।४।३० अष्टाध्यायी के इस सूत्र पर भाष्यकार ने उपादान-कारण और निमित्त-कारण पर विस्तृत भाष्य किया है। जिससे स्पष्ट सिद्ध होता है, कि उस समय जगत् का निमित्त-कारण ईश्वर माना जाता था। इससे अधिक प्रबलतर्क यह है, कि भगवान् पतञ्जिल ने योग-सूत्रों को बनाया है। जिनमें प्रकृति को इस संसार का उपादान-कारण माना है । और ईश्वर को निमित्त-कारण । इस लिये इस शास्त्र का नाम सेश्वर सांख्य है ॥

तात्पर्य्य यह है, कि ऐसे गृह-दार्शनिक-भावों को लिखते हुए, उक्त महर्षि क्या कहीं भी बुद्ध का वर्णन न करता? जो प्रोफेसर भण्डारकर के अनुसार तीनसी वा चारसी, वर्ष पतझिल से पहले ठहरता है। और जिसका प्रभाव ईसा से दोसी वा तीनसी, शताब्दी पहिले तक्किशिला पर पड़ चुका था। इससे स्पष्ट-सिद्ध है, कि महाभाष्यकारपतझिल ईसा से बहुत पहले हुआ है।

इस विषय में प्रोफेसर मैक्समूलर साहब यह कहते हैं, कि संसार भर में सबसे बढ़कर व्याकरण की उन्नति युनानी और हिन्दुओं ने की । परन्तु युनानी भी इनके आगे तुच्छ हैं । सम्पूर्ण संसार भर में सब से बड़ा व्याकरण का पण्डित पाणिनि, भारत के उत्तरीय कोण में हुआ है ।

और उक्त प्रोफेसर मैक्सम्यूलर उनको कात्यायन ऋषि का समकालीन बतलाते हैं। और इनका समय ईसा से चार सौ वर्ष प्रथम निश्चित करते हैं। पर डाक्टर गोल्डस्टकर पाणिनि का समय ईसा से एक हजार वर्ष पहिले बतलाते हैं। अस्तु ॥

इन विदेशीय लेखकों के अनुसार भी पाणिनिमुनि की हुए तीन सहस्र वर्ष के लगभग हो चुके। प्रकृत यह है, कि उस समय सक्तिशिला जो अब बौद्धोंका प्रधान क्षेत्र रावलिए डी के पास निकला है, जिसमें सारनाथ के समान एक विस्तृत म्यूजियम अर्थात् अद्भुत आलय है। वह आय्यों के हाथ में था। भौर आर्थ-धर्म के प्रन्भों की शिक्षा ही उस विश्वविद्यालय में दी जाती थी। पाणिनीयसुत्र और महाभाष्य के पढ़ने से माल्द्रम होता है, कि उस समय में भी वेदों का अध्यन अध्यापन बहुत कम था। और इस तीन सहस्र वर्ष के अनन्तर जो लहर वेदार्थ की विद्यस करने के लिये इस भारत-सागर में उठती रही हैं, वे भी बहुदर्शी पृरुषों से अज्ञात नहीं। पाणिनि से लगभग पांच सो वर्ष पोछ बौद्ध-धर्म की एक ऐसी प्रवल लहर उठी, जिसमें वेदों के पठन पाठन का रहा सहा नाम भी जाता रहा। और उनके प्रधान-विद्यालयों के स्थान में बौद्ध-धर्म के देवालय बन गये।

इस लहर को मिटाने के लिये जो उस समय के आय्यों ने उद्योग किया उसको संक्षिप्तरीति से हम पूर्व में वर्णन कर आये हैं, कि बुद्ध-शम्न से ही उस समय की आर्य्य-जाति ने बुद्ध-धर्म का मईन किया । अर्थात् जैसे बौद्ध-धर्मी लोगों ने अपना आदर्श देव एक बुद्ध-देव को बना लिया। एवं आय्यों ने भी उसी प्रकार अपने ब्रक्सा, विष्णु, शिव, इन तीन देवों को आदर्श बनाया।

#### पौरागिक काल।

विष्णु-सूक्त विष्णु के ऐश्वर्य को वर्णन करने वाले बहुत स्पष्ट हैं, इस किये सब से पहला आदि देव विष्णु बनाया गया। इस विषय में काशी-खरड के निम्न लिखित प्रमाण हैं 'शुक्रस्येन नदाकरूप विवस्त्रानादिकेश्वम्। तत्र्योपतिष्ठतेऽद्यापि उत्तरेणादिकश्यात्"। ७२। "अतः स केश-यादिस्यः काश्यां भक्ततमोनुदः । समर्चितः सदा देयान् मनसो याठिद्यतं फलम्। ७६। केशवादित्यमाराध्य याराणस्यां नरो-नमः। परमं ज्ञानपाप्नोति येन निर्वाणभागभक्षेत्। ७४ काशी खं. उ. अ. ५१। यहां यह मी समझ लेना नाहिये, कि विष्णु का केशव नाम पौराणिक है॥

इसी प्रकार शिव वा रुद्र का नाम तो वैदिक रख लिया गया। पर रचना उसके स्वरूप की उस समय की कल्पना से की गई। बहुत नया, कई एक कल्पित कथायें, बनाकर नीलकण्ठ जहां विराट्षा श्रूरबीर का वर्णन करता था, उसे समुद्रमथन की कथा का रूपक देकर शान्तस्वरूपशिव को विषमशीरुद्ररूप बना किया। प्रमाण के लिये देखों, काशी खं०। उत्तराई ० अ ६ ३।

नमः शिवाय शान्ताय सर्वज्ञाय शुभात्मने । जगदानन्दकन्दायं परमानन्दहेतवे ॥३२॥ अरूपाय स्वरूपाय नानारूपथरायच ॥३३॥

इन दलोकों में शिव के नाम से लिये हुए बुद्ध देव के मुकाबले में कल्पना किये हुए देव का श्रीकंठायनमस्तुभ्यं विषक्रणठायते नमः, इत्यादि वाक्यों में उसी देव को विषकण्ठ कहकर विषमसीरूप से वर्णन किया। आगे जाकर यह भी लिखा है कि, ''व्यास्रयज्ञयोपिकीताय व्यास्त्रभृष्या धारिणे''॥ ३८॥ तुम सांप का यज्ञोपवीत धारण किये हुए हो, और यही तुम्हारा भृषण है। यहां कई एक लोग यह कहते हैं कि रुद्ध नाम विद्युत् का है, वह एक प्रकार की अग्नि है, अग्नि का स्वभाव जलने का है इसी कारण लोग शिव की मूर्ति अर्थात् शिवलिंग पर जल बढ़ाते हैं, कि अग्नि देव शान्त रहे। और इस की पूजा चलने का यह बीज बतलाया जाता है, कि जब विज्ञकी आकाश्व से गिरती है, तो वह लंबे आकार को धारण कर लेती है इसालिये शिव की मूर्ति सके आकार की और बिना हाथ पांव की बनाई आती है

इत्यादि मिध्या-कल्पनाओं के कल्पक वे लोग हैं, जो प्रत्येक बात में अपनी-क मांवना से फिलासफी दूँहा करते हैं। मला यदि यह भी मान लिया जाय कि रुद्र की अग्नि को ठण्डा करने के लिये जल बढ़ाया जाता है, तो फिर विल्वपत्र क्यों चढ़ाया जाता है। और वे लोग यह भी कहते हैं, कि जो महादेव की पार्थिव पूजा की जाती है, वह इस भाव से है, कि रुद्रक्प=अग्नि, पृथिवी का भी देवता है। इसलिये इस रुद्र की लोग मट्टी की मूर्ति बनाकर पूजा करते हैं। यह सब करुपनायें निराधार हैं॥

वास्तव में तत्त्व यह है, कि बौद्ध धम्मिको रोकने के लिये वा यों कहो कि बौद्धों के समान एक आदरी देव बनाने के लिये पौराणिकसमय के लोगों ने ऐसी प्रथा चलादी। मैं इस बात के निर्णय के लिये स्वयं सारनाथ में गया वहां के (Archaeological) आक्योंलाजिकल के अनुसन्धान कर्ताओं से यह मालूम हुआ कि इस स्थान में ईसा की पहली शताब्दी तक की बौद्ध प्रतिमायें मिलती हैं और जो पौराणिक प्रतिमायें मिली हैं वे सब आठवीं शताब्द के इधर की हैं। प्रमाण के लिये सारनाथ में एक त्यम्बक महादेव की मूर्ति है वह ईसा की आठवीं शताब्दी की हैं। इससे स्पष्ट सिद्ध है, कि पौराणिक-प्रतिमायें बुद्ध देव के बाद की हैं।

एवं ब्रह्मा भी एक देव कल्पना कर लिया गया, जो वेद में विद्वान् या पूर्णब्रह्म के अर्थ में आता है। अन्य विष्णु आदि देवों के समान उस की मूर्तियं न पूर्जा जाने में विविध प्रकार की कथायें हैं। जिन का यहां वैदिक-भाव में कोई उपयोग नहीं। केवल इतना कह देना पर्य्याप्त होगा कि तमेव ऋषि तमु ब्रह्मायामाहु ऋ० मं. १० सु. १०७ मं. ७। यं कामये तंतमुमं कृष्णीमि तं ब्रह्मायां तमृषि तं सुमेधाम् ऋ० मं० १०। सु० १२५। मं० ६। इत्यादि मंत्रों से ब्रह्मा ऋषि पदनी काही था अर्थात् वेद, विष्णु भीर शिव के समान इसके ऐश्वर्य को निरूपण नहीं करता स्यात इसी वैदिक भावने इसे केवल ब्रह्मण और ब्रह्मवेत्ता ही रक्खा। अस्तु—

और जो यह कहा जाता है कि लक्षा नाम वायु का है इस लिये यह

चतुर्मुल बनाया गया क्यों कि वायु चारों ओर बहता है यह कल्पना सर्वथा मिध्या है। वेद और वेद के प्राचीन निरणायकप्रन्थों में ब्रह्मानाम वायु का कहीं भी नहीं। प्रकृत यह है कि आदिदेव विष्णु और उससे दूसरे दर्जे का ब्रह्मा, तीसरा शिव इन्हीं का नाम त्रिदेव हैं।

मुख्य प्रसङ्ग यह है कि बुद्ध की प्रतिमायें बनने के अनन्तर हिन्दुओं ने भी इनकी प्रतिमाओं का निर्माण कर लिया और स्थान स्थान पर शिवालये और मन्दिर बनने प्रारम्भ हो गये यह प्रथा यहां तक बढ़ी । कि इस की पूर्ति के लिये सहस्में स्तोत्र और कथा कथानक नये बन गये । पुराणों की, कथायें तो ऐसी सहस्मृत्व हो कर फैली कि प्रत्येकपुराण में एक ही प्रकार की कथायें बहुधा पाई जाती हैं, और जो यह कहा जाता है कि महादेव की गौरी स्त्री होना भी बेद से निकाला गया है इस लिये त्रिदेव कल्पना, वैदिक मन्तन्य है इस का उत्तर यह है कि जिस प्रकार केनोपनिषद् में हेमबती नाम आया है वह हिमान्त्रय की पृत्री सिद्ध नहीं करता और छांदोग्य उपनिषद् में कृष्ण नाम आया है वह महाभारत के कृष्ण को सिद्ध नहीं करता वेद में अर्जुन शब्द आया है वह पाण्डव अर्जुन को सिद्ध नहीं करता एवं "गौरीर्मिमाय सिल्लानि तक्षास्थेक पदी द्विपदी सा चतुष्पदी" सृ. मं० १ । सू० १६४ मं० ४१ यहां गौरी दीप्तिमती विद्यावती सामान्य स्त्री के नाम में आया है ।

ऐसे ऐसे शब्दों को हूँड़ भाल कर जो पुरुष रुद्रादि कल्पित देवों के स्त्री पुत्रों को सिद्ध वेद के सहारे से करते हैं वेद को दूषित करते हैं। और वे लोग यह भी कहते हैं कि विद्युत् गौरवर्ण की होती है और वह रुद्रदेव वज की चमक होने से उस की शक्तिरूप से स्त्री स्थानीय है। इसी हेतु से उन्होंने गौरी को रुद्र की अर्घाङ्गिनी माना है। इसी प्रकार एक अलङ्कार से अन्य कल्पित अलङ्कारों को सिद्ध करते हुये कई एक यहां तक बढ़ जाते हैं कि तिश्च रुद्र के साथ इस वास्ते रक्ला है कि (रुद्र) विजुली को त्रिषात्र का रोकता है इत्यादि कल्पनायें भी रुद्रादि देवों के विषय में की जाती हैं। यदि इसी प्रकार नाम आजाने से मिथ्या निकालना हो तो "सोमोगोरी

अधिश्रितः" इस वाक्य से (सोमनाथ) शिव की स्त्री गौरी सिद्ध हो सक्ती हैं। इस प्रवाह में पड़कर लोगों ने पौराणिक कथायें बना दीं। यह प्रवाह केवल प्रराणों तक ही नहीं रहा किन्तु महाभारत में और रामायण में भी ऐसे ऐसे प्रक्षिप्त-स्थल भिला दिये गये जिस से यह पता चलना कि विन हो गया कि यह किस समय के ग्रन्थ हैं।

तात्यर्य यह है कि जैसे वाल्मीकीयरामायण में विशिष्ट, विश्वामित्र, मारद थे, उसी प्रकार महाभारत में भी विश्वामित्रादिकों की कथाएं और नारदादिकों के उपदेश ज्योंके त्यों मिला दिये गये।

यहां तक ही यह अवस्था अर्थात् प्रवाह समाप्त नहीं हुआ किन्तु मनु-स्मृति आदि प्राचीन प्रन्थों की भी यही दशा की गई, जिन मनुस्मृति के श्लोकों को वाल्मीकि ऋषि प्रमाण कोटि में रखते थे वे अब मनु में नहीं पाए जाते । इस सत्यानतका निर्णय तो प्राचीन हस्तिलिखित पुस्तकों के सञ्चय करने से अब भी हो सकता है। हमने एक प्रमाणिकपुरुष से सुना है कि एक लाय-बरेरी ऐसी मिली है जिस में पाचीन समय की मनुस्मृति है अर्थात् उसमें २००) सो श्लोक नहीं पाए जाते जो किसी समय नए मिलाए गए हैं, जिनसे मनके प्रनथ की प्राचीनता नहीं रहती अन्त इसका उत्तर केवल कण्डोक्ति से देना निष्फल है, हम ऐसे यत्न में है कि इन प्राचीन प्रस्तकों को उपलब्ध करके मुद्रित करादें । यहां एक यह आशक्का उत्पन्न होती है कि समय पर जब अन्य ं प्रस्तकों मे लोग प्रक्षिप्तअंश की डाल कर अपना मन्तन्य पूरा करते रहे तो वेदोपानिषद् बाष्प्रप्रनथ इनमें हस्ताक्षेप करके प्रक्षेप क्यों न किया ? इसका उत्तर यह है कि वेद में प्रक्षेप करना तो सर्वथा असम्भव था क्योंकि उसकी भाषा की बनाबट ऐसी है कि जिस में लैंकिक भाषा मिल ही नहीं सकती और न उसमें प्रक्षेप से कोई प्रयोजन सिद्ध होता था क्येंकि उसमें किसी मनुष्य का इतिहास ही न था। प्रमाण के लिये देखो आदिसर्ग वाल्मीकियरामायण वा आदिपर्व महाभारत इन दोनों में प्रक्षेप स्फुट है अर्थात् रामको अवतार सिद्ध करने बाले जो रहोक इस में मिलते हैं वह सब पाँछे के हैं, अस्त ।

इस प्रक्षिप्त कथा से यहां प्रसङ्ग बढ़कर वेदार्थ बहुत दूर पड़ जाता है मुख्य प्रसङ्ग यह है कि इस प्रक्षिप्त बादकी दूसरी लहर ने भी वेदों को छिपा दिया क्यों कि लोग बुद्ध के स्थान किसी अन्य आर्य्यपुरुष को रखनः चाहते थे इसी प्रवाह में राम कृष्णादि मर्य्यादापुरुषोत्तम पुरुष अवतार बन गए अर्थात् साक्षात् ईश्वर का रूप मान कर लोग उनकी पूजा करने लगे।

इसका सबसे प्रबलप्रमाण यह है कि पाणिनीयसूत्र जो लगभग तीद-सहम् वर्ष के हैं उनमें कहीं रामऋष्ण की मूर्ति वा अवतार का नाम नहीं।

इसी प्रकार महाभाष्य में भी कहीं इनकी मूर्ति वा अवतार का नाम नहीं और तो क्या दशावतार वा चौबीस अवतार की कथा, जो पुस्तक बुद्ध देव से प्रथम बने हुए हैं उनमें कहीं नहीं।

इस से भी पुष्ट प्रमाण यह है कि आय्यों का मुख्य विद्यालय तक्क शिला जिसका हम जगर वर्णन कर आए हैं उसमें विष्णु वा शिव तथा राम कृष्णादि कों की आज तक एक भी प्रतिमा नहीं मिली, मिलती भी कैसे जग यह प्रतिमा पृजा युग ही बुद्ध देव के अनन्तर चला तो पहले कैसे मिले।

इस से हमारा यह तात्पर्य्य नहीं कि प्रतिमा निम्माण की विद्या प्राचीन आर्थों में न थी, अथवा बीर पुरुषों वा यज्ञ के पात्रों की वे प्रतिमायें न वनाते थे किन्तु तात्पर्य्य यह है कि ईश्वर का अवतार वा ईश्वर की प्रतिमा बनाकर वैदिक लोग नहीं पूजते थे। उनके लिये वेद भगवान के प्रभावशालीमन्त्र प्रतिमायोंका काम देते थे। और बीरता रससे भरे हुए बेदोंके सुक्त उनको तेजस्वी और ओजस्वी बनाते थे। वे बुद्ध के सामान निराधार निर्वाण को नहीं हुँदते थे किन्तु निरविधिक ईश्वर के ऐश्वर्य्य में निमम्न हो कर सच्चे निर्वाण पद को उपलब्ध किया करते थे और ईश्वर से इस निम्न लिखित उपदेश की प्रार्थना करके महाबोधी विज्ञान को प्राप्त होकर आप्त पुरुष बना करते थे वह उपदेश यह है कि ।

पवस्वसाम देववीतये बुवेन्द्रस्य हार्दि सोम धानमाबिजा।

पुरा नो बाघाद्दुरिताति पारय क्षेत्रविद्धिदिश आहा विपृच्छते ऋ० मं॰ ९-स्र ७०-मं० ९

हे प्रमातमन् आप हमारे हृदय में निवास कींजिये और दुः लों की बाधा से प्रथम ही आप हमें सन्मार्ग का उपदेश करें। जिस प्रकार सन्मार्ग का उपदेशपुरुष सन्मार्ग का उपदेश करता है इस प्रकार आप हमें सन्मार्ग वतला-कर और सच्चे रास्ते में चलाकर पवित्र कींजिये।

एवं (अतमतन्त्रीतामोअइन्ते) इस वाक्य में बलपूर्वक यह कथन किया है अत्यस्वी पुरुष जिसने तप से अपने आप को पकाया नहीं अर्थात कच्चा है वह उम परमान्मपुरुष के अमुतपद को कदापि लाभ नहीं कर सकता। इस प्रकार तप और विज्ञान की खान बीरता और घीरता का घाम जो एकमात्र वेद था वह आर्येजाति ने सर्वथा अपने दिल से भला दिया। जो अन्य सब अकिञ्चनों को भिक्षा देकर प्राणपदान करता था वह आर्ध्यममें अपने इस प्राचीन वेदरूपी कोश को भूल कर स्वयं भिक्ष बन वैठा। यहां तक कि बुद्ध धर्म का अनुकरण करके भिक्ष-मंडल इस देश में इतना बढ़ा कि वैदिक ऐश्वर्य इस देश में स्वप्नस्थानीय हो गया अर्थात् जहां जीवेम शरद:शतम् पश्येम शारद:इातम, यज्र० ३६।२४। कि मैं सी वर्ष तक जीऊं और सौ वर्ष तक परमात्मा की इस विशाल विश्व को देखुं और उसके पवित्र यशका श्रमण करूं इत्यादि वेद भगवान के मनोहर उपदेश भुलाकर लोगों ने जीना भी एक भार ही समझ लिया सब कोई दीपशिखा के अस्त होने के समान आत्मनाश रुप निर्बाण को अपने जीवन का लक्ष्य समझने लगा । इसी की नकल इमारे बैदिक सन्यासियोंने भी की यह प्रथा यहां तक बढ़ी कि बन, पर्वत, सब सन्यासियों के झण्डों से व्याकुल हो गये। इस प्रवाहमें तीसरी लहर नवीन वेदान्त की उत्पन्न हो गई जिसने वेदार्थ को और भी छिपा दिया अर्थात् ( तम्र देदा अवैदा ) (न वेदा न यज्ञा न तीर्थ अवन्ति ) इत्यादि स्तीत्र बना कर वेदों के एश्वर्य को मिटादेने की अत्यनत चेछा की गई।

संतार को स्वम समझने वालों के भाव को पूर्ण करने के क्रिये परमात्तमने बौधा युग इनके वेदार्थ को विनाश करनेवाला वह काल उत्पन्न किया जिसमें बेद और वेदाओं के सहस्रों प्रन्थ अवैदिकारिन के स्थालीपाकस्थानीय वन करमहमीमृत हो गये, इस अवस्था में परमात्मा को अभीष्ठ था, कि कोई सत्कम्मीमर्यादापुरुवीत्तम उत्पन्नहोकर वेदार्थ का उद्धार करके मारत में फिर प्राचीन-समय की झलक को दिखाये। वा यों कहो कि वेदरूपी सूर्य के प्रभामण्डलने इन सम तुच्छदीतियों को तिरस्कृतकरके एकमात्र वैदिकप्रकाश को सर्वत्र प्रदीप्त करे।

उस भर्म्यादापुरुषोत्तम का नाम महार्षिद्यानन्द सरस्वती था । इन्होंने अपने समय में वेदार्थ का इस बल से प्रचार किया जो इन से प्रथम कुमारिल भद्र के सिवाय आज तक अन्य किसी ने नहीं किया । यद्यपि कुमारिलमष्ट और शक्कराचार्क्य पाराणिक समय के युवायस्था के प्रभाव में हुए, तथापि इन में वैदिकरक्षा के प्रवाह अत्यन्त वेग से छहरें मारते थे । इती अभिप्राय से श्री स्वामी शक्कराचार्य औ एकस्थान में यह लिखते हैं कि, "वेदस्य हि स्वार्थे निरपेक्षं मामाण्यं पुरुष बचसान्तु मुकान्तरापेक्षं रवेरिव रूपाविषये ॥ श्रं० मा० स्मृ० पा० । एक-मात्र वेद का प्रमाण ही स्वतः प्रमाण माना जा सकता है । अन्य सब पुस्तकः परतैः प्रमाण हैं । इस अर्थके ग्रन्थन से सब छोग मछीमांति जानसकते हैं. कि स्वामी शक्कराचार्व्यजी की वेदोंपर कैसी अटल श्रद्धा थी । इसी प्रकार कुमारिलमष्ट एक स्थान पर यह लिखते हैं कि, "एवं ये युक्तिमिः माहस्तेषां दुर्छभमुत्तरमन्देष्यो व्यवहारीयमनादिदेदवादिभिः" वेदवादियाँ को अनादि-काल से वेद का व्यवहार मानना बाहिये। अर्थात "सुरुर्याचन्द्रपसी-भाता यथा पूर्वमकलपयत् । ऋ० मं० १० । सू० १९० ॥ इत्यादि मंत्री में ना प्रवाहरूपसे साष्टि की रचना मानी है, उसमें कोईदोष नहीं आता । इस प्रकार उक्त दोनोंमहापुरुषों ने पौराणिकसमय में भी वैदिकधर्मिकी जड़ बेदको पका किया । यद्यपि कुमारिल भौर शङ्कराचार्व्यादि दैदिक धर्म्म के मण्डनकर्ताओं

के प्रभाव से हिन्द्सभय में भी बेद आर्थ्याजाति में परमप्रमाण माना नाता रहा, तथापि उम समय में जो वेदों पर यह दोष लगाये जाते थे, कि वेद नानादेवताओं की पूजा बतलाते हैं, उन में पशुयज्ञ है तथा पुरुषमेधयज्ञ भी है। इसी प्रकार दासभाव और दासी भाव की शिक्षा वेद देते हैं, तथा शूद्रजाति को वेद कीट पतंग के समान मानते हैं। वेदों के पठन पाठनका केवल बाह्मण को ही अधिकार है अन्य को नहीं, इत्यादि सहस्रों कलक हो। वेदों पर लगाये माते थे, इन का समुचित उत्तर देनेवाला कोई भी न था । इस न्यूनता को पूर्ण करनेवाला आर्थ्यमर्म का उद्धारक अचार्य्य महर्षि स्वामी दयानन्द ही उत्पन्न हुआ।

मेरे हिन्दूभर्मानुयायीमाई यद्यपि महर्षि श्री स्वामी द्यानन्दसरस्वती को इतना गौरव देने को उद्यत न होंगे जितना मेरे हृदय में है तथापि इस बात को सभी मुक्तकण्ठ से कहेंगे कि कुमारिखभट और शक्कराचार्य्य के अनन्तर आध्यर्थम्म का रक्षक एक ही पुरुष उत्पन्न हुआ। जिसका नाम महर्षि स्वामी-द्यानन्दसरस्वती था। जिनके प्रभाव से विखड़ी हुई हिन्दूमाति अर्थात् नाना प्रकार के देविदेवताओं मठ और शमशानों को मानने वाली हिन्दूमाति आज वेद-रूपि झण्डे के तले आकर अपने आप को वैदिक मानने के लिये उद्यत है।

इस एकत्व के उत्पन्न करने से स्वामी दयानन्द का यश आज इस बीस-वीं शताब्दी में नमीमण्डल के बृहत्पन्न पर अङ्कित हो गया, जिसकी किंसी समय की प्रवल से प्रवल लहर भी मिटा वा हटा नहीं सकती।

इसी प्रबन्धाव ने मेरे उत्साह को उत्तेजित किया जो मैं वेदों की उत्तमता को अपनी परमपूजनीय हिन्दूनातिरूपीदेशों के नैवेदा चढ़ाने को उद्यत हुआ मेरे विचार में वेदों में कोई इतिहास नहीं। और न वेदों में दास दासी विकथ बा ग्रुनःशेपादि सूक्तों में नरमेथ का विधान है। यह कद्य मिध्यार्थ करके वेदोंपर लगाए गए हैं। जैसा कि "इरिडचन्द्रोमरुद्रुणः। ऋ० पं० ९ सू० ६६। पं० २६। इस बाक्य से राजाहरिहचन्द्र की सिद्धी की स्वेदज्ञपुरुषों को शक्का हो जाती है। कैर सोमोगौरी अधिश्रतः, इस से शिव की सी गौरी की साशका हो

जाती है। वास्तवमें सर्वानन्दप्रद विद्वानों के समृह का नाम यहां "इदिश्वन्द्रो महत्रुगुणः" है, इसी प्रकार अन्य आक्षेप भी सर्वेश निर्मूल हैं।

इन सम मातों का उछिल हमने अपने भाष्य के स्थान र पर किया है। और जो अनेकस्थानों में सायणादि भाष्यकारोंने अन्यथाभाष्य करके वेदों के मह-स्वको घटाया है, ऐसे स्थलों को हमने विस्तारपूर्वक छिलकर निर्दोध किया है।

यदि कोई यह आशङ्का करे कि सायण, महीधारादि माण्यकारों को अप्रमाण कीटि में उहरा कर तुम्हाराभाष्य प्रामाणिक कैसे है

इसका उत्तर यह है, कि सायण, महीधरादि भाष्यकार उस समय में हए हैं, जिस समय में तन्त्रग्रन्थ बने हैं । जिन से हिन्दूधम्मैका रहा सहा रूप भी विकृत हो गया। उक्त विषय में प्रमाण यह है, कि सन् ११७४ इसवी उडीसा में जगन्नाथपुरी का मन्दिर बना, यह बात मन्दिर पर आक्कित है कि अगुरु समय में यह मन्दिर बना उस समयं भारत में सर्वत्र लान्त्रिक अवशिलता का राज्य था उसी समय में उक्त माध्यवने इस विषय में यह भी प्रमाण है कि सपर्यगाच्छुकपाकाय पञ्रणम् यञ्च० ४०।८ इस मंत्र के भाष्य में प्रशिधर ने जीव के मुक्त, स्थूज और लिक्कशरीर, इन तीनों शरीरोंका वर्णन किया है। और तीनों शरीरों का वर्ण वेदान्त के बहुत नवीनप्रन्थों में पाया जाता है अर्थात १३ वीं वा १४ वीं शताब्दी से प्रथम के प्रत्यों में यह नहीं मिलता इस से अनुमान किया, जा सकता है, कि महीधर, सायण से भी नकीन काल में हुए हैं। और सायणाचार्य इन से तो कुछ प्राचीन पाये जाते हैं। परन्तु मंग १०। मृ० १२९ के भाष्यमें सायाणाचार्यने शुक्तिरनत का दृष्टान्त देकर, इस ममत् को मिछ्या सिद्ध किया है। और ब्रह्म के अनिर्देचनीय होने के देव को हटाकर माया को अनिवंचिनीय माना है । इस से स्पष्ट सिद्ध है, कि यह भी नवीन समय था। अनुमान के पीछे चळत की क्या आवश्यकता जब सायणाचार्य स्वयं राजा-बुक को महेश्वर का अवतार सिद्ध करते हैं, कि-

यस्यनिःश्वासितं वेदा यो वेदेभ्योऽस्वि अंजगत् निर्मेषे तपहं षन्दे विद्यातीर्थ महेश्वरम् । यस्कटाक्षेण तद्रूष्पं द्धवृषुक्कपद्वीपतिः आदिशन्माधवाचार्य्य वेदार्थस्य प्रकाशने ॥

में उस महेश्वर को बन्दना करता हूं, जिस के श्वास प्रश्वास स्थानीय बेद हैं। भीर उसी महादेव के रूप को धारण करके मुझ सायणाचार्य को राजा अक म कहा. कि तम बेदार्थ-प्रकाशनामक टीका वेदों पर छिखा यह राजाबुक १४ वी दात करी में गोककुण्डे में हुआ है जो किसी समय विजयनगर की प्रधान राज-धानी थी । इस प्रकार सायणाचार्य को हुए आज छगभग छः सौ वर्ष हुए धीर महीचर अपनी भूमिका में यह छिखते हैं, कि मैंने अपनाशाध्य सायण और अबढ को देख के बनाया इस प्रकार यह सायण से मी नवीन है । अस्त कछ हो इस कया से हमारा तात्वर्य यह है, कि सायणाचाटर्य भी तान्त्रिकः समय और पौराणिकसमय की गन्ध से निर्मन्ध न था इस छेल से सायणा-चार्य के पाण्डित्यका तिरस्कार करना हमारा प्रयोजन नहीं । हमारे विचार में सायणाचार्य ने वंदप्रकाश बनाकर वेदमार्गको सर्वसाधारण के किये सगम कर दिया । परन्तु यदि सायणाचार्य्य बीररस-प्रधान सूक्तों को क्षुद्र-देवी वा मइतोमस्तुति में न छगाते तो आज एक ईश्वरीय साहित्य मनुष्यमात्र की शानित और धीरबीरतादि धम्मौँका कोश बनकर प्राचीन आर्य्य-धम्मीवछम्बी-हिन्द्रजातिका अभ्युद्यशाली अवस्य बनाता अस्तु, मुख्यप्रसङ्ग यह है, कि जब तम्ब्रग्रन्थींका निर्माण हुआ है, उसी समय में सायण हुए इसी कारण सायण महीचरादि टीकाकारों ने बेद में इतिहास और नाना प्रकार के अर्थवाद और अर्शक्रवाद वेदों में भर दिये अतः इनकी तान्त्रिक-प्रया वैदिक प्रथा के अनुकूछ नहीं। इस प्रस्ता-बना से हमारा-वाश्वरूप सायण और महीं वर की प्रमुता के घटाने का मही। और प हिन्द्धर्म की एक विराटक्स से बनी हुई संगतिको शिथिछ करने का है।

इमारे विचारमें मुद्रके बादके दिन्दुमोंने भारतन्त प्रशासनीय काम किया

जो वैदिक धर्माके झण्डेके तले न केवल शिलास्त्रव रियोंको किया, किन्तु प्रत्येक-हिम्द्मतामिमानीको अपनी आरे सैंच लिया।

परग्तु इतना अवश्य कहना पड़ता है, कि पौराणिक समयके प्रमादने वेद और उपनिषदोंको बहुत द्वा दिया। और उस प्राचीन काशों के औपनिषद-नाद को सर्वया मिटा दिया। जिसका हम पहिले वर्णन कर आये हैं। इस स्थानमें पुनः इस बातका रफुट कर देना अस्यन्तोपयोगी प्रतीत होता है कि उस समय के हिन्दुओंने नहां कहीं मी कोई मठ वा मण्डप, कूप वा तड़ाग पाया उसका माम उसीके आकार पर रखकर उसे अपने खिवार्षनके भावमें छ लिया। उदा-हरणके जिये देली काशीमें मीरघाट और लाहौरी टोलेके मध्यमें एक धर्मकूप-स्थान है। अनुसन्धान करनेसे यह प्रतीत होता है, कि यह स्थान पहिले बौद्धों का या। प्रमाण यह है, कि इस कूपके किनारे पर जो स्थान बनाये गये उनकी गहरीनींव खोदने पर बौद्धोंकी प्रतिमार्थे निकलीं। इस बातकी साक्षी बाबू माधो-प्रसादनी देते हैं, कि हमारे स्थानोंके तलेसे बौद्ध-प्रतिमार्थे निकलीं।

अब यहां यह विचार करनेकी बात है, कि पौराणिक-धर्मके अनन्तर फिर किसी बौद्धने अपने मन्दिर बनाकर अपनी प्रतिमार्थे यहां रख दीं यह कथन सर्वथा असम्भव है। क्योंकि इस बानको सब इतिहास वेला जानते हैं, कि इस नई काछी-में कभी भी बौद्धों का प्रमाव नहीं हुआ। अन्य युक्ति यह है, कि जब पुराणोंमें बौद्धधर्म का स्फुट रीतिसे वर्णन है, फिर पै।राणिक-काछ बुद्धसे पहिछे कैसे रक्खा आ सकता है अस्तु।

इस स्थानका नाम बौद्धोंके समयमें घर्मकूप वा निर्वाण मण्डप भी था। इसका प्रमाण यह है, कि "निर्वाणमण्डपं नाम तत्स्थानं अगतीतछे"

काशी खण्ड, उत्तरार्द्ध अ० ७९ । इलो० ५६ में यह कथन किया है, कि यह स्थान निर्वाणमण्डप के नामसे प्रसिद्ध था। माल्य होता है, कि यह बहुत ऊँचा स्थान था। और इस पर मण्डप बना कर बौद्धोंने इसका नाम निर्वाण-मण्डप रक्ता। और इसके साथ जो कूप बनाया उसका नाम धर्मकूप रक्ता निसको उनकी भाषा में धम्मकूष भी कहा जाता था। जब निःश्रेयस वादी आयों का प्रभाव बढ़ गया तब इसका नाम धमें खर-महादेव हो गया। इसकी कथा काशी खण्ड उत्तरार्द्धके ७९ के अध्यायमें विस्तारपूर्वक है। जिसमें धमे=यमके साथ सम्बन्ध भिछा कर इस स्थानको परमपूज्य और सनातनकाछका सिद्ध किया है, जैसे कि "अनेकानीह पीठानि सन्ति काइयां पदेपदे परं धमें श्र पीउद्य काचिच्छक्तिर सुत्तपा" काशी खण्ड, उत्तरार्द्ध ७९ छो० ९। यद्यपि काशी में अनेक स्थान हैं, परन्तु धमें श्र की शक्ति सर्वोपरि है। और इसके निर्वाणके स्थान में निःश्रेयस को परम धाम माना। जिसप्रकार बौद्धों के बाह्य देववादको मिटा कर, अपने देवाछय बनाना उस समयके हिन्दुओं का परमकर्त्तन्य था इसी प्रकार बौद्धों के निर्वणको मिटा कर निःश्रेयस धाम अर्थात् कल्याणका धाम बनाना भी इनका परमक्तिन्य था। इसी अभिप्रायसे "नैःश्रेयसपाश्रयोधाम तद्या- स्यां मण्डपोदितमे" का० ख० उ० अ० ७९ छो० ५४ में यह कथन किया है कि निःश्रेयसका परमधाम दक्षिण दिशामें यह मेरा मण्डप है। इससे यह भी प्रतीत होता है, कि उस समयकी नईकाशी भी इस स्थानसे पूर्वीत्तरके कोणमें राजधाटके आस पास थी। इसी छिये इस मण्डप को यामी-दक्षिण दिशामें कथन किया है।

मण्डप शब्द हमारे अभिप्राय को यहां बहुत स्पष्ट करता है कि मण्डप नाम सभास्यान का है। जो निर्वाणमण्डप निर्वाणके विचार करनेवाडी सभा का नाम बौद्धों का था उसको इन्होंने निःश्रेयस पण्डप बना छिया। इसीप्रकार झानवापी आदि अन्य स्थलोंकी भी विशेष व्याख्या है जो अनुपयुक्त समझ कर यहां छोड़दी गयी। सार यह कि इस धर्मेश वा धर्मेश्वर को वेदोपनिषदों के सिद्धान्तके साथ मिलानेके लिये उत्त समय के पण्डितों ने यह सोचा, कि अवतक परव्यक्तकों कोई आकार न दिया नाय तवतक धर्मेश्वर साकार कैसे बने ? इस लिये उन्होंने ऐसे श्लोकों की रचना की, कि "वमसर्वगतस्यापि प्रासादीयं परास्परम् । परंत्रका यदास्त्रातं परमोपनिषद्गिरा ॥ अमूर्ततदरंमुनों भूयां भक्तकृपावश्वात् । काशीखण्ड उत्तरार्द्ध अ० ७९ श्लोक ६ । जिसको उपनिषदीं

की वाणी सर्वगत और अमुर्त कथन करती है, वही मैं भक्तों पर कृता करने के लिये मूर्ते इतको धारण करता हूं । भरत कुछ भी हो इस स्थानमें उपनिषदों की-ब णीको भुलाकर उस उपनिषद् नादको सर्वेषा भुला दिया, जो प्राचीनकाशी-के मन्दिरों में इस प्रकार दिव्यध्वनि कर रहा था कि-"यतो वा इमानि भूतानि नायन्ते येन जातानि जीवन्ति । यत्मयन्त्यभि संविधन्ति तदुःविजिज्ञासस्य तद्बहा" तै० ३।१। "सर्वे खरिवदं ब्रह्म" छां० ३।१४।।। ब्रह्मैवेदं विश्वमृ" म॰ रारा ११। "सत्यं ग्रेव ब्रह्म" वृ॰ ५।४।१। "ब्रह्मवादिनो हि भवदन्ति नित्यम् भे । ३।२१। तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः' अथ । १०।८।४।१ "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मः' तै॰ २।१। प्रज्ञानं ब्रह्मः' ऐ॰ ३।१। विज्ञानमानन्दं ब्रह्मः बु॰ ३।९।१८। तपसा चीयते बहा मु॰ १।१।८। ब्रह्मविदुब्रह्मव भवति' मु॰ दे। राष्ट्र हिरण्यमय परे कोशे विरजं ब्रह्म निष्कलम्' मु॰ राष्ट्र। यदा-पदयः पदयते रुक्पवर्णे कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् मु॰ ३।१।३। ब्रह्मविदां वरिष्ठः" म॰ ३।१।४। स वेदैतत्परमं ब्रह्मधामः म॰ ३।२।१। "क्रियावन्तः भोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः" मु॰ ३।१।१०। "ब्रह्मिष्ठोऽसीति तस्मानेऽहं ब्रबीमि" प्र॰ ३।२। "ब्रह्मविदाप्नोति परमु" तै॰ ब्र॰ १। "तदेव ब्रह्मत्वंविद्धि नेदं-यदिद्मपासते' के० १।४। आनन्दं ब्रह्मणोविद्यान् न विभेति कदाचन तै० राष्ट्रा स वा एष महानज आत्माऽजरोऽमरोऽमुतोऽभयोबह्मा' बु० ४।४।रपा

उक्त ब्रह्मनाद के स्थाम में आज पौराणिक-साहित्य की ही श्रुति श्रेष्ट्रिय ब्रह्मनेष्टपद को पादाकान्त कर रही है। इस अवस्था में आर्थ्यजाति का यह कर्तव्य है, कि वह अपने वेदरूप आत्मा और औपनिषद ज्ञानरूप मन को समा-हित करें। क्यों कि जिस पुरुष के आत्मा और मन सावधान नहीं वह मनस्वी और ब्रह्मवर्चस्वी तथा तेजस्वी कदापि नहीं बन सकता।

इसी अभिप्राय से कुष्णजी यह कहते हैं, कि ''इन्द्रियाणां मनश्चास्मि भूतानामस्मिचेतना'' कि सब इन्द्रियों में में मनरूप शक्ति हूं। और मृतकवस्तु अर्थात् जड़वस्तुओं में में चेतनाशक्ति हूं। उक्त मन और चेतनाशक्ति यदि आर्थ्य जाति में डालना चाहते हो, तो उपनिषद् ज्ञानरूपीमन और बेदरूपआस्मा इस आर्थ्य जाति को प्रदान करों । क्यों के इस बात को विदेशों और भिन्नधं भी कम्मी क्ष्मि विद्वान् भी शोकप्रस्त होकर अनुभव करते हैं, कि जो हिन्दुसमाज अपने प्राचीन-धर्म से नितान्त हट गया है, और उसने अपने बीरता प्रधान विदिक्त क्षों के स्थान में छी छाप्रधान कथाओं को मुख्य रक्खा है, वही इनके समाज की अत्यन्त हानि का कारण हुआ । इस अवस्था में प्राचीन-वैदिक धर्म का वेदों के सखे अर्थ करके पुनरुर्ज्जावित करना हमारा परमचर्म है । यहां हम आर्थ जाति का प्रतिनिधि हिन्द्राब्द मानकर यह कहते हैं कि, यद्यपि हिन्द्राति के जातिन्त के शरीर को पौराणिक धर्म ने बौद्ध-धर्म को पराजितकरके परिपुष्ट तथा गुद्र नत्र और सुदौछ बना दिया, जैसा कि हम पहले भी वर्णन कर आए हैं, तथापि वेदरूरी आत्मा और उपनिषद् ज्ञानरूपमनको संस्कृत करना आर्थमात्र का परम कर्त्तव्य है । इस अभिप्राय से वैदिक समय से छेकर आज तक का संक्षित धार्मिक इतिहास लिखकर इस प्रस्तावना में वैदिक-साहित्य का साहास्य किया गया । किसी और अभिप्राय से नहीं।

इस विषय का विशेष वर्णन हम दशममण्डल की मुमिका में करेंगे। सोमेश्वरो जगद्योनिर्नियमेऽस्मिन् निर्रूपितः। सुनिना वैदिकं तक्ष्वं दशमे व्याकरिष्यते॥१॥

> इति श्रीमदार्थ्यमुनिनोपनिनद्धा बेदमस्तावना समासा क संवत् १९७६ वेशमुद्धा दशमी,
>  काशी।



## ऋग्वेदभाष्यकी विषयसूची।

| ã۰                                                     | पंकि | <b>विषय</b>                                    |
|--------------------------------------------------------|------|------------------------------------------------|
| 3                                                      | 4    | परमात्माके सोमादि अनन्तनामों का वर्णन ।        |
| ŧ                                                      | ?3   | उषाके अलङ्कार से ग्रुद्धि का वर्णन ।           |
| 13                                                     | ٩    | परमात्माके गुणकर्म स्वभावोंका वर्णन ।          |
| <b>{8</b>                                              | ٩    | परमात्माके निराकार रूपेका वर्णन ।              |
| १७                                                     | १२   | वेदोंमें विधिवादका वर्णन ।                     |
| <b>२३</b>                                              | 18   | ऐश्वर्यके पात्री का वर्णन।                     |
| २९                                                     | 8    | निःश्रेयस का वर्णन ।                           |
| ₹8                                                     | 14   | सोम नामक परमात्माके जगदुत्पादक होनेका वर्णन ।  |
| 88                                                     | ₹    | इन्द्रके विशेषार्थका वर्णन।                    |
| 88                                                     | १२   | ज्ञान य <b>क्</b> का वर्णन ।                   |
| 48                                                     | 10   | परमात्माके विभूति योग का वर्णन ।               |
| 94                                                     | 14   | ब्रह्मशब्दके अनेकार्थवाची होने का वर्णन ।      |
| <b>₹₹</b>                                              | १५   | परमात्माकी सर्वेन्यापकताका वर्णन ।             |
| υą                                                     | १५   | परमात्माकी विभूतिरूप जीव और प्रकृति का वर्णन । |
| <b>9</b> 2                                             | 18   | भद्रान की शत्रुता का वर्णन।                    |
| . </th <th>13</th> <th>कभयोगीके कर्तव्यका वर्णन ।</th> | 13   | कभयोगीके कर्तव्यका वर्णन ।                     |
| ८५                                                     | 19   | उपाकालके ऐश्वर्य का वर्णन ।                    |
| ९०                                                     | ٩    | उपासनाके प्रकार का वर्णन।                      |
| ९९                                                     | 77   | सोमोगौरी अधिश्रितः के वैदिक अधौका वर्णन ।      |
| <b>१</b> •५                                            | २०   | वैदिक्षम की अवृत्ति की प्रार्थमा का क्लैन।     |
| ११७                                                    | 15   | साविकमाय का वर्णन ।                            |

| ą.          | पंक्ति     | विषय                                                        |
|-------------|------------|-------------------------------------------------------------|
| 138         | 14         | परमात्मनिष्ठ विश्वास का वर्णन ।                             |
| १४२         | ?          | परमात्मा की विभूतियों का वर्णन।                             |
| 149         | ٩          | सृष्टि की उत्पत्ति का वर्णना                                |
| 186         | 88         | दिब्य ज्योतियों की शीघ्रगतियों का वर्णन और उनकी             |
|             |            | दुगर्मता में वेद का प्रमाण ।                                |
| १७१         | ٠          | अनाचारी और दुष्टों के दण्डदाता परमात्मा के इद रूप का वर्णन। |
| १७९         | ९          | मन वाणी तथा शरीर की ग्रुद्धि का वर्णन।                      |
| 8 < 8       | <b>?</b> • | पाप के त्याग का उपाय।                                       |
| १८७         | <b>१</b>   | मुक्तिधाम का वर्णम ।                                        |
| १८९         | ९          | प्रार्थना के फल का विचार ।                                  |
| १९९         | ą          | परमात्मा के साक्षात्कार के छिये संयम योगका वर्णन ।          |
| २०९         | ą          | परमात्मा का सूर्यादिकों के प्रकाशिकरूप से वर्णन ।           |
| १२०         | 14         | शूरबीर के गुणें। का वर्णन ।                                 |
| ₹₹          | ?          | उपासना के भेदों का वर्णन ।                                  |
| <b>२३</b> १ | ? ?        | ब्रह्मानन्द् का वर्णन ।                                     |
| २४०         | 14         | श्रवण मननादि साधनों का <b>वर्णन</b> ।                       |
| २६१         | ¥          | वेदके अन्यथा अर्थ करने वाळे भाष्यकारों का खण्डन।            |
| <b>२९१</b>  | १९         | परमात्माके न्याय का निरूपण ।                                |
| ३२१         | १६         | सदुपदेशके महत्व का वर्णन ।                                  |
| 444         | 21         | सदाचार का वर्णन ।                                           |
| ३४२         | १६         | परमात्मा के विभुत्व का वर्णन ।                              |
| १७५         | <b>२</b> ० | सेनापति और प्रजाके सम्बन्ध का वर्णन ।                       |
| ४२६         | * *        | परमात्माके स्वतः प्रकाशस्य का वर्णन ।                       |
| 883         | <b>१</b> • | ध्यानयोग का वर्णन ।                                         |
| 808         | **         | परमात्मा के सर्वाधिकरणस्वका वर्णन ।                         |
| *(•         | ٩          | परमात्मा के सख्यभाव का वर्णन ।                              |
| ४८९         | <          | भक्कान की निवृत्ति और परमानन्द की प्राप्तिका वर्णन । 🛒      |

# [ ]

| á ° | पंक्ति     | विषय                                                       |
|-----|------------|------------------------------------------------------------|
| ४८९ | १०         | प्राणायाम का वर्णन ।                                       |
| ४९६ | <b>१</b> ७ | कर्मयोग और झानयोग द्वारा सदाचार का वर्णन ।                 |
| ५०९ | १७         | परमात्मा से पवित्रता छाभ करने का उपाय ।                    |
| 488 | १६         | ईश्वर उपासकों के सद्गुणों का वर्णन ।                       |
| 976 | <b>8</b> 8 | शान्तिभाव से परमात्मा के नियमानुकूळ चळने का उपदेश ।        |
| 479 | १६         | निष्काम यज्ञोंका वर्णन ।                                   |
| ५३७ | (          | प्रकृति रूपी कारण का वर्णन ।                               |
| 484 | 4          | इस तेनू को ब्राह्मी अधीत् ब्रह्मसम्बन्धिनी बनाने का उपदेश। |
| ५५३ | १५         | ज्ञान तथा कर्नेन्द्रियों के संशोधन का प्रकार।              |
| ५६० | १६         | परमात्मा की उपासना का प्रकार ।                             |
| 487 | ३          | कर्मयोग के फल का निरूपण।                                   |
| ५६५ | 4          | कर्मयोगी के उद्योग का वर्णन। -                             |
| 486 | ?          | अव्याहतगति विषयक प्रा <b>र्थन। का वर्णन</b> ।              |
| ५७९ | १६         | सस्य की रक्षा का वर्णन।                                    |
| ५८० | ą          | कर्मयोगी की दृढ़ता का वर्णन ।                              |
| ५८२ | ?          | अभ्युदय को लाभ करने वाले पुरुषों के <b>लक्षण</b> ।         |
| 929 | 14         | सन्मार्ग की प्राप्ति के साधक य <b>ड़ों का वर्णन ।</b>      |
| 946 | ₹∘         | नानाप्रकार के ऐश्वय्यें का वर्णन ।                         |
| ५९० | 4          | देवताभाव का फल अम्युदय और दैसमाव का फकदण्ड ।               |
| 491 | •          | सात्विक भाववाळे धन्तःकरण का वर्णन ।                        |
| 498 | 19         | अन्तःकरण की <sup>र्</sup> स्वच्छता का वर्णन ।              |
| 497 | १८         | परमात्मा वित्रयक अटल विश्वास और उसके साभक वेदीप-           |
|     |            | निषद् वाक्यों का निरूपण ।                                  |
| 499 | १ •        | ब्रह्मशब्द के अर्थपर विचार।                                |
| (00 | *          | कौकिक दृष्टि से वेदार्थ करनेवाके भाष्यकारों का खण्डन और    |
|     |            | केद से वेदार्थ करने का प्रदर्शन।                           |



#### 💠 श्रोश्म् 🖫

### अथ नवमं मण्डलम्।

ओं विश्वांनि देव सवितर्दुरितानि परासुव । यद्भद्रं तन्न आसुंव ॥ यज्ज • ३० । ३ ।

दयानन्दः समाख्यातो, यस्यान्ते च सरस्वती ।
एतन्नामान्वितः स्वामी, दयानन्दः सरस्वती ॥ १ ॥
सेतुर्लोकव्यवस्थाया, नौरासीद्देदवारिधेः ।
वेदस्य स्थापना तेन, द्यकारि भूतले पुनः ॥ २ ॥
एकषष्ठितमे सूक्ते, नवमे मण्डले तथा ।
द्वितीयमन्त्रं सम्प्राप्य, तन्नाष्यमन्ततां गतम् ॥ ३ ॥
इत्यालीच्य प्रसिन्नेन, मयाऽऽर्व्यमुनिनाऽधुना ।
देशषं विधास्यते भाष्यं, स्वामिमार्गानुगामिना ॥ ४ ॥
न्यायवैदेशिषकाद्यं वै शास्त्रषट्कं पुरा किल ।
व्याख्यातं मुनिना येन भाष्यं तेनैव तन्यते ॥ ५ ॥

अथाऽस्मिन्मण्डले सौम्यस्वभावस्य परमात्मनो गुणा वर्ण्यन्तेः— अव इस मण्डल में सौम्यस्वभाव परमात्मा के गुणा का वर्णन करते हैं:-अथ दश्चस्य प्रथमस्य सूक्तस्य— ।।१॥ १—१० मधुच्छन्दा ऋषिः। पवमानः सोमो देवता। छन्दः—१, २, ६ गायत्री। ३, ७—१० निचृद् गायत्री। ४, ५ विराड् गायत्री। षड्जः स्वरः॥ स्वादिष्ठया मदिष्ठया पर्वस्व सोम् धारया । इन्द्रांय पातवे सुतः ॥ १॥

स्वादिष्ठया । मदिष्ठया । पर्वस्व । सोम् । धार्रया । इन्द्राय । पार्तवे । स्रुतः ॥ १ ॥

पदार्थः—(सोम) हे सौम्यखभाव परमात्मन्! (खादि-ष्ठया) आनन्दवर्द्धकेन (मादिष्ठया) आह्वादजनकेन (धारया) खभावेन नः (पवख) पवित्रान् कुरु यः (इन्द्राय) ऐश्वर्यस्य (पातवे) वर्द्धनाय (सुतः) प्रसिद्धः ॥

पद्धि—(सोम) हे सौम्यखभाव परमात्मन्, (स्वादिष्ठया) आनन्द के बढ़ाने वाळे (मादिष्ठया धारया) आहाद के वर्द्धक स्वभाव से आप हमें (पवस्व) पवित्र करें जो स्वभाव, आप का (इन्द्राय) ऐश्वर्ध के (पातवे) बढ़ाने के ळिये (सुत:) मिसद्ध है ॥

भावार्थ — यों तो परमात्मा के अपहतपाष्मादि अनन्त गुण हैं, पर शान्त स्थाय परमात्मा के शान्ति के देनेवाळे सौम्य स्थमावादि ही हैं, परमात्मा के सौम्यस्थमाव के धारण करने से पुरुष शान्तिसम्पन्न हो जाता है। फिर उसको अपने स्वरूप में एक प्रकार का आनन्द प्रतीत होने लगता है। जिससे एक प्रकार का हर्ष उत्पन्न होता है। मद यहां हर्ष का नाम है किसी मादक द्रव्य का नहीं। कई एक टीकाकारों ने इस मण्डळ को मदकारक सोम द्रव्य में लगाया है वह भूळ की है क्योंकि इस मण्डळ में परमात्मा के गुण, कर्म, स्थमावों का वर्णन है किसी द्रव्य विश्लेष का नहीं।।१॥

्रुक्षोहा विश्वचंषीणरुभि योनिमयोइतम् । ुद्रणा सुधस्थमासंदत् ॥ २॥ रुक्षःऽहा । विश्वऽचर्षणिः । अभि । योनिम् । अयःऽहतम् । हुणो । सघऽस्थेम् । आ । असदत् ॥ २ ॥

पदार्थः —हे परमातमन्, भवान् (रक्षोहा) रक्षसां हन्ता, (विश्वचर्षणिः) समस्तस्य जगतो द्रष्टा, (आभियोनिम्) सर्वन्स्योत्पात्तिस्थानम् (अयोऽइतम्) शस्त्रास्त्रैरच्छेचः, (द्रुणा) गतिशीलः (सघस्यम्) मध्यस्यरूपेण सर्वत्र (आसदत्) स्थिरश्र अस्ति॥

पदार्थ — हे परमात्मन्, आप (रक्षोहा) राक्षसों के हनन करनेवाले हो, (विश्वचर्षणिः) सम्पूर्ण विश्वके द्रष्टा हो, (अभियोनिम्) सबके उत्पत्ति-स्थान हो, (अयोऽहतम्) किसी शस्त्र अस्त्र से छेदन नहीं किये जाते (द्रुणा) गतिश्री छ और (सधस्थं) मध्यस्थरुपसे सर्वत्र (आसदत्) स्थिर हो।

भावार्थ —हे परमात्मन्! आप सर्वत्र परिपूर्ण और विश्व के द्रष्टा हो तथा पापकारी हिंसक राक्षसों के इन्ता हो. आप इमारे हृदय में आकर विराजमान हों ॥२॥

वृरिवोधातीमो भव मंहिष्ठो चत्र्रहन्तीमः । पर्षि राधी मघोनीम् ॥ ३॥

वरिवः ऽधातमः । भव । मंहिष्ठः । बृत्रहन् ऽतमः । पर्षि । रार्धः । मधोनाम् ॥ ३ ॥

पद्ार्थः —हे परमात्मन्, त्वं (विश्वोधातमः) समस्तधनानां दाता (भव) भव, विश्व इति धननामसु पठितम् निघण्टो ॥२।१०॥ (महिष्ठः) सर्वोपिरदाता भव (वृत्रहन्तमः) निस्त्रिलाज्ञानानां नाशको भव किंच ( मघोन।म् ) सर्वैश्वर्थपूरकं (राधः) धनम् (पर्षि ) अस्मभ्यं देहि ॥

पदार्थ — (विश्वोधातमः) हे परमात्मन् ! आप सम्पूर्ण धनों के देने वाले (भव) हो विश्व इति धननामसु पठितम्, नि २।१० (मिहिष्टः) सर्वोपिरदाता हो (इत्रहन्तमः) सब प्रकार के अज्ञानों के मात्रक हो (मधोनाम्) सब प्रकार के ऐश्वर्यों के पूर्ण करनेवाले हो (राधः) धनों को (पिपं) हमको दें।

भावार्थ-परमात्मा से सब ऐश्वरयों की प्राप्ति होती है, और परमात्माही अज्ञान से बचाकर मनुष्य की सन्मार्ग में छेजाता है, इसाछिये सर्वेषिर देव परमात्मा से ऐश्वर्य की प्रार्थना करनी चाहिये ॥३॥

> अभ्यंर्ष मुहानां देवानां वीतिमन्घंसा । अभि वार्जमुत श्रवंः ॥ ४॥

अभि । अर्ष । महानांम् । देवानांम् । वीतिम् । अन्धंसा । अभि । वार्जम् । उत्त । श्रवः ॥ ४ ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! त्वम् ( महानां ) महताम् (देवानाम्) विदुषाम् (वीतिम्) पदवीम् प्रापायितासि (अन्धसा) धनावैश्वर्येण (अभि, वाजम् ) सर्वविधं बल्लं (अभ्यर्ष) देहि (उत् ) अथच (अवः ) अञ्चादिकं प्रापय ॥

पदार्थ — हे परमातमन् ! आप (पहानां) वहे (देवानाम्) विद्वानों के (वीतिम्) पदवी को प्राप्त कराने वाले हैं और (अन्धसा) धनादि ऐश्वर्य से (अभि, वालं) सब प्रकार के बल को (अम्पर्व) प्राप्त करायें (उत्त) और (अबः) अन्नादि ऐश्वर्य को श्रप्त करायें।

भावार्थ—परमात्मा की कृपा से मनुष्य देवपदवी की प्राप्त होता है, और परमात्मा की कृपा से सब प्रकार का बल मिलता है, इसलिये मनुष्य को चाहिये की वह एकमात्र परमात्मा की श्वरण को प्राप्त हो ॥४॥

त्वामच्छा चरामास् तिददर्थं दिवेदिवे । इन्दो त्वे नं आशासः ॥ ५ ॥ १६ ॥ त्वाम् । अर्च्छ । चुरामृस्ति । तत् । इत् । अर्थम् । दिवेऽ-दिवे । इन्दो इति । त्वे इति । नः । आऽशसः ॥ ५ ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन् ! (त्वां) भवन्तं (अच्छ) अक्केशेन (चरामिस) वयं प्राप्तुयाम किंच (दिवे, दिवे) प्रतिदिनं (तत्, त्वे अर्थ) त्वदर्थम् (इत्) एव (नः) अस्माकं जीवनं स्यात् इत्येव (आशसः) प्रार्थनाः सन्ति॥

पदार्थ--(इन्दो) हे परमात्मन् ! (त्वां) तुमको (अच्छ)
भक्षी भांति (चरामिः) इम कोग प्राप्त हों और (दिवेदिवे) प्रतिदिन
हे परमात्मन् ! (तत्, त्वेअर्थ) आपके क्रिये (इत्) ही (नः) हमारा
जीवन हो यही (नः) हमारी (आग्रसः) प्रार्थना है।

भावार्थ- जो पुरुष प्रतिदिन निष्काम कर्म्म करते हूए अपने जीवनको व्यतीत करते हैं, और ईश्वर से भिन्न किसी अन्य देव की उपासना नहीं करते वे परमात्मस्वरुपको प्राप्त होते हैं॥५॥१६॥

अथ रूपकालङ्कारेण श्रदां सूर्य्यस्य पुत्रीरूपेण वर्णयति।

अब रूपकाळङ्कार से श्रद्धा को सूर्य्य की पुत्रीरूप से वर्णन करते हैं:-

पुनाति ते परिस्नुतं मोसं सूर्यस्य दुहिता । वारेण शर्श्वता तनां ॥ ६ ॥ पुनाति । ते । परिऽस्नुतंम । सोमम । सूर्यस्य । दुहिता ।

वारेण। शर्थता। तना ॥ ६॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (ते) तव (परिस्नुतं) सर्वत्र विस्तृतप्रभावं (सोमं) सौम्यस्वभावं (सूर्य्यस्य, दुहिता) सूर्यस्य पुत्री (पुनाति) पवित्रयति (वारेण) बाल्यादारभ्य (शश्वता) निरन्तरं (तना) शरीरेण पुनाति ॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! (ते) तुम्हारे (पारिस्तृतं) जिसका सर्वत्र प्रभाव फैळ रहा है ऐसे (सोमं) सौम्यस्वभाव को (सुर्थ्यस्य, दुहिता) सुर्थ्य की पुत्री (पुनाति) पवित्र करती है, और (वारेण) वाल्यपन से (श्वश्वता) निरन्तर (तना) श्वरीर से पवित्र करती है।

भावार्थ-- जो पुरुष श्रद्धाद्वारा ईन्वर को प्राप्त होता है वह
मानों प्रकाश की पुत्रीद्वारा अपने सौम्यस्वभाव को बनाता है। जिस
प्रकार सूर्य्य की पुत्री उपा मनुष्यों के हृदय में आहाद उत्पन्न करती है
इसी प्रकार जिन मनुष्यों के हृदय में श्रद्धा देवी का निवास है वे छोग
उपा देवी के समान सब के आहादजनक सौम्यस्वभाव को उत्पन्न
करते हैं।

कई एक छोग इसके ये अर्थ करते हैं कि सूर्य्य की पुत्री कोई ज्यक्तिविशेष अद्धा थी यह अर्थ वेद के आश्चय से सर्वथा विरुद्ध हैं, क्योंकि उसका सीम्यस्व पाव के साथ क्या सम्बन्ध १ यहां स्वभाव के साथ उसी अद्धा देंवी का सम्बन्ध है जो मनुष्य के शीछ को उत्तम बनाती है।।६॥

तमीमण्वीः समर्यः आ गृम्णन्ति योषणो दशं । स्वसोरः पार्थे दिवि ॥ ७॥

तम् । ई । अण्वीः । सुऽमुर्ये । आ । मृम्णिन्ति । योषणः । दशे । स्वसारः । पार्ये । दिवि ॥ ७॥

पदार्थः—(तं) तं पुरुषं (समर्थे) ज्ञानयज्ञे (आ, गृम्णन्ति) सुष्ठु गृह्णन्ति (दश) दशसंख्याकाः (स्वसारः) स्वयंगतिशीलाः (योषणः) वृत्तयो याः (अण्वीः) अतिसृक्ष्माः सन्ति। (पार्थे, दिवि) प्रकाशरूपे ज्ञानभावे दश धर्मस्वरूपाणि तं प्राप्नुवन्ति॥

पद्धि——(तं) उस पुरुष को (समर्ये) ज्ञानयज्ञ में (आ)
भली मकार (ग्रम्णिन्ति) ग्रहण करती हैं (दश) दश संख्यावाली
(स्वसारः) स्वयंगतिशील (योषणः) हित्तियें जो (अण्वीः) अति
सूक्ष्म हैं (पार्ये, दिवि) मकाश्रुरुण ज्ञान के भाव में दश धर्म्म के स्वरुण
उसे आकर माप्त होते हैं॥

भावार्थ — जो पुरुष श्रद्धा के भावों से युक्त होता है उसे धृति, समा, दम, स्तेय, श्रीच, इन्द्रियनिग्रह, थी, विद्या, सत्य, और अकोध, ये धर्म्म के दश रूप आकर माप्त होते हैं। तात्पर्य्य यह है कि वेद, श्रास और ईश्वर पर श्रद्धा रखने वाळ पुरुष को ही धार्मिक माव आकर माप्त होते हैं अन्य को नहीं।।।।।

> तमीं हिन्वन्त्युप्रुवो धर्मन्ति बाकुरं दृतिम् । त्रिधातुवारणं मधुं ॥ ८ ॥

तम् । र्हुं । हिन्वन्ति । अग्रुवंः । धर्मन्ति । बाकुरम् । दतिम् । त्रिऽघातु । वारणम् । मधुं ॥ ८ ॥

पदार्थः — (तं) तं पुरुषं (अग्रुवः) उग्रगतयः (हिन्वन्ति) प्रेरयन्ति किंच (बाकुरं) भासमानं (दृतिं) द्यारां स पुरुषः (धमन्ति) प्राप्नोति यत्र (त्रिधातु) प्रकारत्रयेण (वारणं) अपरेषां वारकं (मधु) मधुमयं द्यारीरं संगच्छते॥

पदार्थ-(तं) उस पुरुष को (अध्रुवः) उप्रगतियें (हिन्बन्ति) भेरणा करती हैं और (बाकुरं) भासमान (हितं) शरीर को वह पुरुष प्राप्त होता है जिनमें (त्रिधातु) तीन प्रकार से (बारणं) दूसरों का बारण करने बाळा (मधु) मधुमय शरीर मिळता है।

भावार्थ—जो पुरुष श्रद्धा के भाव रखने वाले होते हैं, उनके सूक्ष्म, स्थूल और कारण तीनों प्रकार के श्रीर दह और श्रञ्जों के वारण करने वाले होते हैं। अर्थात् शारीरिक, आत्मिक, और सामाजिक तीनों प्रकार के वल उन पुरुषें। को आकर प्राप्त होते हैं जो श्रद्धा का भाव रखते हैं।।८।।

ञ्भी र्रेममध्न्यां उत श्रीणिन्तं धेनवः शिश्चंम् । सोममिन्द्रांयु पातंवे ॥ ९ ॥ अभि । हुमम् । अध्न्याः । उत । श्रीणिन्तिं । धेनवः । शिशुंम् । सोमंम् । इन्द्रांय । पातंवे ॥ ९ ॥

पदार्थः—(इमं) अमुं (सोमं) सौम्यस्वभावं श्रद्धालुं पुरुषं (शिशुं) शैशव एव (अभि) सर्वप्रकारेण (अध्न्याः) अहिंसनीयाः ( धेनवः ) गावः ( श्रीणन्ति ) तर्पयन्ति (इन्द्राय ) ऐश्वर्य्य ( पातवे ) वर्द्धियतुम् ( उत ) अथवा उक्तश्रद्धालुं पुरुषं अहिंसनीयाः वाचः ऐश्वर्यप्राप्तये संस्कृतं कुर्वन्ति ॥

पद्रार्थ -- (इमं) उस (सोमं) सौम्यस्त्रभाव वाले श्रद्धालु पुरुष को (शिशुं) कुमारावस्था में ही (आभि) सब प्रकार से (अध्न्याः) आहंसनीय (धेनवः) गौवें (श्रीणन्ति) तृप्त करती हैं (इन्द्राय) ऐश्वर्ध्य की (पातवे) दृद्धि के लिये। (उत्त) अथवा उक्त श्रद्धालु पुरुष को आहंसनीय वाणियें ऐश्वर्ध्य की पाप्ति के लिये संस्कृत करती हैं (वाचं धेनुमुपासीत) शतप०

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो पुरुष श्रद्धा के भाव वाले हैं उनको गौ आदि ऐश्वर्य और सदुपदेशरूपी पिनत्र वाणियें उनकी रक्षा के लिये सदा उद्यत रहती हैं। इस मन्त्र में गौ को (अध्न्या) = आहंसनिय पाना गया है; इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि गो मेथ आदि यज्ञों के अर्थ किसी हिंसामधान यज्ञ के नहीं किन्तु गाव: इन्द्रियाणि, मेध्यन्ते यस्मिन् स गोमेधः, जिसमें ज्ञान-यज्ञद्धारा इन्द्रियें पिनत्र की जायँ उसका नाम गोमेध है। इसी प्रकार अश्वेषध, नरमेष, आदि यज्ञ भी ज्ञानप्रधान यज्ञों के ही बोधक हैं, हिंसारूप यज्ञों के वोधक नहीं ॥९॥

अस्येदिन्द्रो मदेष्वा विश्वा वृत्राणि जिन्नते । ग्रूरो मघा चं मंहते ॥ १०॥ १७॥ अस्य । इत् । इन्द्रंः । मदेषु । आ । विश्वा । वृत्राणि । जिन्नते । ग्रूरंः । मघा । च । मंहते ॥ १०॥ पदार्थः—(इन्द्रः) विज्ञानी पुरुषः (अस्येत्) अनेनैव भावेन (विश्वा) सर्वाणि (वृत्राणि) अज्ञानानि (आ, जिन्नते) नाशयित (च) किंच अनेनैव श्रद्धाभावेन (श्रूरः) वीरपुरुषः (मदे) स्वकीयवीर्य्यमदे दृप्तः (मघा) ऐश्वर्य्य (महते) प्राप्तोति॥

पद्धि--(इन्द्रः) विज्ञानी पुरुष (अस्येत्) इसी भाव से (विश्वा) सम्पूर्ण ( हत्राणि) अज्ञानों को (जिन्नते) नाशकरता है (च) और इसी श्रद्धा के भाव से (श्रूरः) श्रुरवीर (मदेषु) अपनी वीरता के मदर्भे मस्त होकर (मधा) पेश्वरुपों को (महते) पास होता है।

भावार्थ — श्रद्धा के भाव से ही विज्ञानी पुरुष अज्ञानरूपी शत्रुओं का नाश करता है और श्रद्धा के भाव से ही वीर पुरुष युद्ध में शत्रुओं को जीतता है, श्रद्धा के भाव से ही ऐश्वर्य्य को प्राप्त होता है।।१०॥ इति प्रथमं सुक्तं सप्तदृशो वर्गश्च सभासः ।

पहला सुक्त, और सत्रहवां वर्ग समाप्त हुआ ॥

पहला सूक्त, भार संत्रहवा वंग समाप्त हुआ।

अथ सौम्यस्वभावयुक्तं परमात्मानं वर्णयिति । अव सौम्यस्वभावयुक्त परमात्मा का वर्णन करते हैं । अथ दशर्चस्य द्वितीयस्य सूक्तस्य-

१-१० मेघातिथिर्ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, ४, ६ निचृद्गायत्री । २, ३, ५, ७-९ गायत्री । १० विराड् गायत्री । पड्जः स्वरः ॥

पर्वस्व देववीरित पृवित्रं सोम् रह्यां । इन्द्रंमिन्दो चृषा विंश ॥ १॥ पर्वस्व । देव्ऽवीः । अति । पृवित्रम् । सोम् । रह्यां । इन्द्रम् । इन्दो इति । वृषां । आ । विश ॥ ८ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यस्त्रभावयुक्त ! ( देवतीः ) दिव्यगुणयुक्त परमात्मन् ! त्वं ( पवस्व ) अस्मान् पवित्रान् कुरु किंच ( इन्दो ) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्रं ) ऐश्वर्य प्रापयतु तथा ( वृषा ) हे आनन्दवर्षुक ! त्वं ( रंह्या ) वेगेन ( विश्व ) अस्मद्धृद्यं विश्व ( पवित्रं ) पवित्रान् कुरु तथा ( अति ) अवश्यं रक्ष ॥

पदार्थ--(सोप) हे सौम्यस्वभाव ! और (देववीः) दिव्य-गुणयुक्त परमात्मन् ! आप (पतस्व) हमें पितित्र करें और (इन्हो) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन् ! आप (ग्हा) श्रीघ्र ही (विश्व) हमारे हृदय में मवेश करें और (पितित्रं) पितित्र तथा (अति) अवस्य रक्षा करें।

भावार्थ — परमात्मा की कृपा से ही पानित्रता माप्त होती है और परमात्मा की कृपा से ही पुरुष सब मकार के ऐश्वर्य से सम्पन्न होता है। जिस पुरुष के मन में परमात्मदेव का आविभीव होता है वह सौम्यस्त्रभावयुक्त होकर कल्याण को माप्त होता है। १।।

आ वेच्यस्व मिंह प्सरो चृषेन्दो द्युम्नवंत्तमः । आ योनि धर्णसिः संदः ॥ २ ॥ आ । वृच्यस्व । मिंह । प्सर्रः । वृषां । हुन्दो इति । द्युम्न-वेतऽतमः । आ । योनिम् । धुर्णसिः । सृदः ॥ २ ॥

पदार्थः — ( वृषा, इन्दो ) हे सर्वमनोरथपूरक ! ( बुम्न-

वत्तमः ) यशास्त्रन् ( माहे ) महन् परमात्मन् , त्वं मह्यं ( आ ) ध्यापकं ( प्सरः ) ज्ञानं ( वच्यस्व ) उपदिश यतो भवान् ( सदः ) साद्विज्ञानं ( योनिं ) संसारस्य कारणभृतां प्रकृतिं च ( आ ) सर्वत्र ( धर्णासिः ) धृतवानस्ति ॥

पदार्थ--( द्यंन्दो ) हे सब कामनाओं के पूर्ण करने वाले ( घुम्नवत्तम: ) यशस्त्री ( मिंहे ) महान् परमात्मन्! आप हमें ( आ ) सर्वेव्यापी ( प्सर: ) ज्ञान का ( वच्यस्व ) उपदेश करें क्योंकि आप ( सदः ) सिंद्वज्ञान को (योनिं ) संसार के कारणभूत मकृति को (आ) सब ओर से ( धर्णासि: ) धारण किये हुए हैं ॥

भावार्थ — पर्वात्वा कोटानकोटिब्रह्माण्डों का आधार है, उसीं के शासन में युक्तांक, भूकोंक, खर्कोंक इत्यादि कोककोकान्तर परि-भ्रमण करते हैं, वहीं इस चराचर ब्रह्माण्ड का आधार है। मनुष्य को उसी पर्वात्वा की उपासना करनी चाहिये॥ २॥

> अर्धक्षत पियं मधु धारा सुतस्य वेधसः । अपो वंसिष्ट सुक्रतुः ॥ ३॥

अधुक्षत । प्रियम् । मधुं । धारां । सुतस्यं । वेधसः । अपः । वसिष्ट । सुऽक्रतुः ॥ ३ ॥

पदार्थः --स परमात्मा ( अपः ) स्वकीयगुणकर्मस्वभावैः ( विसष्ट ) सर्वान् वशे करोति सः ( सुक्रतुः ) सत्कर्म्भीस्त ( सुतस्य, वेधसः ) इष्टस्य पदार्थस्य दाता च ( मधु, धारा ) अमृतवर्षैः (पियं ) प्रियवस्तुभिश्च (अधुक्षत ) परिपूर्णं करोति॥

पदार्थ--वह परमात्मा ( अप: ) अपने गुण, कर्म, स्वभाव स

(वसिष्ट ) सब को अपने वशीभूत कर रहा है वह (सुक्रतुः) सत्कर्मों वाला है (सुतस्य, वेधसः) अभिलाषित पदार्थों का देने वाला है और (मधु, धारा) अमृत की दृष्टिओं से और (मियं) ीय वस्तुओं से अधुक्षत ) परिपूर्ण करने वाला है।

भावार्थ — परमात्मा के गुण, कम्में, स्वभाव ऐ मे हैं कि जिस से एकमात्र परमात्मा ही सुकर्मी कहा जा सकता है, अर्थात् परमात्मा के ज्ञानादि
गुण और सृष्टि के रचनादि कर्म तथा अचल, नित्स, ध्रुवादि स्वभाव
सदा एक रस हैं इसी अभिप्राय से उपनिषदों में यह कथन किया है कि
"न तस्य कार्य्य करणञ्च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते ।
परास्य शाक्तिविविवेषव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलिकया च॥" श्वे०
६।८॥ न उस से मही के घट के समान कोई कार्य्य उत्पन्न होता है और न
वह मही के समान अन्य किसी पदार्थ का कारण है किन्तु वह अपनी
स्वाभाविक शक्तियों से इस संसार की रचना करता हुआ सर्वकर्ता
और सर्वनियन्ता कहलाता है ॥ ३॥

मुहान्तं त्वा मुहीरन्वापो अर्पन्ति सिन्धंवः। यद्गोभिर्वासयिष्यसं॥ ४॥

महान्तंम् । त्वा । मृहीः । अर्तु । आर्षः । अर्षेन्ति । सिन्धंवः । यत् । गोभिः । वासयिष्यसे ॥ ४ ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! (महान्तं) सर्वतोमहान्तं (त्वा) भवन्तं (महीः) प्राथवी (आपः) जलं तथा (सिन्धवः) स्यन्दनशीलाः पदार्थाः (अर्धान्त) आश्रयन्ति (यत्) यत्तरत्वं (गोभिः) स्वशक्तिभिः सर्वे (वासयिष्यसे) नियमयसि॥

पद्धि—हे परमात्मन्! (महान्तं) सब से बड़े (त्वा) तुमको (महीः) पृथिवी और (आपः) जल तथा (सिन्थवः) स्यन्दनशील सब पदार्थ (अपित) आश्रय किये हुए हैं (यत्) क्योंकि तुम (गोभिः) अपनी शक्तियों से सब का (बासपिष्यसे) नियमन करते हो।

भावार्थ--परमात्मा की शक्ति में पृथिवी, जळ, वायु इत्यादि सम्पूर्ण तत्व तथा छोक छोकान्तर परिश्रमण करते हैं। उसी महतोभूत के आश्रित होकर यह सम्पूर्ण बहााण्ड ठहरा हुआ है। इसका वर्णन, "एतस्य महतो भृतस्य निश्चसितमेवैतद् यहभ्वेदो यजुर्वेदः सामवेदः" "एतस्य वाक्षरस्यप्रशासने गार्गि सुर्य्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठतः" "भयादस्यामिस्तपति भयात्तपति सुर्यः भयादिनद्रश्च वायुश्च मृत्युधीवित पञ्चमः" इत्यादि ममाणों द्वारा जिसका ब्राह्मण और उपनिपदों में वर्णन किया गया है उसी पूर्ण पुरुष का वर्णन इस मन्त्र में है। माळूम होता है कि पूर्वोक्त प्रमाण जो परमात्मा को सर्वाधार वर्णन करते हैं वे इसी मन्त्र के आधार पर हैं ॥ ४॥

सुमुद्रो अप्सु मांम्रजे विष्टम्भो घुरुणों दिवः। सोमः पित्रत्रे अस्मयुः॥ ५॥ १८॥

समुद्रः । अएऽसु । मृमुजे । विष्टम्भः । धुरुणः । दिवः । सोर्मः । पवित्रे । अस्मऽयुः ॥ ५ ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! त्वं (समुद्रः) समुद्ररूपोऽसि ''सम्यग् द्रवन्त्यापो यस्मात्स समुद्रः=यस्य शक्त्या जलादिपदा-र्थजातानि सूक्ष्मतां यान्ति तस्य नाम समुद्रः" एव परमात्मा समुद्रः किंच यः (अप्सु) सूक्ष्मभावेषु (ममृजे) शुद्धसत्त्वया विराजते तथा यः (विष्टंभः) सर्वस्तम्भनः (दिवः) द्युलोकस्य ( घरुणः ) घर्ता ( सोमः ) सौम्यः ( अस्मयुः ) सर्विप्रियोऽस्ति सः ( पवित्रे ) सर्वेशुभकार्येषु पूज्यः ॥

पदार्थ--हे परमात्मन! आप (समुद्रः) समुद्ररूप हैं 'सम्यग् द्रवन्ति आपो यस्मात्स समुद्रः "जिस की शक्ति से जलादि सब पदार्थ सूक्ष्म भाव को प्राप्त हो जाते हैं उसका नाम समुद्र है इस मकार परमात्मा का नाम समुद्र है और (अप्सु) मुक्ष्म पदार्थों में (ममुने) जो अपनी शुद्ध सत्ता से विराज मान है तथा को सब का (विष्टम्भः) थाम्भने वाला (दिवः) शुल्लोक का (धरुणः) घारण करने वाला (सोमः) सौम्यस्वभाव, और (अम्मयुः) सर्वप्रिय है वही परमात्मा (पवित्रे) सम्पूर्ण शुभ काम में पूननीय है।

भावार्थ--परमात्मा सबको प्यार करता है, वह सर्वाधिकरण सर्वाश्रय तथा सर्व नियन्ता है ॥ ५ ॥ १८ ॥

अचिकदृद्वृषा हरिर्मेहान्मित्रो न दर्शृतः।

सं सूर्येण रोचते ॥ ६॥

अचिकदत्। वृषां । हरिः । मृहान् । मित्रः । न । दुर्शृतः। सम् । सूर्येण । रोचते ॥ ६ ॥

पदार्थः—(हिरः) दुष्टदमनः, सर्वेषां (मित्रः, न) मित्रसदृशः, (दर्शतः) सन्मार्गप्रदर्शकः (सं) सम्यक्षकारेण (सुर्येण) स्वित्रज्ञानेन (रोचते) प्रकाशमानो भवति (वृषा) सर्वकामप्रदः स परमात्मा (अचिक्रदत्) सर्वान् स्वाभिमुख-माह्नयति॥

पदार्थ--(हरिः) दुष्टों के दलन करने वाला और सबका (मित्र)

मित्र के (न) समान (दर्शतः) सन्मार्ग दिखलाने वाला और (सं) भली प्रकार (सूर्येण) अपने विज्ञान से (रोचते) प्रकाश मान हो रहा है (हपा) सर्वकामपद वह प्रमात्मा (अविक्रदत्) सब को अपनी ओर बुला रहा है ॥

भावार्थ--वह परमात्मा जो आध्यात्मिक, आधिमौतिक, आधिदैविक तापरूपी शत्रुओं का नाश करने वाळा, मित्र की तरह सब
पाणिओं का सन्मार्गपदर्शक तथा आत्मज्ञानद्वारा सब के हृदय में
प्रकाशित है उसी के आहानरूप वेदवाणियें हैं और वही परमात्मा सब
कामनाओं का पूर्ण करने वाळा है, इस छिये उसी एकमात्र परमात्मा
की शर्ण में सबको जाना उचित है।। ६।।

गिरंस्त इन्द् ओर्जसा मर्मुज्यन्ते अपस्युवः । याभिर्मदाय शुम्भसे ॥ ७॥ गिरः । ते । इन्दो इति । ओर्जसा । मर्मुज्यन्ते । अप-

पदार्थः -- (इन्दो ) हे परमैश्वर्यप्रद परमात्मन् ! (ते ) तव (ओजसा ) प्रतापेन (अपस्युवः ) कर्भबोधिकाः (गिरः ) वाचः (मर्मुज्यन्ते ) लोकान् पवित्रयन्ति (याभिः ) याभिः

लं ( मदाय ) आनदन्दातुं ( शुम्भसे ) विराजसे ॥

स्युर्वः । याभिः । मदाय । शुंभसे ॥ ७ ॥

पद्धि—(इन्दो) हे परमैश्वर्यप्रद परमात्मन् ! (ते) आप के (ओजसा) प्रताप से (अपस्युवः) कर्म्मवोधक (गिरः) वाणियें (मर्मुज्यंते) ळोगों को शुद्ध करती हैं (याभिः) जिन के द्वारा आप (मदाय) आनन्द पदान के ळिये (शुम्भसे) विराजमान हैं। भावार्थ—परमात्मा अपने कर्म्मबोधक वेदवावयों से सदैव पुरुषों को सत्कर्मों में बह्रोधन करता है, जिस से वे ब्रह्मानन्दोपभोग के भागी बनें जैसा कि अन्यत्र भी वेदवावयों में वर्णन किया है "कतो रमर क्लिबे रमरकृत १५ रमर यजु० ४०।१५।" "कुर्वेन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत १५ समाः यजु० ४०।२। " इत्यादि वाक्यों में कर्म्योग का वर्णन भड़ी भांति पाषा जाता है उसी कर्म्योग का वर्णन इस मन्त्र में है। वपनिषदों में इसको इस मकार बर्णन किया है "उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्यवरान्निबोधत क्षुरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुर्ग पथस्तत् कवयो वदन्ति कठ० ३।१४। = " बडो जागो अपने कर्त्तव्यों को समझ कर अपना आचरण करो तथा अन्य छोगों को कर्त्तव्यवरायण बनाओ यह भाव उपनिषदकार ऋषिओं ने भी उक्त वेद मन्त्रों से छिया है।

कई एक कोग यह कहते हैं कि वेदों में विधिवाद नहीं अर्थात् ऐसा करो, ऐसा न करो इस प्रकार विधि तथा निषेष के बोधक वेदवावय नहीं मिळते। उनको स्मरण रखना चाहिये कि जब वेद ने गिराओं का विशेषण "अपस्पुदः" यह कर्मों का उद्योधक दिया फिर विधिवाद अर्थात् अजुज्ञा में क्या न्यूनता रह जाती है। विधि, विधान, अनुज्ञा, आज्ञा यह सब एकार्थवाची चन्द हैं। इस प्रकार वेदों ने छुभ कम्मों के करने का विधान सर्वत्र किया है। एवं निषेध के बोधक भी सहस्र-ग्राः वेदवाक्य पाए जाते हैं जैसा कि "मा शिक्षदेवा अपि गुर्ऋतं नः ऋग् ७१२१५=" मूर्त्यादि विहों के पुजारी मेरी सच्चाई को नहीं पाते। एवं "नन-मूर्ध्यक्त तिर्यञ्च न मध्यपारजग्रभत् यज्ञ. हेशश।" परमात्मा को किसी स्थान में कोई बन्द नहीं कर सकता। इत्यादि अनेक मन्त्र निषेधवोधक पाए जाते हैं। इस प्रकार वेद का विभि, निषेध द्वारा हित का ग्रासक होना-ही इसकी अपूर्वता है।।।।। तं त्वा मदांय घष्वंय उ लोककृत्तुमींमहे । तव प्रशंस्तयो महीः ॥ ८ ॥ तम् । त्वा । मदाय । घष्वंये । ऊँ इति । लोककृत्तुम् । ईमुहे । तवं । प्रऽशंस्तयः । मुहीः ॥ ८ ॥

पदार्थः—-हे परमेश्वर ! (तं ) प्रसिद्धं (ला ) भवन्तं (ईमहे ) वयं प्राप्नुयाम यो भवान् (लोककृत्तुं ) सम्पूर्णसं-सारस्य रचयितास्ति स लं (मदाय) आनन्दाय (उ) किंच (घृष्वये) दुःखनिवृत्यै प्राप्तो भव (तव) भवतः (प्रशस्तयः) स्तुतयः (महीः) पृथ्वीमात्रे लभ्यन्ते ॥

पदार्थ — हे परमेश्वर ! (तं) उस (त्वा) तुझको (ईनहे) इम प्राप्त हों जो तु (कोककुत्नुं) सम्पूर्ण संसार का रचने वाका है। (मदाय) आनन्द की प्राप्ति (उ) और (घृष्वये) दुःखों की निष्टात्ति के लिये प्राप्त हो (तव) तुम्हारी (प्रशस्तयः) स्तुतियें (महीः) पृथिवी भर में पाई जाती हैं।

भावार्थ — हे परपात्मन् ! आप का स्तवन मत्येक वस्तु कर रही है, और आप सम्पूर्ण संसार के उत्पात्ति, स्थिति, संहार करने वाले हैं। आपकी माप्ति से सम्पूर्ण अज्ञानों की निटात्ति होती है इस लिये हम आप को माप्त होते हैं॥८॥

> अस्मम्यामिन्दविन्द्रयुर्मेध्वः पवस्व धारया । पर्जन्यो वृष्टिमाँ इव ॥ ९ ॥

अस्मभ्यम् । इन्दो इति । इन्द्रऽयुः । मध्वः । पृवस्तु । धारंया । पूर्जन्यः । बृष्टिमान्ऽईव ॥ ९ ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे ऐश्वर्ययुक्त ( इन्द्रयुः ) सर्व-व्यापक परमात्मन् ! ( मध्वः ) आनन्दस्य ( धारया ) वृष्ट्या ( वृष्टिमान् ) वर्षुकः ( पर्जन्यः ) मेघः ( इव ) यथा भवान् ( असम्यं ) असान् (पवस्व) पुनातु ॥

पदार्थ-(इन्दो) हे परमैश्वर्ययुक्त और (इन्द्रयुः) सर्वव्या-पक परमात्मन्!(मध्यः) आनन्द्की (धारपा) दृष्टि से (दृष्टिमान्) वर्षा करने वाळे (पर्जन्यः) मेघ के (इव) समान आप (अस्मभ्यं) इमको (पवस्व) पवित्र करें।

भावार्थ — जिस प्रकार मेघ अपनी दृष्टि से भूमि का सिश्चन कर देता है, उसी प्रकार है परमात्मन्! आप अपनी आनन्दरूप दृष्टि से हमको पवित्र तथा सिक्त करें ॥९॥

गोषा ईन्दो चृषा अस्यश्वसा वांजुसा उत । आत्मा युद्धस्य पूर्व्यः ॥ १०॥ १९ ॥ गोऽसाः । इन्दो इति । चृऽसाः । असि । अश्वऽसाः । वाजसाः । उत्त । आत्मा । यद्धस्य । पूर्व्यः ॥ १० ॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे परमैश्वर्ध्ययुक्त परमात्मन् ! भवान् (यज्ञस्य ) समस्तस्य यज्ञस्य (पूर्व्यः ) आदिकारणमस्ति । भवान् अस्मभ्यम् (गोषाः ) गवां (अश्वसाः ) अश्वानां (वा-

जताः ) अञ्चानां ( नृषाः ) मतुष्याणां ( उत ) किंच ( आ-त्मा ) आत्मबलस्य दाता ( आति ) असि ॥

पदार्थ-(इन्दो) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन्! आप (यज्ञस्य) सम्पूर्णयज्ञों क (पूर्व्यः) आदि कारण हैं। आप हमको (गोषाः) गार्ये (अक्ष्वसाः) घोड़े (बाजसाः) अञ्च (त्रृषाः) मनुष्य (उत् ) और (आत्मा) आतिमक बळ इन सब वस्तुओं के देने वाछे (आसि) हो।

भावार्थ — हे परमातमन् ! आपकी छपा से अभ्युदय और निःभेयस दोनों फर्लो की माप्ति होती है जिन पर आप छपाछ होते हैं, उनको हृष्ट पुष्ट गौ और चळीवर्द तथा उत्तमोत्तम घोड़े एवं नाना प्रकार की सेनायं इत्यादि अम्युदय के सब साधन देते हैं। और जिन पर आपकी छपा होती है उन्हीं को आत्मिक बळ देकर यम नियमों द्वारा संयमी बनाकर निःशयस प्रदान करते हैं ॥१०॥१९॥

द्वितीयं सूक्तमेकोनिर्विशे वर्गश्चसमाप्तः । दूसरा सूक्त और उन्नीसवां वर्ग समाप्त हुमा॥

अथ दशर्चस्य तृतीयस्य सूक्तस्य१-१० शुनःशेप ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः१, २ विराइ गायत्री । ३, ५, ७, १० गायत्री ।
४, ६, ८, ९ निचृद् गायत्री । षड्जः स्वरः ॥
अथ पूर्वोक्तस्य परमात्मदेवस्य गुणा निर्दिश्यन्ते ।
भव पूर्वोक्त परमात्मदेव के गुणों का कथन करते हैं ।
एष देवो अमर्त्यः पर्णवीरिंव दीयित ।

## अभि द्रोणांन्यासंदम् ॥ १॥

एषः । देवः । अर्मर्त्यः । पूर्णेवीःऽईव । दीयृति । अभि । द्रोणांनि । आऽसदंम ॥ १ ॥

पद्रार्थः -- ( एष, देवः ) पूर्ववर्णितः परमात्मा ( अमर्त्यः ) अविनाशी अस्ति । सः ( आसदम् ) सर्वे व्याप्तुं ( अभि, द्रोणानि ) प्रतिब्रह्माण्डं ( पर्णवीः ) विद्युत् ( इव ) यथा ( दीयित ) प्राप्तः ॥

पद्धि—(एषः देवः) जिल परमात्म देव का पूर्व वर्णन किया गया वह (अमर्त्यः) आविनाश्ची है (आसदम्) सर्वत्र व्याप्त होने के लिये वह परमात्मा (आभि, द्रोणानि ) प्रत्येक ब्रह्माण्ड को (पर्णवीः) विद्युत्त शक्ति के (इव) समान (दीयति) प्राप्त है।।

भावार्थ — दीन्यतीतिदेव:= नो सबको प्रकाश करे उसको देव कहते हैं सर्वप्रकाशक देव अनादिसिद्ध और अविनाशी है, उसकी गति प्रत्येक ब्रह्माण्ड में है वही परमात्मा इस संसार की उत्पात्ति, स्थिति, संहार का करने वाळा है उसी की उपासना सबको करनी चाहिये॥१॥

> षुष देवो विषा कृतोऽति द्वरांसि धावति । पर्वमानो अदम्यः ॥ २ ॥

एषः । देवः । विषा । कृतः । अति । ह्वरीसि । धावृति । पर्वमानः । अद्योभ्यः ॥ २ ॥

पदार्थः -- ( एष, देवः ) अयं पूर्ववर्णितः परमात्मा देवः ( विषा ) मेधाविभिर्विद्दिभः विष इति मेधाविनामसु पाठितम्

निघ॰ ३ । १५ ॥ ( अति ) विस्तरेण ( कृतः ) वर्णितः ( अदाभ्यः ) उपासितः (पवमानः) पवित्रो देवः सः (ह्रुरांसि) उपासकहृदये ( धावति ) प्राप्नोति ॥

पद्रार्थ--(एषः देवः) यह पूर्वोक्त देव (विषा) मेधावी विद्वानों ने (अति) विस्तार से (कृतः) वर्णन किया है "विष इति मेधाविनामसु पठितं" नि॰ ३।१५। (अदाभ्यः) उपासना किया हुआ (पवमानः) यह पवित्र देव (हरांसि) उपासकों के हृदय में (धावति पास होता है।।

भावार्थ--जिस परमात्वा का विद्वान् छोग वर्णन करते हैं वह उपासना करने से उपासकों के हृदय में आविर्भाव को प्राप्त होता है॥२॥

> एष देवो विपन्यभिः पर्वमान ऋतायभिः । इरिवीजांग मृज्यते ॥ ३ ॥

एषः । देवः । विपन्युऽभिः । पर्वमानः । ऋत्युऽभिः । हरिः । वाजाय । मृज्यते ॥ ३ ॥

पदार्थः -- ( एष, देवः ) पूर्वोक्तो देवः (विपन्याभिः, ऋता-युभिः ) सत्यवचनैर्विद्धद्भिः ( पवमानः ) पवित्रतया वर्णितः ( हिरः ) सर्वदुःखहारकः परमात्मा ( वाजाय ) ज्ञानयज्ञाय ( मृज्येत ) उपास्यते ॥

पद्रार्थ — (एष देवः) यह पूर्वोक्तदेव (विषन्युपिः, ऋतायुपिः) सत्यवक्ताविद्वानों द्वारा (पवमानः) पवित्र वर्णन ¦क्षिया गया है (हरिः) यह सब दुःखों का द्र करने वाला परमात्मदेव (बाजाय) ज्ञानयज्ञ के लिये (मृज्यते) उपास्य रक्खा जाता है ॥

भावार्थ — जिस पूर्णपुरुष को विद्वान् छोग इन्द्रियागोचर कथन करते हैं वही पूर्ण पुरुष ज्ञानयज्ञद्वारा ज्ञानियों के ज्ञानगम्य होकर उपास्य भाव को माप्त होता है ॥ ३ ॥

> एष विश्वांनि वार्यो थरो यन्निवसत्वंभिः। पर्वमानः सिषासति ॥ ४॥

एषः । विश्वानि । वार्यो । श्रूरंः । यन्ऽईव । सत्वंऽभिः । पर्वमानः । सिसासति ॥ ४ ॥

पदार्थः -- ( एषः ) पूर्वोक्तो देवः ( विश्वानि ) सर्वाणि ( वार्या ) धनानि ( सिषासित ) विभज्ञति । ( इव ) यथा ( शूरः ) बीरः ( सत्विभः ) आत्मपराक्रमैः ( यन् ) आक्रामन् सर्वमसत्यमपाकरोति ॥

पदार्थ--(एपः) यह पूर्वोक्तदेव (विश्वानि) सम्पूर्ण (वार्या) धनों का (सिपासित) विभाग करता है। (इव) जिस प्रकार (शूरः) शुरवीर (सत्विभिः) अपने पराकृषों से (यन्) आक्रमण करता हुआ सच झुउ का निपटारा कर देता है।

भावार्थ — परमात्मदेव अपने ऐश्वर्यों का विभाग पात्र अपात्र समझ कर करता हैं। जिस को वह अपने ऐश्वर्य का पात्र समझता है उसको ऐश्वर्य देता है और जिसको अपात्र समझता है उससे ऐश्वर्य हर छेता है, जिस मकार पात्र अपनी बनावट और अपने गुण, कर्म, स्वभाव से उपादेय वस्तु का पात्र बनता है उसी मकार पुरुष भी अपने गुण, कर्म, स्वभाव से पात्रता को माप्त होता है, वा यों कहो कि पूर्व-कृतनारम्थ कर्मों से वह उपादेय वस्तु को माप्त होने योग्य बनता है। जो छोग निष्करमें मन्द्रभागी और आछसी हैं वे सदैव ईश्वर के ऐश्वर्य्य से विश्वित रहते हैं। इसी लिये उनको अपात्र कहा है। उक्त मन्त्र में श्रवीर का दृष्टांत इस अभिप्राय से दिया है कि जिस प्रकार श्रवीर के निपटारा करने के बाद किसी को अतोष तथा नतुनच करने का अवकाश नहीं मिळता उसी प्रकार परमात्मा के निपटारा करने पर फिर किसी को झगड़े अथवा नतुनच करने का अवकाश नहीं रहता।।।।।।

> षुष देवा रंथर्याते पर्वमानो दशस्यति । आविष्क्रणोति वग्वनुम् ॥ ५ ॥ २० ॥

एषः । देवः । रथर्यति । पर्वमानः । द्शस्यति । आविः । कृणोति । वग्वनुष् ॥ ५ ॥

पदार्थः -- (एष, देवः ) अयं देवः परमात्मा (पवमानः ) सर्व पुनानः (रथयंति ) सर्वस्य शुभं काङ्किति (दशस्यति ) मनोवािञ्छतं प्रापयति च तथा (वग्वनुं ) सत्यम् (आविष्कु-णोति ) प्रकटयति ॥

पद्धि—(एष, देव:) यह परमात्मदेव (पवमानः) सबको पवित्र करता हुआ (रथर्यति) सदा सबका श्रुभ चाहता है और (दशस्पति) मनों वाञ्छित फळों की प्राप्ति कराता है तथा (वग्वतुं) सत्य को (आविष्कुणोति) प्रकट करता।

भावार्थ--वही परमात्मा सबके छिये पवित्रता का धाम है। सब छोग आत्मिक, शारीरिक, तथा सामाजिक पवित्रताएँ उसी से प्राप्त करते हैं, इस क्रिये वही परमदेव एकमात्र उपासनीय है ॥५॥२०॥

> एष विभैरभिष्द्वंतोऽपो देव वि गांहते। दघद्रत्नानि दाशुर्वे॥ ६॥

एषः । विभैः । अभिऽस्तुंतः । अपः । देवः । वि । गृाह्ते । दर्धत् । स्त्रांनिः दाशुंषे ॥ ६ ॥

पदार्थः--( एषः ) अयं परमात्मा ( विपैः ) मेघाविभिः ( अभिष्टुतः ) वर्णितः ( अपोदेवः ) कर्मणामध्यक्षः ( विगाहते ) समस्तस्य जगतः सृष्टिस्थितिलयकर्ता ( दाशुषे ) यजमानाय ( रत्नःनि ) विविधं धनं ( दधत् ) दद्यात् ॥

पंदार्थ — (एपः) यह परमात्मा (विभैः) मेधावी छोगों के द्वारा (अभिष्दुतः) वर्णन किया गया है "वित्र इति मेधावि नामसु पठितम्" निरु० ३।८९।१५ (अपो, देवः) कर्मों का अध्यक्ष है (विगाष्ट्रते) सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति, स्थिति, मलय करने वाला है (दाग्रुपे) यजमानों को (रत्नानि) नाना प्रकार के धन (दधत्) देय।

भावार्थ — विद्वान लोग जिस परमात्मा का नाना प्रकार से वर्णन करते हैं वही इन्द्रियागोचर और एकपात्रज्ञानगम्य परमात्मा सर्वाधार, सर्वकर्त्ता, अनर, अमर, और क्रूटस्थनित्य है इसी की उपा-सना सब को करनी चाहिय ॥६॥

> एप दिवं वि धावति तिरो रजांसि धारया । पर्वमानः कनिकदत् ॥ ७ ॥

णुषः । दिवेम् । वि । धावति । तिरः । रजांसि । धारया । पर्वमानः । कनिकदत् ॥ ७ ॥

पदार्थः—( एषः) उक्तः परमात्मा (दिवं ) द्युलोकं (वि ) नानाप्रकारेण ( रजांसि ) परमाणुपुञ्जस्य ( धारया ) प्रबलवेगेन (तिरोधावति ) आच्छादयति (पवमानः ) सर्वेषां पविता परमात्मा (कनिकदत् )स्वीयप्रबलगत्या सर्वेत्र गर्जेति ॥

पदार्थ-(एपः) उक्त परमात्मा (दिवं) गुलोक को (वि) नानाप्रकार से (रजांसि) परमाणुपुञ्ज के (धारया) प्रवल्ल वेगों से (तिरो, वि. धावति) ढक देता है (पवमानः) सबको पवित्र करने वाला परमात्मा (कनिकदत्) अपनी प्रवल्लगित सेन्सर्वत्र गर्ज रहा है।

भावार्थ — परमात्मा नाना प्रकार के परमाणुओं से छुलोकादि लोक लोकान्तरों को आच्छादन करता है और अपनी सत्तासे सर्वत्र विराजमान हुआ सब को छुम मार्ग की ओर बुलारहा है ॥७॥

> एष दिवं व्यासंरत्तिरो रजांस्यस्पृतः । पर्वमानः स्वध्वरः ॥ ८ ॥

एषः । दिवेम् । वि । आ । असुरुत् । तिरः । रजींसि । अस्पृतः । पर्वमानः । सुऽअध्वरः ॥ ८ ॥

पदार्थः -- ( एषः ) स परमात्मा ( दिवं ) चुलोकं ( व्यासरत् ) प्राप्तोऽस्ति ( रजांसि ) परमाणुषु लोकलोकान्तरम् ( तिरः ) आच्छाद्य ( अस्पृतः ) अविनाशिभावेन ( पवमानः ) पवित्रतया ( स्वध्वरः ) अहिंसकत्वेन च विराजते ॥

पद्रश्चि— ( पपः ) वही परमात्मा (दिवं) द्युलोक को (व्यासरत्) माप्त है ( रजांसि ) परमाणु में लोक लोकान्तरों को ( तिरः) आच्छादन करके (अस्पृतः) अविनाशी भाव से (पवमानः) पवित्र और (स्वध्वरः) अहिंसकरूप से विराजमान है।

भावार्थ--वह नित्य शुद्ध बुद्ध ब्रुक्तस्वभाव परमात्मा सर्वत्र विराजमान है, और उसी की सत्ता से सब छोक छोकान्तर परिश्रमण करते हैं॥८॥

> ष्ष प्रतेन जन्मना देवो देवेभ्यः सुतः । हरिः पवित्रे अपीत ॥ ९ ॥

पुषः । पृत्नेनं । जन्मेना । देवः । देवेभ्यः । स्तुतः । हरिः । पवित्रे । अर्षति ॥ ९ ॥

पदार्थः--( एषः ) अयं परमात्मा ( देवः ) ( प्रत्नेन ) अनादिकालेन ( जन्मना ) आविर्भावेन ( देवेभ्यः ) विद्व-द्भ्यः( स्ताः ) सुप्रसिद्धः ( हिरिः ) सर्वदुःखाविनाशकः ( पावित्रे ) मनुष्यस्य पवित्रहृद्ये ( अर्षति ) प्रकटति ॥

पदार्थ — (एषः, देवः) यह परमातमा (पत्नेन) अनादि काल से ''प्रत्नमिति पुराणनामसु पठितम्" निरु॰ २।२०।२७ (जन्मना) आविभीव से (देवः) उक्तदेव (देवेभ्यः) विद्वानों के लिये (सुतः) सुप्रसिद्ध (हरिः) सब दुःखों का हरने वाला (पवित्रे) मनुष्य के पवित्र हृदय में (अर्थति) प्रकट होता है।।

भावार्थ — जो छोग अपने अन्तः करण को पवित्र करते हैं और परमात्मा के निष्पापादि भावों को धारण करते हैं उनके हृदय में पर-मात्मा आकर मकट होता है।।

जो पन्त्र में जन्म शब्द आया है इसके अर्थ जन्मधारण के नहीं किन्तु, जनी-पादुर्भीवे धातु से मनिन् प्रत्यय करने से जन्म शब्द सिद्ध होता है जिसके अर्थ आविर्भाव के हैं, किसी उत्पत्ति विशेष के नहीं । इसी आर्भशाय से मन्त्र में प्रत्न शब्द को विशेषण देकर जन्म का वर्णन किया है. जिसके अर्थ अनादि सिद्ध आविशीव के हैं न कि उत्पत्ति के।

तार । ये यह है कि वह अनादि सिद्ध परमात्मा निष्पाप आत्माओं में प्रकट होता है ॥२॥

> एप उ स्य पुरुवृतो जंज्ञानो जनयन्निर्पः। धारया पवते सुतः॥ १०॥ २१॥

णुषः । ॐ इति । स्यः । पुरुऽब्रुतः । जुज्ञानः । जुनर्यन् । इपः । धारंया । पवते । सुतः ॥ १०॥

पदार्थः -- ( एषस्यः ) सोऽयं परमात्मा ( पुरुव्रतः ) अनन्त-कर्मा ( जज्ञानः ) सर्वत्र प्रसिद्धः ( इषः ) सर्वं लोकलोकान्तरं ( जनयन् ) उत्पादयन् ( सुतः ) स्वसत्तया विराजमानः ( धा-रया ) स्वरीयुष्वर्षेण ( पवते ) सर्वं पवित्रयति

पद्र्शि—— स्यः ) वह पूर्वोक्त परमात्मा (पुरुत्रतः ) अनन्तकर्षा है (जज्ञानः ) सर्वत्र प्रसिद्ध (इपः ) सम्पूर्ण छोक छोकान्तरों को (जनयन् ) उत्पन्न करता हुआ (सुतः ) स्वयत्ता से विराजमान (एपः) यही धारमा ) अपनी सुधानमी दृष्टि की धाराओं से (पवते ) सबको पवित्र करता है।

भावार्थ- जो परमात्मा अनन्तकम्भी है वही अपनी शक्ति से सब लोक लोकान्तरों को उत्पन्न करता है और वही अपनी पवित्रता से सबको पवित्र करता है।

अनन्तक्रम्मां, यहां परमात्मा को उसकी अनन्त शक्तियों के अभिनाय

से वर्णन किया हैं किसी शारीनिक कर्म के अभिमाय से नहीं ॥१०॥२१॥

तृतीयं सूक्तमेकविंशे वर्गश्च समाप्तः ॥

तीसरा सुक्त और इक्रांसवां वर्ग समाप्त इतः।

अथाभ्युद्याय विजयाय आत्मसुखाय च निःश्रेयसं वर्ण्यते ।

अब उक्त परमात्मा से अभ्युदय के छिये विजय, और आत्मसुख के छिये निःश्रेयस की प्रार्थना वर्णन करते हैं।

अथ दशर्चस्य चतुर्थस्य सृक्तस्य-

१--१० हिरण्यस्तूप ऋषिः। पर्वमानः सोमो देवता । छन्दः-१,३,४,१० गायत्री । २,५,८,९ निचृद् गायत्री । ६, ७ विराड् गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

> सर्ना च सोम् जेषि च पर्वमान् महि श्रवः । अर्था नो वस्यंसस्क्रिध ॥ १ ॥

सर्न । चु । सोमु । जेषि । चु । पर्वमान । महि । श्रवः । अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ १॥

पदार्थः -- (सोम) हे सौम्यस्त्रभावयुक्त परमात्मन्! (मिह, श्रवः) सर्वतो दातृतमः (च) तथाच (पत्रमान) पित्रत्र त्वं (जेषि) पापिनो जय (च) किंच सदा (नः) असम्यं (वस्यसः, कृषि) कल्याणं देहि (सन) नो भज॥ पदार्थ- (सोम) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन्! (मिहश्रवः)

सर्वोपिरिदाता तथा (च) और (पवमान) पिनत्र (जेषि) पापियों का का नाग्न करो (च) किंतु सदा के लिये (नः ) इमको (वस्यसस्कृषि) कल्याण देयँ (सन) द्यारी रक्षा करें।

भावार्थ — परमात्मा, अभ्युदय और निःश्रेयस दोनों के दाता हैं। जिन छोगों को अधिकारी समझते हैं उनको अभ्युदय, नाना प्रकार के ऐश्वर्य प्रदान करते हैं, और जिसको मोक्ष का अधिकारी समझते हैं उसको मोक्ष सुख प्रदान करते हैं।

जो मन्त्र में, जेषि, यह शब्द है इसके अर्थ परमात्मा की जीत को बोधन नहीं करते किन्तु तदनुयायियों की जीत को बोधन करते हैं। क्योंकि परमात्मा तो सदा ही विजयी हैं। वस्तुतः न उसका कोई शत्रु और न उसका कोई मित्र है। जो सत्कर्मी पुरुष हैं वे ही उसके मित्र कहे जाते हैं और जो असत्कर्मी हैं उन्हीं में शत्रुभाव आरोपित किया जाता है। वास्तव में यह दोनों भाव मनुष्यकृष्टिपत हैं। ईश्वर सदा सब के छिये समदर्शी है॥१॥

सना ज्योतिः सना स्वर्शविश्वां च सोम् सौभंगा । अथां नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ २॥ सर्न । ज्योतिः । सर्न । स्वः । विश्वां । चु । सोम् । सौभंगा । अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ २॥

पदार्थः --( सोम ) हे सौम्यस्वभावयुक्त परमात्मन् ! (सन, ज्योतिः ) सदा ज्योतिः एदेहि (च ) अथच (सन, स्वः ) सदा सुसंदेहि (विश्वा ) सर्व (सौभगा ) सौभाग्य-दातृ वस्तु देहि (अथ ) किंच (नः ) अस्मभ्यं (वस्यस-स्कृधि ) मुक्तिं देहि ॥

पदार्थ — (सोम) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन्! (सन, ज्योतिः) सदा ज्योतिःस्वरूप हो (च) और (सन, स्वः) सदा सुबस्वरूप हो (विश्वा) सम्पूर्ण (सौमगा) सौभाग्यदायक वस्तुर्ये आप हमको दें (अथ) और (नः) हमको (वस्यसस्कृषि) म्राक्ति सुख दें।

भावार्थ--परमात्मा नित्य शुद्ध, बुद्ध, मुक्त स्वभाव है उसी की कृपा से नाना विधि के सौभाग्य मिलते हैं और मोक्ष मुख मिळता है॥२॥

सन्। दक्षंमुत ऋतुमपं सोमुख्धां जिह । अथां नो वस्यंसस्कृधि ॥ ३ ॥ सर्न । दक्षम् । उत । कर्तुम् । अपं । सोम् । सृधः । जृहि । अथं । नः। वस्थंसः । कृधि ॥ ३ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यस्त्रभाव परमात्मन्! ( ऋतुं ) अस्मच्छुभकर्माणि ( सन ) रक्षतु ( अथ ) किंच ( मृधः ) पापकर्म्माणि ( अप, जिहे ) अस्मचोऽपनय ( उत ) अथ ( दक्षं ) सुनीतिं ( वस्यसः ) मुक्तिं ( कृषि ) कुरु ॥

पदार्थ--(सोम) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन्! (ऋतुम्) हमारे शुप कम्मों की आप (सन) रक्षा करें (अय) और (मृशः) पाप कम्मों को (अप, जिहे) हमसे दूर करें (उत) और (दक्षम्) सुनीति और (वस्यसः) मुक्ति सदा (कृषि) करो।

भावार्थ — जो पुरुष शुद्धभाव से परमात्मपरायण होते हैं पर-मात्मा उनके पापकम्मों को इरछेता है और नाना प्रकार के चातुर्य उनको प्रदान करता है ॥३॥ पवीतारः पुनीतन् सोमुमिन्द्रांय् पार्तवे । अर्था नो वस्यंसस्कृषि ॥ ४ ॥ पवितारः । पुनीतने । सोमंम् । इन्द्रांय । पार्तवे । अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ ४ ॥

पदार्थः -- (पर्वातारः) हे विद्वांसः, यूयं (इन्द्राय, पातेवे) ऐश्वर्याधिकारिणे पुरुषाय (सोमं) सौम्यस्वभावं परमात्मानं (पुनीतन) वर्णयत (अथ) अथेदं प्रथयध्वं यत् (नः) अस्मान् स परमात्मा (वस्यसः,ऋधि) मोक्षानन्दभाजः करोतु ॥

पद्धि——( पत्रीतार: ) हे विद्वान् छोगो! तुम (इन्द्राय, पातवे ) ऐश्वरुणीभिकारी पुरुष के छिये (मोमं) सौम्यस्वभाव वालं परमात्मा का (पुनीतन) वर्णन करो (अथ) और यह प्रार्थना करो कि (न:) इमको वह परमात्मा (वस्य पस्क्वाधि) मोक्ष सुख का भागी बनाएं।

भावार्थ--विद्वान् लोग नव किसी पुरुष को दीक्षित करें ताे शान्त्यादिग्रणसम्पन्न परमात्मा का सब से प्रथम उपदेश करें। तदनन्तर अम्युदय और निःश्रेयस का विस्तृत उपदेश करके इस सांसारिक यात्रा में दक्ष बनाएं॥४॥

त्वं सूर्ये न आ भर्जु तव कत्वा तवोतिभिः। अथा नो वस्यंसस्कृषि॥ ५॥ २२॥ त्वम्। सूर्ये। नः। आ। भृजु। तवं। कत्वां। तवं। ऊतिऽभिः। अर्थं नः। वस्थंसः। कृषि॥ ५॥ पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (लम्) भवान् (नः) असम्यं (सर्थे) ज्ञानं प्रदातुम् (आभज) आगत्य तिष्ठतु (क्रत्वा) यज्ञेन (अथ, तव, ऊतिभिः) अथ च स्वीयःक्षाभिः (नः) अस्मान् (वस्यसः, कृषि) सुखिनः करोतु॥

पदार्थ- हे परमात्मन! (त्वं) तुम (नः) इमको (सूर्व्यं) ज्ञान-मदान के क्रिये (आभज) आकर माप्त हो। (कत्वा) यज्ञों द्वारा (अथ तव, ऊतिभिः) और अपनी रक्षाद्वारा (नः) इमको (वस्यसस्कृषि) सुर्वी वनार्षे॥

भावार्थ- हे परमात्मन्! आप ज्ञान और कर्मद्वारा हमारी सर्वदा रक्षा करें और पेहिक, तथा पारळें। किक सुख से हमको सदैव सम्पन्न करें।। ५।। २२।।

तव् कत्वा तवोतिभिज्योंक्पश्येम् सूर्यम् । अथा नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ ६॥ तवं । कत्वां । तवं । ऊतिऽभिः । ज्योक् । पृश्येम् । सूर्यम् ।

अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ ६ ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (तव, ऋला) वयं तव ज्ञान-योगद्वारेण (तव, ऊतिभिः) कर्मयोगद्वारेण च (ज्योक्) शश्वत (सूर्यम्) भवतः प्रकाशरूपम् (पश्येम) अनुभवेम (अथ) अथच (नः) अरमाकम् (वस्यसः) कल्याणम् (कृषि) कुरु।

पद्रार्थ-हे परमात्मन्! इम (तव, क्रत्वा) आपके कर्मयोग (तवोतिभिः) और ज्ञानयोगद्वारा सदैव (सुर्य्व) आपके प्रकाशस्त्रकः को (ज्योक्) निरन्तर (पश्येम) अनुभव करें (अथ) और (नः) हमारे (वस्यसः) कल्याण को (कृषि) करिये।

भावार्थ — ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी पुरुष अपने आत्मभूत साम्मर्थ्य से परमात्मा के स्वरूप का अनुभव करके सदैव आनन्द का लाभ करते हैं।। ६॥

अभ्यंर्ष स्वायुध् सोमं द्विवर्हसं र्यिम् । अर्था नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ ७ ॥

अभि । अर्षु । सुऽआयुष् । सोर्म । द्विऽवर्हसम् । रयिम् । अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ ७ ॥

पदार्थः--(सोम) हे जगदुत्पादक परमात्मन् ! भवान् (रियम्) ऐश्वर्य (अभ्यर्ष) अस्मभ्यं प्रयच्छ, यदैश्वर्थम् (द्विबर्हसम्) द्यावापृथिव्योमेध्ये सर्वोत्कृष्टमस्ति (स्वायुध) भवान् सर्वाविधाज्ञानस्य नाशकः अतएव (नः) अस्माकमि अज्ञानं नाशय (वस्यसः कृषि) आनन्दं च विधेहि॥

पदार्थ—(सोम) "सूते चराचरं जगिदिति सोमः परमात्मा = जो चराचर जगत् को उत्पन्न करे उसका नाम यहां सोम है " हे जगिद्वादक परमात्मन्! आप (राय ) हमको ऐश्वर्य (अभ्यर्ष ) प्रदान करें जो ऐश्वर्य (द्विडसं) छुळोक और पृथिबी छोक के मध्य में सर्वोपि हैं (स्वायुध) आप सब मकार से अज्ञान के दूर करने वाळे हैं, इस छिये (नः) हमारे अज्ञान का नाश करके हमको (वस्यसस्कृषि) आन्नत्यदान करें ॥

भावार्थ-स्वप्रकाश परमात्मा अज्ञान को निष्टत्त करके सदैव सुखका प्रकाश करता है।। ७।। अभ्य र्षानपच्यतो रुपिं समत्स्रं सासहिः।

अर्था नो वस्यंसस्क्रधि ॥ ८ ॥

अभि । अर्षे । अनंपऽच्युतः । र्यिम् । स्मत्ऽसुं । सुस्हिः । अर्थ । नः । वस्यसः । कृथि ॥ ८ ॥

पदार्थः—( अनपच्युतः ) स कूटस्थनितः परमात्मा ( रायम् ) स्वभक्तेभ्य ऐश्वर्यम् ( अभ्यर्ष ) प्रयच्छाते ( अथ ) अथान्यत् ( समत्सु ) संग्रामेषु ( सासिहः ) अन्यायिनः रात्रून् पराजित्य स्वभक्तेभ्यः ( वस्यमस्कृषि ) श्रेयः प्रददाति ॥

पद्धि—(अनपच्युतः) वह क्रूटस्थानित्य परमात्मा (रियम्, अभ्यर्ष) अपने भक्तों को ऐश्वर्यंभदान करता है (अथ) और (सप-त्सु) संग्रामों में (सासिहः) अन्यायकारी शत्रुओं को पराजित करके अपने भक्तों को (वस्पसस्क्रुधि) सुखभदान करता है।

भावार्थ--जो लोग न्यायशील हैं उनको परमात्मा विजयी बनाता है और अन्यायकारी दुरात्माओं का सदैव दमन करता है ॥८॥ त्वां यद्गैरंवीवृधन्पर्वमान विधमिणि ।

अर्था नो वस्यंसस्ऋधि ॥ ९ ॥

त्वां । युक्तेः । अवीवृध्न । पर्वमान । विऽधर्माणे ़। अर्थ । नः । वस्यंसः । ऋधि ॥ ९ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पवित्रकर्तः परमात्मन् ! ( लाम् ) भवन्तम् ( यज्ञैः ) उपासनादिभिः ( अवीवृधन् ) उपा- स्यलंन स्थापयन्ति (विधर्माणे) पापीयविषयेभ्योरक्षतु नः (अथ) अथ च (वस्यसः, कृषि ) आनन्दभाजः करोतु भवान् ॥

पदार्थ — (पवमान) हे सब को पवित्र करने वाळे परमात्मन्! (त्वां) आप को (यहैं:) उपासनादि यहीं द्वारा (अवीष्टधन्) उपास्य बनाते हैं (विधर्माणे) पापीय विषयों से आप हमारी रक्षा करें (अथ) और (वस्यसः कृषि) आनन्द के भागी बनायें ॥९॥

र्गिं नश्चित्रमृश्विन्मिन्दो विश्वायुमा भेर । अर्था नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ १० ॥ २३ ॥

र्गिम्। नः । चित्रम् । अश्विनम् । इन्दो इति । विश्वऽआं-युम् । आ । भर् । अर्थ । नः । वस्यसः । कृषि ॥ १० ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे सर्वेश्वर्यसम्पन्न भगवन् ! (नः) अस्मान् (चित्रम्) अनेकविधम् (अश्विनम्) सर्वव्याप्येश्वर्यं सम्पाद्य समर्खयतु (अथ) तथा च (विश्वम्, आयुम्) सर्वे विधमायुः (रियम्) धनं च सम्पाद्य समर्खयतु ॥

पदार्थ-(इन्दो) हे सर्वेश्वयंतम्पन्न परमात्मन् ! (नः) हमको (चित्रम्) नाना प्रकार के (अश्विनम्) सर्वत्र व्याप्त होने वाले ऐश्वर्यों से सम्पन्न करें (अथ) और (विश्वम्, आयुम्) सब प्रकार की आयु से (रियम्) धन से भर पूर करें ॥

भावार्थ--परभात्मा सत्कर्मी द्वारा जिन पुरुषों को ऐश्वर्य के पात्र समझता है जनको सब ऐश्वर्यों से और ज्ञानादि गुणों से परिपूर्ण करता है ॥१०॥

चतुर्थे सूक्तं त्रयोविंशो वर्गश्च समाप्तः । चौथा सुक्त और तेईसवां वर्ग समाप्त हुआ। एकादशर्चस्यपश्चमसूक्तस्य १—११ असितः काश्यपो देवला वा ऋषिः ॥ आप्रियो देवता ॥ छन्दः— १,२,४-६ गायत्री ।३,७ निचृद् गायत्री । ८ निचृदनुष्टुष् । ६,१० । अनुष्टुष्। ११ विराडनुष्टुष् ॥ स्वरः१-७ षद्जः।८-११गान्धारः॥

सं.—अथ परमात्मनः स्वतः प्रकाशत्वं वर्ण्यते ।
सं.—अव परमात्मा की स्वतः प्रकाशता का वर्णन करते हैं।
सिमिद्धो विश्वतस्पतिः पर्वमानो विराजिति ।
प्रीणन्चृषा कनिकदत् ॥ १॥
सम्ऽहंद्धः । विश्वतः । पतिः । पर्वमानः । वि । राजिति ।
प्रीणन् । वृषां । कनिकदत् ॥ १॥

पदार्थः—(सिमदः) योहि सर्वत्र प्रकाशकः (विश्वत-रपितः) यश्च सर्वथा पतिरस्ति (पवमानः) पावियता सः (विराजिति) सर्वत्र द्योतते विभुत्या प्रकाशते (प्रीणन्) सएवेश्वरः सर्वजनेषु तृतिमुत्पादयन् (वृषा) सर्वकामान् वर्षुकः (किनिकदत्) स्वविचित्रभावेरुपदिशन् नः पुनातु॥

पदार्थ — (सिमिद्धः) जो सर्वत्र मकाश्रमान है (विश्वतस्पतिः) सब मकार से जो स्वामी है (पवनानः) पवित्र करने वाळा परमात्मा (विराजति) सर्वत्र विराजमान हो रहा है (मीणन्) वह सब को आनन्द देता हुआ ( हुया ) सब कामनाओं का पूरक (कानेकदत्) अपने विचित्र भागों से उपदेश करता हुआ हम को पवित्र करे।

भावार्थ--इस संसार में परमात्मा ही केवल ऐसा पदार्थ है जो स्वसत्ता से विराजमान है अर्थात् जो परसत्ता की सहायता नहीं चाहता अन्य प्रकृति तथा जीव परमात्मसत्ता के अधीन होकर रहते हैं इसी अभिनाय से परमात्मा को यहाँ समिद्ध कहा गया है अर्थात् स्वमकाशरूपता से वर्णन किया गया है ॥१॥

तन्नपात्पर्वमानः शृङ्गे शिशांनो अर्पति । अन्तरिक्षेण रारंजत् ॥ २ ॥ तन्न्रेऽनपात् । पर्वमानः । शृङ्गे इति । शिशांनः । अर्पति । अन्तरिक्षेण । रारंजत् ॥ २ ॥

पदार्थः—(तन्नपात्) सर्वशरीराणामधिकरणरूपेण धा-रकः (पवमानः) सर्वेषां पावयिताऽस्ति (शृङ्गे, शिशानः) योहि कूटस्थनित्योऽस्ति तथा (अषिति) सर्व व्याप्य तिष्ठति (अन्तरिक्षेण, रारजत्) यश्च द्यावाष्ट्रियव्योरधिकरणरूपण विराजते स नः पुनातु ॥

पदार्थ — (तन्त्रपात्) तनं न पातयतीति तन्त्रपात् अर्थात् जो सब बरीरों को अधिकरण रूप से धारण करे उसका नाम यहाँ तन्त्रनपात् है वह परमात्मा (पत्रमानः) सब को पत्रित्र करने वाळा है (श्रुक्ते, शिशानः) जो क्रुटस्थनित्य है और (अर्थति) सर्वत्र व्याप्त है और (अन्तरिक्षेण, रारजत्) जो द्युळोक और पृथिवीळोक के अधिकरण रूप से विराजमान हो रहा है वह परमात्मा हमको प्वित्र करे

भावार्थ--इस मन्त्र में परमात्मा को क्षेत्रज्ञरूप से वर्णन किया गया है अर्थात् प्रकृति तथा प्रकृति के कार्य परार्थों में परमात्मा क्रुटस्थ रूपता से विशाजमान है इस भाव को उपनिषदों में यों वर्णन किया है कि "यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्यामन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी श्रारिस्" ह. के ७१९ जो परमात्मा पृथिवी में रहता है और पृथिवी जिसको नहीं जानती तथा पृथिवी उसका शरीर और वह शरीरी रूप से वर्तमान है श्रीर के अर्थ यहाँ शीर्यते इति शरीरम् जो शीर्णता अर्थात् नाझ को प्राप्त को अरीर कहते हैं, परमात्मा जीव के समान शरीर शरीरी भाव को धारण नहीं करता किन्तु साक्षी रूप से सर्व शरीरों में विद्यान है भोक्ता रूप से नहीं इसी अभिनाय से "सम्भोगप्राप्तिरितिचेन्न वैशेष्यात्" १।१।८, ब्रह्ममूत्र में यह वर्णन किया है कि परमात्मा भोक्ता नहीं क्यों कि वह सब शरीरों में विशेष रूप से च्यापक है और गीता में 'क्षेत्रज्ञमिप मां विद्यि सर्वक्षेत्रेषुभारत' इन श्लोक में इस भाव को भन्नी भाँति वर्णन किया है कि सब क्षेत्ररूपी शरीरों में क्षेत्रज्ञ परमात्मा है माल्म होता है कि गीता उपनिषद् तथा ब्रह्मसूत्रों में यह भाव इत्यादि पूर्वोक्त मन्त्रों से आया है।।२॥

ईंळेन्यः पर्वमानो र्यिर्विरांजित द्युमान् । मुघोर्घारांभिरोर्जसा ॥ ३ ॥ ईंळेन्यः । पर्वमानः । र्यिः । वि । राजृति । द्युऽमान् । मधोः । धारांभिः । ओर्जसा ॥ ३ ॥

पदार्थः — (ईलेन्यः ) उपासनीयः परमात्मा ( पवमानः ) शुद्धरूपः ( रिवः ) सर्वविधसुखप्रदः ( मधोर्धाराभिः ) आनन्द-वृष्टिभिः तथा (ओजसा) प्रतापेन च (विराजित ) उत्कर्षपाप्ने।ति सच ( द्युमान् ) ज्योतिःस्वरूपोऽस्ति ॥

पदार्थ--(ईल्लेन्यः) उपासनीय परवात्वा (पत्रमानः) जो शुद्धस्त्ररूप है (रियः) "राति सुलिमिति रियः=जो सत्र प्रकार के सुलों को देने बाला है ' वह (मधोर्घाराभि:) आनन्द की दृष्टि से तथा (ओजसा ) प्रभावशाली प्रताप से (विराजति ) विराजिशन है और वह परमात्मा (द्युमान्) प्रकाशस्वरूप है।

भावार्थ--उपासक को चाहिये कि वह उपास्यदेव की उपास्ता करें जो स्वपकाश और सबको पवित्र करने वाला तथा आनन्द की दृष्टि से सबको आनान्दित करता है वही धारणाध्यानादि योगज दृत्तियों से साक्षात् करने योग्य है।।३।।

बहिः प्राचीन्मोर्जसा पर्वमानः स्तृणन्हरिः । देवेषु देव ईयते ॥ ४ ॥

वृहिः । प्राचीनुम् । ओर्जसा । पर्वमानः । स्तृणन् । हरिः । देवेषु । देवः । ईयते ॥ ४ ॥

पदार्थः -- (बिर्धः) सर्वोत्कृष्टः परमात्मा (ओजसा) स्वते-जसा सर्वम् पवमानः) पुनानः (प्राचीनम्) प्रवाह रूपेण संसारम् (स्तृणन्) कार्यरूपेण विपरिणमयन् (हिरः) अन्ते स्वित्मन् अन्तर्भावयाति (देवेषु) सर्विदिव्यवस्तुषु (देवः) सर्वी-धिकद्यातमानः सएव ध्यानेन (ईयते) साक्षात् क्रियते ॥

पद्रश्चि—(विहिं) "बुंडतीति विहैं: = सब से बड़ा" परपात्मा जो (ओजसा) अपने मकाश से सबको (पवपानः) पवित्र करता है और (प्राचीनम्) प्रवाह रूप से अनादि संसार को (स्तृणन्) कार्य्यू करता हुआ (हिरः) अन्त में "हरतीति हिरः" अपने में लय कर छेता है (देवेषु) सब दिन्य वस्तुओं में देवः) "दीन्यतीति देवः = जो सर्वोपिर दीसिपान् है वह ध्यान द्वारा (ईयते) साक्षात्कार किया जाता है।

भावार्थ — वह देव जो सब दिन्य वस्तुओं में दिन्य स्वरूप है वही एक मात्र जपासनीय है अन्य नहीं। इस देव शन्द की न्याख्या "एषो देव: प्रदिशोनु सर्वा" यज्ञ के र । ४ ॥ इस वेद वाक्य में स्पष्ट रीति से पायी जाती है और "एको देव: सर्वभृतेषु गृद्धः" श्चे क-६।११। इत्यादि जपनिषद्वाक्यों में इसी देव का वर्णन पाया जाता है । इसी देवका इस मन्त्र में जगत् की उत्पत्ति, स्थिति तथा मळय का एकमात्र हेतु कथन किया है। ज्ञान होता है कि "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशान्ति तद् विजिज्ञासस्य तद् ब्रह्मा" ते क-३।१। इत्यादि वाक्यों में जगत् की उत्पात्ति, स्थिति तथा मळय का हेतु जो ब्रह्म को माना गया है वह इसी वेदमन्त्र के आधार पर है। केवळ भेद इतना है कि उपनिषद्वाक्यों में ब्रह्म शब्द है यहां विहें शब्द है ब्रह्म और विहें: दोनों एकार्थवाची शब्द हैं। क्योंकि दोनों " बृहि इद्धी" इस धातु से सिद्ध होते हैं।

जिन छोगों ने विद्धः के माने कुशासन और हिरः के माने यहां हरे रक्षवाळे सोम के किये हैं उन्हों ने अत्यन्त भूळ की है। क्योंकि उपकम उपसंहार में यहां परमात्मा का वर्णन है और परमात्मवाची शब्द ही इस मण्डळ में अधिकता से पाये जाते हैं ॥४॥

> उदातेंर्जिहते बृहद्द्वारी देवीहिर्ण्ययीः । पर्वमानेन सुष्टुंताः ॥ ५ ॥ २४ ॥

उत् । आर्तैः । जिहुते । बृहत्। द्वारंः। देवीः । हिर्ण्ययीः। पर्वमानेन सुऽस्तृताः ॥ ५ ॥

पदार्थः—( देवीः, हिरण्ययीः ) प्रकृतेर्दिव्यशक्तयः धना-धैश्वर्यदात्र्यः (पवमानेन) पूजाईपरमात्मना सह (मुष्टुताः ) उपवार्णिताः ( बृहद्दारः ) ऐश्वर्यमूलानि भवन्ति ( आतैः ) ताद्द-ज्ञानेन विज्ञानिनः दिग्मिः ( उद्, जिहते ) सर्वत्र व्याप्तुवन्ति ॥

पद्रश्चि—(देवी:, हिस्चयपी:) प्रकृति की दिव्य शक्तियें जो धनादि ऐश्वर्यों के देने वाळी हैं वह (पवमानेन) श्रुष्य परमात्मा के साथ (सुष्दुता:) वर्णन की हुयीं (बृहद्दारः) ऐश्वर्य का मृळ होती हैं और (आते:) उनके विज्ञान से विज्ञानी छोग हिशाओं द्वारा (उद् जिहते) सर्वत्र फैळ जाते हैं।

भावार्थ — जो लोग प्रकृति पुरुष की विद्या की जानते हैं कि प्रमात्मा निमित्त कारण और प्रकृति संसार का उपादान कारण है अर्थात् प्रकृति में ही नाना प्रकार की विद्याओं के बीज भरे पड़े हैं उस के तत्त्व ज्ञान से वे लोग सब दिशाओं में फैल सकते हैं तात्पर्य यह है कि अभ्युद्य तथा नि:श्रेयस दोनों के विज्ञान से होते हैं एक के बिज्ञान से नहीं ॥५॥ ४॥।

अथ परमात्मन उपासनार्थमुषःकालस्य महत्वं वर्णयतिः-

अव पूर्वोक्त परमात्मा की उपासनार्थ उपःकान्न का महत्व कथन करते हैं।

सुशिल्पे ईहती मुही पर्वमानो वृषण्यति । नक्तोपासा न देशेते ॥ ६ ॥

सुऽशिक्षे इति सुऽशिक्षे । बृह्ती इति । मुही इति । पर्वमानः । बृष्ण्यति । नक्तोषसा । न । दर्शते इति ॥६॥

पदार्थः—(नक्तोषासा) राक्रिक्षःकालश्च (दर्शते) ईशोपासनाहौँस्तः (सुशिल्पे) सुष्ठु कलाकौशलादिविद्यासाध-नाहौँ चस्तः (बृहती) महान्तौ (मही) पूज्यौ सफलनीयौ चस्तः अत्र च (पत्रमानः) उपारयमानः परमात्मा (वृषण्यति) सर्वोन्कामान्ददाति अभक्ताँश्च (न) न ददाति ॥

पद्रश्चि——(नक्तोषासा) सात्रि और उपःकाछ (दर्शते) पर-मात्मा की उपासना करने योग्य हैं (सुशिल्पे) और सुन्दर २ कछा कौशलादि विद्याओं के अनुसन्धान करने योग्य हैं (बृहती) बड़े और (मही) पूज्य अर्थात् सफल करने योग्य हैं इनकाळों में (पत्रमानः) उपास्यमान परमात्मा ( हुपण्यति ) सब कामनाओं को देता है और जो इस प्रकार के उपासक नहीं उनकी कामनाओं को (न) नहीं पूर्ण करता।

भावार्थ — परपात्मा उपदेश करते हैं कि उप काळ अपने स्वाभा-विक धर्म से ऐसा उत्तम है कि ऐसा अन्य कोई काळ नहीं, इसमें मनुष्य की इश्वरोपासना की ओर स्वाभाविक रुचि होती है इस लिये इस ब्रह्म महूर्त का वर्णन वेदों में बहुधा आता है इसी भाव को छेकर मनुआदि ग्रन्थों में ब्राह्मे मुहूर्ते बुद्धात, इत्यादि कहा है कि ब्रह्म मुहूर्त में उठे और परमात्मा का चिन्तन करे ॥६॥

> तुभा देवा नृत्रक्षंसा होतांरा दैव्यां हुवे। पर्वमान इन्द्रो चुर्षा ॥ ७ №

उभा । देवा । नुऽचक्षसा । होतारा । दैव्या । हुवे। पर्वमानः । इन्द्रंः । वृषा ॥ ७ ॥

पदार्थः—, इन्द्रः) अज्ञाचैश्वर्यस्य दाता परमेश्वरः (वृषा) सर्वकामप्रदः (पवमानः) यः सर्वस्य पवित्रकारकः तम् (उमा) उभौ (देवा) दिव्यशाक्तिशालिनौ ज्ञानयोगकर्भयोगौ (नृचक्षसा) ईश्वरप्रसक्षकारकौ (होतारा) अद्भुतसामर्थ्यप्रदौ (दैव्या) यौच दिव्यशक्तिसम्पन्नौ स्तः ताभ्यामहम् (हुवे) ईश्वरं साक्षात्करोमि॥ पद्धि——(इन्द्रः) इरामकाधिर्श्वयं ददातीतीन्द्रः परमात्मा जो इरा अक्षादि ऐश्वरों को देय उस का नाम इन्द्र है और (हुए।) वह इन्द्ररूप परमात्मा वर्षतीतिहृषा जो सब कामनाओं को देने वाला है (पवमानः) सब को पित्रेत्र करने वाला है उस परमात्मा को (उभा) दोनों (देवा) दिच्य शक्तियों वाले जो कर्मयोग और ज्ञानयोग हैं (नृचक्षसा) और ईश्वर के साक्षात् कराने वाले (होतारा) अपूर्व सामध्ये देने वाले ज्ञान तथा कर्म द्वारा (दैच्या) जो दिच्य शक्ति सम्पन्न हैं उनसे में (हुवे) परमात्मा का साक्षात्कार करता हूं॥

भावार्थ — ज्ञानयोगी और कर्मयोगी पुरुष जैना परमात्मा का साक्षात्कार कर सकता है इस मकार अन्य कोई भी नहीं कर सकता क्यों कि कर्ष द्वारा पनुष्य शक्ति बढ़ा कर ईश्वर की दया का पात्र बनता है और ज्ञान द्वारा उसका साक्षात्कार करता है इसी अभिमाय से "ना-यमात्मा प्रवचनेन लभ्यो नमेधया न बहुना श्रुतेन यमेवेष वृणुते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा वृणुते तनुंस्वाम्" कड. २। २३॥ अर्थात् बहुत एड़ने पढ़ाने से परमात्मा का साक्षात्कार नहीं होता किन्तु जब पुरुष सत्कर्मी बनकर अपने आप को ईश्वर के ज्ञान का पात्र बनाता है तो वह अधिकार ज्ञान तथा कर्म दोनों से उत्पन्न होता है केवल ज्ञान से नहीं इसका नाम समसमुख्य है अर्थात् ज्ञान योग तथा कर्मयोग दोनों साधनों से सम्पन्न होने पर जिज्ञासु परमात्मा को लाम करता है अन्यथा नहीं।

जिन लोगों ने कपसमुख्य पान कर केवल ज्ञान की ही मुख्यता सिद्ध की है उन के पत में वेद का कोई प्रपाण ऐसा नहीं मिळता जो कर्म से ज्ञान को बड़ा व मुख्य सिद्ध करे क्योंकि "कुर्वक्रेवेह कर्माणि" यजुः ४०-२ इत्यादि मन्त्रों में कर्म का वर्णन यावदायुष कर्तव्यत्वेन वर्णन किया है और जो "तमेव विदित्वाति मृत्युमेति" यजुः ३१।१८।

इस प्रमाण को देकर कर्म की मुख्यता का खण्डन करते हैं सो ठीक नहीं क्यों कि इस में भी विदित्वा और एति ये दोनों किया हैं अर्थात उसको जान कर प्राप्त होते हैं ये भी दोनों किया हैं इससे सिद्ध है कि जानना भी एक पकार की किया ही है इस किय जायते देनेनेति जानम ऐसी ब्युत्पत्ति करने पर ज्ञान भी एक कर्म की विशेष अवस्था है। सिद्ध होता है कुछ भिषा बस्त नहीं इसी अभिनाय से " न तस्य कार्य करणं च विद्यते न तत्समश्राभ्यधिकश्च दृरयते । परास्य शक्तिविविधेव श्रुयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया च''श्वे.६।८। इत्यादि उपनिषद् वाक्यों में किया की मधानता पाई जाती है क्योंकि ' ज्ञानबलाभ्यां सहिता क्रिया ज्ञानबलकिया" अर्थात् क्षान और बल के सहित जो क्रिया उसका नाम ज्ञान बळ किया है और व्याकरण का सामान्य नियम ये पाया जाता है कि अपधान में ठतीया होती है और ज्ञान वल में ठतीया है इस किये किया से उक्त वाक्य में कर्म की मधानता पाई जाती है। अथवा यों कहो कि "एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पद्यति " सांख्य योग अर्थात ज्ञानयोग और कर्म योग दोनों सुक्ष विचार करने में एक ही हैं अर्थात् अवबोधात्मक कर्म का नाम ज्ञान है और केवळ अनुष्ठानात्मक कर्म का नाम कर्म है और जो म्रक्ति का साक्षात साधन अववोधात्मक कर्ष है इस लिये वहाँ भी ज्ञान कर्ष का समुचय है अर्थात मिळाप है दोनों मिळ कर ही मुक्ति के साधन हैं एक नहीं ॥७॥

भारंती पर्वमानस्य सरंख्तीळां मृही । हुमं नी युज्ञमार्गमन्तिस्रो देवीः सुपेशंसः ॥ ८॥ भारंती । पर्वमानस्य । सरंस्वती । इलां । मृही । हुमम् । नुः । युज्ञम् । आ । गुमुच । तिस्रः । देवीः । सुऽपेशंसः ॥८॥ पदार्थः—(भारती) ईश्वरिषयकबुद्धः (सग्स्वती) विज्ञानबुद्धः इला, मही) सर्वपूज्या बुद्धः (तिस्रः) इमास्ति-स्नेऽपि (सुपेशसः, देवीः) सुखरूपा देव्यः (पवमानस्य) अखिलजनशोधकस्येश्वरस्य (इमम्, यज्ञम्) एतंयज्ञमभि (नः) असम्यम् (आगमन्) आगस्य प्राप्तुयुः॥

पद्रार्थि—(भारती) विभर्त्तीति भरतस्तस्येयं भारती=ईश्वरवि-पियणी बुद्धि (सरस्वती) सरोविद्यतेऽस्या इति सरस्वती विविधज्ञान-विषयिणी बुद्धि और (इळा, मही) सर्वपूज्या बुद्धि (तिस्रः,) ये तीनों प्रकार की (सुपेशसः, देवीः) सुन्दर बुद्धियें (पवमानस्य) सब को पवित्र करने वाळे परमात्मा के (इमं, यज्ञम्) इस ज्ञानरूपी यज्ञ में (नः) इमको (आगमन्) प्राप्त हों।।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे पुरुषो ! तुम ज्ञानयज्ञ में विद्या प्राप्ति के लिये प्रार्थना करो । इसी अभिप्राप से उक्त मन्त्र
में विद्याविधायक भारती, सरस्वती और इला ये नाम आये हैं।
भारती, सरस्वती और विद्या ये एकार्थवाची शब्द हैं। इस मकार
परमात्माने विद्याद्धि के लिये जीवों की प्रार्थना द्वारा उपदेश किया है।
जैसा कि " थियोयोनः प्रचोद्यात्" इस वेदमन्त्र में विद्या दृद्धि का
उपदेश है ऐसा ही उक्तवन्त्र में विद्या दृद्धि के लिये उपदेश है।।।

त्वष्टारमग्रजां गोपां पुरोयावानुमा हुवे ।

इन्दुरिन्द्रो वृषा हरिः पर्वमानः प्रुजापतिः ॥ ९ ॥ त्वष्टारम् । अप्रुज्जाम् । गोपाम् । प्रुरःऽयावानम् । आ । हुवे । इन्दुः । इन्द्रः । वृषां । हरिः । पर्वमानः । प्रुजाऽपंतिः ॥९॥

पदार्थः--' लष्टारम् ) प्रत्यकाले परमाणुरूपेण सृष्टेः

कर्तारम् (अग्रजाम् ) सर्वेषामादिभृतम् (गोपाम् ) सर्वेषां गक्षि-तारम् (पुरोयावानम् ) सर्वोग्रणीदेवम् (आहुवे ) वयमुपास्यलेन मन्येमहि सएव (इन्द्रः) प्रमणा सर्वेषां क्रेदियता (इन्द्रः) ऐश्वर्यवान् । वृषा ) सर्वेकामान् वर्षुकः (हिरः) दुःखानांहर्ता (पवमानः) पवित्रात्मा (प्रजापतिः) आखिलजनरक्षकश्चास्ति ॥

पद्रश्चि—(त्वष्टारम्) त्वक्षतीति त्वष्टा = जो इस छिष्टि को मळय काळ में परमाणुरूप कर देता है जसका नाम त्वष्टा है (अग्रजाम्) अग्रेजाता अग्रजा = जो सब से प्रथम हो अर्थात् सबका आदिमूळ कारण हो जसका नाम अग्रजा है (गोपाम्) गोपायतीति गोपाः = जो सर्वरक्षक हो जसका नाम यहां गोपा है (प्ररोयावानम्) जो सर्वाग्रणी है जस देव को (आहुवे) हम जपास्य समझें वही देव (इन्दुः) सबको मेमभाव से आई करने वाळा (इन्द्रः) परमैश्वर्यवाळा ( द्रषा) सब कामनाओं की वर्षा करने वाळा (हरिः) और सब दुःखों को हर ळेने वाळा (प्रयमानः) पवित्राह्मा और (प्रजापितः) सब प्रजा का पाळन करने वाळा है।

भावार्थ — इस मन्त्र में परमात्मा ने सृष्टि की उत्पत्ति, स्थिति, मळयकर्ता पुरुष विशेष का इस ज्ञान यज्ञ में उपास्य रूप से निर्देश किया है और त्वष्टादि द्वितीयान्त इस छिये हैं कि उपासनात्मक क्रिया के ये सब कर्म हैं अर्थात् इनकी उपासना उक्त यज्ञ में की जाती है ॥९॥

अथोक्तज्ञानयज्ञ उपासनीयस्य परमात्मनो गुणा वर्ण्यन्तेः---

अब इक्त यह में उपातनीय परमात्मा के ग्रुण कथन करते हैं:---

वनस्पतिं पवमानमध्या समंङ्ग्धि धारया । सहस्रवल्शुं हरितुं आजमानं हिर्ण्ययम् ॥ १०॥ वनस्पतिष् । पुवमान् । मध्यां । सम् । अङ्घि । धारया । सहस्रंऽवल्शम् । हरितम् । भ्राजमानम् । हिरण्ययेम् ॥१०॥

पदार्थः—(पवमान) हे सर्वस्य पावयितः परमात्मन् ! भवान् (मध्वा, धारया) मुष्ठुवर्षेण (वनस्पातिम्) इमं वनस्प तिम् (समङ्गिध) सिञ्चतु कथम्भृतम् (सहस्रवल्हाम्) अनेक शाखम् (हरितम्) हरितवर्णम् (भ्राजमानम्) देदीप्यमानम् (हिरण्ययम्) भास्तरम् तं सिञ्चतु ॥

पदार्थ — (पवपान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन्! आप (मध्वा, धारया) मुद्देष्टि से (वनस्पतिम्) इस वनस्पित को (समङ्ग्धि) सींचें जो वनस्पति (सहस्रवन्धं) अनन्त मकार की है, (हिर्तिं) हरे रङ्गवाळी है, (भ्राजमानं) नाना मकार से देदी प्यमान हैं और (हिरण्ययं) मुन्दर ज्योति वाळी है।।

भावार्थ--परमात्मा से प्रार्थना है कि वह चराचर ब्रह्माण्डगत वनस्पति को सिष्टचन करे । इस स्वमावोक्ति अळङ्कार द्वारा परमात्मा के दृष्टिकर्तृत्व भावका निरूपण किया है। इसी प्रकार अन्यश्र भी वेदमन्त्रों में "कल्माषग्रीवो रक्षिता वीरुघ इषवः" अथ०३। ६। २७।५। इत्यादि स्थळों में वनस्पतिको परमात्मा के ग्रीवास्थानी वर्णन किया है। इसी प्रकार वनस्पति को विराद्स्बरूप की श्रोमा वर्णन करते हुए ईम्बर से स्वभावसिद्ध प्रार्थना है।।१०।।

विश्वे देवाः स्वाहांक्रतिं पर्वमानुस्या गंत ।

वायुर्वृह्स्पितिः सूर्योऽिमरिन्द्रः सृजोषसः ॥ ११॥ २५॥ विश्वे । देवाः । स्वाहाऽकृतिम् । पर्वमानस्य । आ । गृत् । वायुः । बृह्स्पितिः । सूर्यः । अमिः । इन्द्रः । सुऽजोषसः ॥११॥ पदार्थः—(पवनानस्य) सर्वपूज्यपरमात्मनः (स्वाहा-कृतिम्) स्वाचम् (वायुः) सर्वविधविद्याज्ञः (शृहस्पतिः) स्वक्ता (सूर्यः) दार्शनिकतत्वप्रकाशकः (अग्निः) प्रतिभाशाली (इन्द्रः) विद्यात्मकैश्वर्यवान् (विश्वे, देवाः) इने सर्वे विद्यांमः (सजोषसः) मिथः सखायः (आगत) अस्मिन् ज्ञानयज्ञे आगच्छन्तु ॥

पदार्थ — 'पवनानस्य ) सर्वपूज्य परमात्मा की (स्वाहाकृतिं) सुन्दरवाणी को (वायुः) सर्व विद्याओं में गति वाका (दृहस्पतिः) सुन्दर वक्ता (सूर्य्यः) दार्शनिक तत्त्वों का मकाश्चक (आग्नः) मितभा शाली (इन्द्रः) विद्यारूपी ऐश्वर्यवाला (विश्वे, देवाः) ये सब विद्वान् (सजापसः) परस्पर मेमभाव रखने वाले (आगत) इस ज्ञान रूपी यज्ञ में आकर उपस्थित हों।

भावार्थ — इस सूक्त के उपसंहार में विद्वानों की सङ्गति कथन की है कि उक्तगुणसम्बद्ध विद्वान् लोग ज्ञानयज्ञ में आकर विविधनकार के ज्ञानों को उपलब्ध करें। तात्पर्य्य यह है कि इस मन्त्र में ज्ञानयज्ञ को सर्वेषिर वर्णन किया है। वस्तुतः ज्ञानयज्ञ सर्वेषिर है। इसी अभिनाय से गीता में कहा है कि "श्रेयान् द्रज्यमयाद्यज्ञ।उज्ञानयज्ञः परन्तप!" है शत्रुतापक अर्जुन! द्रज्यमय यज्ञों से ज्ञानयज्ञ श्रेष्ठ है।।११॥

इति पञ्चमं मूक्तं पञ्चिविद्याः वर्गश्च समाप्तः ॥ पन्नां सक्त और २५ वां वर्ग समाप्त इया ॥

- CW 3K W 3

अथ नवर्चस्य षष्ठसुक्तस्य-

१-९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१,२,७ निचृद् गायत्री। ३-६,९ गायत्री। ८ विराड् गायत्री॥ षड्जः स्वरः॥

अथ परमात्मनः सकाशाह्मलमाह्नादश्च प्रार्थ्यतेः— अव परमात्मा से वळ और आहाद की मार्थना की जाती है:— मृन्द्रया सोम धार्रया वृषा पवस्व देव्युः । अञ्यो वारेष्ठसमयुः ॥ १॥ मन्द्रया । सोम । धार्रया । वृषा । पवस्व । देवऽयुः ।

अव्यः। वारेषु । अस्मऽयुः ॥ १ ॥

पदार्थः—(सोम) हे शान्त्यादिगुणसम्पन्न परमात्मन् !
भवान् (मन्द्रया) आह्नादिकया (धारया) वृष्ट्या (पवस्व)
अस्मान्पुनातु यतोभवान् (वृषा) सर्वकामनाप्रदः (देवयुः) देव।प्रेयः (वारेषु, अञ्यः) पृथ्व्यादिविविधलोकेषु व्यापकश्चास्ति
भवान् (अस्मयुः) अस्मान्सदेच्छन् प्रीणातु ॥

पद्मर्थ- (सोष) हे शान्त्यादिगुणसम्पन्न परमात्मन् ! आप (मन्द्रया) आडाद करने वाळी (धारया) दृष्टि से (पवस्व) इपको पवित्र करें क्योंकि आप (दृषा) सब कामनाओं के देने वाळे हैं। (देवयुः) देवताओं के पिय हैं और (वारेषु, अव्यः) पृथिव्यादि ळोक छोकान्तरों में व्यापक हैं आप (अस्मयुः) इमको प्राप्त होकर आनन्दित करें। भावार्थ--परमात्मा इस अक्षाण्ड में सर्वत्र विराजमान है। दैवीसम्पत्तिवाळे छोग उसको पा सकते हैं। इस अभिनाय से परमात्मा को इस मन्त्र में देविषय कथन किया गया है। वस्तृतः परमात्मा न किसी का पिय और न किसी का देवी है।।१।।

अभि र्सं मद्यं मदामिन्द्विन्द्र इति क्षर । अभि वाजिनो अर्वतः ॥२॥ अभि । त्यम् । मद्यम् । मदम् । इन्द्रो इति । इन्द्रेः । इति । क्षर । अभि । वाजिनः । अर्वतः ॥२॥

पदार्थः——(इन्दो) हे प्रेममय ! परमात्मन् ! भवान् (सं, मदं, मद्यम् ) तमाह्णदजनकं प्रेममयं मद्यम् (अभिक्षर् ) वर्षतु यः (अभि, वाजिनः ) अखिलबलकारकबरतुषु मद्देः (अवेतः) यश्चैश्वरेण सर्वत्रव्याप्तिं कारयति ॥

पदार्थ--( इन्दो ) हे शेममय ( इन्द्र ) परमात्मन, आप ( त्यं, मदं, मदम् ) उस आह्वाद जनक अपने प्रेममय मद की (अभि क्षर) दृष्टि करें जो (अभि, वाजिनः) सब बलकारक बस्तुओं में से इमारे योग्य है ( अर्वतः ) और जो ऐश्वर्य द्वारा सर्वत्र न्याप्त करानेवाला है ॥

भावार्थ--इस पन्त्र में सर्वोपिर हर्षजनक परमात्मा के श्रेम की प्रार्थना की गयी है ॥२॥

अभि त्यं पूर्व्यं मर्दं सुवानो अर्ष पृवित्र आ। अभि वाजुमुत श्रवः ॥३॥ अभि । त्यम् । पूर्व्यम् । मदंम् । सुवानः । अर्षे । पृवित्रे । आ । अभि । वार्जम् । उत्त । श्रवः ॥३॥

पदार्थः--भवान् (त्यम्, पूर्व्यम्, मदम्) तं नित्यानन्दम् (सुवानः) उत्पादयति येन जनः शश्वत्भीयते अतो भवान् (आभि, वाजम्) सर्वविधवलम् (उत्) तथा (श्रवः) कीर्तिम् (अर्ष) मह्यम्प्रयच्छ ॥

पद्धि——(पिनत्र) हे सबको पावन करने वाळे परमात्मन्! आप (त्यं, पूर्व्यं, मदं) उस नित्यानन्द को (स्वानः) प्रदान करने वाले हैं जिससे मनुष्य सदैव के लिये आनन्दलाभ करता है इसिलये आप (अभि, वाजं) सब प्रकार का बल (उत्) और (अवः) ऐश्वर्य्य हमको (अर्थ) प्रदान करें ॥३॥

अर्च द्रप्सास् इन्द्वं आपो न प्रवतीसरन् । पुनाना इन्द्रेमाशत ॥४॥

अनु । द्रप्सार्सः । इन्देवः । आर्पः । न पृऽवता । असुरुव् । पुनानाः । इन्द्रेष् । आशात् ॥४॥

पदार्थः—(द्रप्तासः) गमनशील ईश्वरः (इन्दवः) ऐश्वर्यसम्पन्नः (अनु) सर्वत्र अश्नुते (प्रवता, आपः, न) स्यन्दमानं जलमिव (असरन्) सरति स एव (पुनानाः) लोकं शोधयन् (इन्द्रम्) ऐश्वर्यम् (आशत्) ददाति।

पदार्थ--( द्रप्तासः ) गतिशीक परमात्मा (इन्दवः) ऐश्वर्य-सम्पन्न (अनु) सर्वत्र व्याप्त हो रहा है (भवता, आपः, न) बहते हुए जल्लों के समान ( असरन् ) गति करता है। उक्त परमात्मा (पुनानाः) पवित्र करता हुआ ( इन्द्रं ) ऐश्वर्य को ( आश्रत ) देता है।

भावार्थ--जिस प्रकार सर्वत्र वहते हुए जल इस पृथिनी को नाना प्रकार के ळतागुल्मादिकों से सुशोभित करते हैं इसी प्रकार परमा-त्मा अपनी व्यापकता से प्रत्येक प्राणों में आहाद उत्पन्न करता है।।।।।

> यमत्यंमिव वाजिनं मृजन्ति योषणो दशं । वने क्रीळन्तुमत्यंविम् ॥५॥२६॥

यम् । अत्यंम्ऽइव । वाजिनंम् । मृजिन्त । योषणः । दशं । वने । क्रीलन्तम् । अतिऽअविम् ॥५॥२६॥

पदार्थः—( यम्, अलम् ) यं सर्वगं परमात्मानम् (यो-षणः, दश् ) दश प्रकृतयः ( वाजिनम्, इव ) जीवात्मानामिव ( मृजन्ति ) शोधयन्ति स जीवात्मा योहि ( वने ) शरीररूपेवने

(क्रीलिन्त) विहरति तथा च (अत्यविम्) इन्द्रियग्रामात्परोस्ति ॥

पद्धि——(यं) जिस (अत्यं) सर्वव्यापक परमात्मा को (योषणः, दशः) दशः प्रकार की प्रकृतियं (वाजिनम्, इवः) जीवात्मा के समान (मृजन्ति) शोभायुक्त करती हैं वह जीवात्मा जो (वने) शरीर रूपी वन में (कीळन्ति) की इतः कर रहा है और (अत्यविम्) इन्द्रियसंघात से परे है।

भावार्थ--जिस प्रकार पांच ज्ञानेन्द्रिय और पांच कर्मेन्द्रिय ये दशो मिळ कर जीवात्मा की महिमा को बढ़ाते हैं इसी प्रकार पांच सूक्ष्म भूत और स्थूळभूत ये दोनों प्रकृतियें मिळ कर परमात्मा के महत्व को वर्णन करते हैं कई एक छोगों ने दश के अर्थ यहां दश उँगुळियें दी हैं उनके मत में सोम रस दश उँगुळियों से छेपट कर खाया जाता है इस

िक्कंग दश से उन्हों ने दश उँगिलियें की हैं पहले तो ये बात अन्यथा है कि सोमरस उँगुलियों से खाया जाता है क्योंकि सोमरस पीने की चीज है खाने की नहीं, अन्य युक्ति ये है कि इस मण्डल के प्रथम सक्त मं ज्या प्रश्नित योपणा दश ये पाठ आया है जिस से दश इन्द्रियों का ग्रहण किया गया है उँगुलियों का नहीं ॥२॥२६॥

तं गोभिर्वृषणं रसं मदाय देववीतये । स्रुतं भराय सं सृज ॥६॥ तम् । गोभिः । वृषणम् । रसम् । मदाय । देववीतये । स्रुतम् । भराय । सं । सृज ॥६॥

पदार्थः--(तम्) पूर्वोक्तं परमात्मानम् (वृषणम्) कामपूरकं (मदाय) आह्वादाय (रसम्) रसरूपम् (देववीतये) ऐश्वर्यमुत्पादियतुम् (भराय) धारायितुम् (सुतम्) स्वतः सिद्धम् (संस्च ) ध्यानिवषयीकुरुत ॥

पद्मर्थ--(तम्) उक्त परमात्मा को (द्यपणम्) जो कामनाओं का देने वाळा है (मदाय) आहाद के लिये (रसम्) रस रूप है (देववीतये) ऐश्वर्य उत्पन्न करने के ळिये (भराय) धारण करने के किये (सुतम्) स्वतः सिद्ध उस परमात्मा को (संस्ट्रज) ध्यान का विषय बनाओ।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि है जीव तू सर्वेषित ष्रह्मानन्द के देने वाले ब्रह्म को एकमात्र छक्ष्य बनाकर उस के साथ तू अपनी चित्तद्यतियों का योग कर इसका नाम आध्यात्मिक योग है रसके अर्थ यहां ब्रह्म के हैं किसी रस विशेष के नहीं क्योंकि "रसो वै सः रसं ह्यावायं छज्ध्वा आनन्दी भवति" तै॰ २। ७। अर्थात् वह ब्रह्म आनन्द स्वरूप है और उसके आनन्द को लाभ करके जीव आनन्दित होता है ॥६॥

देवो देवाय धार्येन्द्रीय पवते सुतः । 🔧 🛒

देवः । देवार्य । धारयार्श इन्द्रीय । पुवते । सुतः । पर्यः । यत् । अस्य । पीपर्यत् ॥७॥

पदार्थः——(देवः) प्रकाशस्त्ररूपः परमात्मा (देवाय) दिव्यशक्तये (इन्द्राय) ऐश्वर्यवते जिज्ञासवे (धारया) आनन्द वृष्ट्या (पवते) पवित्रीकरणं धारयति (सुतः) आनन्दस्या-विभीवकः सोऽस्ति (यत्) यतः (अस्य) इमं जिज्ञासुम् (पयः) पानाईमानन्दं (पीपयत्) पाययति अत आविभीवक आनन्दस्यास्ति॥

पद्धि—(देवः) दीन्यतीति देवः प्रकाशस्त्ररूप परमात्मा (देवाय) दिन्थशक्तिथारी (इन्दाय) परमऐश्वर्य वाळे जिज्ञासु के िळये (धारया) आनन्द की दृष्टि से (पवते) पवित्र करता है (सुतः) आनन्दों का आविभीव करने वाळा है (यत्) जो (अस्य) इस पूर्वोक्त जिज्ञासु को (पयः) पानाई आनन्द को (पीपयत्) पिळाता है इसिळिये वह आनन्दों का आविभीव करने वाळा है।।

भावार्थ — परमात्मा ही सब आनन्दों का आविभाव करनेवाला है। वह जिन पुरुषों को ब्रह्मानन्द का पात्र समझता है उनको आनन्द मदान करता है, यहां देव शब्द के अर्थ परमात्मा और दूसर देव शब्द के अर्थ जिज्ञास के — "स्याचैकस्य ब्रह्मशब्दवत्" ब॰ सु०२।३।५। इस सूत्र से ब्रह्मशब्द के समान हैं अर्थात् "तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व तपो ब्रह्मेति" तै॰ ३।२। इस वाक्य में पहले ब्रह्म झन्द के अर्थ ईश्वर के हैं, दूसरे ब्रह्मशब्द के अर्थ तप के हैं, जिस प्रकार इसमें एक ही स्थान में दो अर्थ हो जाते हैं उसी प्रकार उक्त मन्त्र में देव शब्द के दो अर्थ करने में के ई दोष नहीं ॥ ७॥

> आत्मा युज्ञस्य रह्यां सुष्वाणः पवते सुतः । प्रत्नं नि पाति काव्यंम् ॥८॥

आत्मा । युज्ञस्य । रंह्या । सुस्वानः । पुवते । सुतः । प्रतम् । नि । पाति । काव्यम् ॥८॥

पदार्थः — पूर्वोक्तः परमात्मा (यज्ञस्य, आत्मा) यज्ञस्य आत्माऽस्ति (सुष्वाणः) सर्वस्य प्रेरकः तथा (सुतः) आनन्द-स्य आविभीवयिता (रंह्या) सर्वत्रगत्या (पवते) पुनाति, स एवं (प्रत्नं, काव्यम्) प्राचीनं काव्यम् (निपाति) निरन्तरं रक्षति॥

पद्र्शि— - पूर्वोक्त परमात्मा (यज्ञस्य, आत्मा) यज्ञ का आत्मा है (सुष्वाणः) सर्वभेरक और (सुतः) आनन्द का आविभीवक (रंह्या) सर्वत्र गति रूप से (पवते) पवित्र करता है वहीं परमात्मा (प्रत्नं, का-व्यम्) प्राचीन काव्य की (निपाति) रक्षा करता है ॥

भावार्थ — परमात्मा सब यज्ञों का आत्मा है अथीत ब्रह्मयज्ञ, देवयज्ञ, ध्यानयज्ञ, ज्ञानयज्ञ इत्यादि कोई यज्ञ भी उसकी सत्ता के विना नहीं हो सकता इसी अभिनाय से ब्रह्मज्ञान की कई एक पुस्तकों में परमात्मा को अधियज्ञ रूप से वर्णन किया है, जो इस मन्त्र में काव्य शब्द आया है वह 'कवते इति कविः' इस व्युत्पात्त से ज्ञानी का अभिधायक है और 'कवेः कर्म काट्यम्' इस नकार सर्वज्ञ परमात्मा की रचना रूप

वेद का नाम यहां काव्य है किसी आधुनिक काव्य का नहीं, तात्पर्य यह है कि वह अपने ज्ञानरूपी, वेद-काव्य द्वारा उपदेश करके सृष्टि की रक्षा करता है ॥ ८ ॥

> प्वा पुंनान इन्द्रयुर्भदं मदिष्ठ वीतये । गुर्हा चिद्दधिषे गिरंः ॥९॥२७॥

एव । पुनानः । इन्द्रऽयुः । मर्दम् । मृद्छि । वृतिये । ग्रहा । चित् । दृष्टिषे । गिरंः ॥९॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (गुहा) भवान् खज्ञानमय्यां गुहायां (गिरः) वेदवाचः (दिधिषे) धारयति (चित्) यतः (इन्द्रयुः) भवान् ऐश्वर्यमभिलाषुकः अतः (वीतये) ऐश्वर्याय ताभिः (मदं, मिट्ट) आनन्दं वर्द्धयतु॥

पदार्थ--हे परमात्मन् ! (गुहा) आपने अपनी ज्ञानरूपी गुहा में (गिरः) वेदरूपी वाणियों को (दिधिषे) धारण किया है (चित्) क्योंकि (इन्द्रयुः) आप ऐश्वर्य के चाहनेवाले हैं इसिलिये (बीतये) ऐश्वर्य के लिये (मदं, मदिष्ठ) उनके द्वारा हमारे आनन्द को बढ़ाइये॥

भावार्थ—परमात्मा के ज्ञान में वेद सदैव रहते हैं आदि सृष्टि में परमात्मा छोकोपकार के लिये उनका आविर्भाव करता है इसी अभिमाय से यहां काव्य अर्थात् वेद को प्रक्र अर्थात् सनातन विशेषण दिया है वेदों के नित्य मानने का भी यही प्रकार है अर्थात् पत्येक सर्ग के आदि में परमात्मा अपने ज्ञानरूप वेदों का आविर्भाव करता है और प्रक्रय काछ में परमात्मा के ज्ञानरूप से वेद विराजमान रहते हैं ॥९॥

इति षष्ठं सूक्तं सप्तविंशतितमो वर्गश्च समाप्तः ।। छडा सुक्त और सत्ताईसवां वर्ग समात हुआ।' अथ नवर्चस्य सप्तमस्य सुक्तस्य-

१–९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः—१,३, ५–९ गायत्री । २ निचृद्गा-यत्री । ४ विराङ्गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो विविधगुणाकरत्वं वर्ण्यते-

अब परमात्मा को अनेक धर्मों का आधार कथन करते हैं: — असृंग्रमिन्दंवः पथा धर्मन्नृतस्यं सुश्रियः ।

विदाना अस्य योजनम् ॥१॥

असृत्रम् । इन्देवः । पथा । धर्मन् । ऋतस्यं । सुऽश्रियः ।

विदानाः । अस्य । योर्जनम् ॥१॥

पदार्थः—(इन्दवः) विज्ञानिनः (अस्य) अस्य परमा-त्मनो हि (योजनम्) सम्बन्धम् (विदाना) जानन्तः (सु-श्रियः) विविधशोभाः दधति (ऋतस्य) तथा च सत्यस्यास्य परमात्मनः (धर्मन्) धर्माणे तिष्ठन्तः (असृग्रम्) सुगुणान् स्रभन्ते ॥

पदार्थे—(इन्दवः) विज्ञानी पुरुष (अस्य) इस परमात्मा के (योजनम्) सम्बन्ध को (विदाना) जानते हुए (सुश्रियः) अनन्त मकार की शोभाओं को धारण करते हैं (ऋतस्य) और इस सत्यरूप परमात्मा के (धर्मन्)धर्म में रहते हुए (अस्त्रम्) अच्छे गुणों को छाभ करते हैं ॥

भावार्थ-जो पुरुष परमात्मा और मकृति के सम्बन्ध को जा-

नते हैं और परमात्मा के यथार्थ ज्ञान को जानकर उसके धर्मपथ पर चळते हैं वे संसार में ऐन्धर्य को प्राप्त होते हैं ॥ १ ॥

> प्र धारा मध्वो अग्रियो मुहीरुपो वि गांहते । ह्विह्विष्षु वन्द्यः ॥२॥

प्र । घारां । मध्वः । अग्रियः । मुहीः । अपः । वि । गाहते । हविः । हविष्षुं । वन्द्यः ॥२॥

पदार्थः -- (हिनिष्षुः ) सर्वेष्वादेयपदार्थेषु (हिनिः ) स-र्वाधिकप्राह्योऽस्ति (वन्दाः ) निश्चवन्दनीयः स एव (अग्नियः ) अग्नणीः परमात्मा (मध्वः, घाराः ) मधुरघाराभिः (महीः ) पृथि-वीम् (अपः ) द्युलोकश्च (विगाहते ) अवगाहते ॥

पदार्थ—(हविष्यु) 'ह्यते गृह्यत हति हविः' संपूर्ण प्रहणयोग्य पदार्थों में से जो (हविः) सर्वोपिर ग्राह्य है और (बन्द्यः) सम्पूर्ण विश्व से बन्दनीय है वह (अग्नियः) अग्रणी परमात्मा (मध्यः, धाराः) मीठी धाराओं से (महीः) पृथिवी छोक तथा (अपः) द्युक्कोक को (विगाहते) अवगाहन करता है ॥ २ ॥

भावार्थ--सर्वजनवन्दनीय परमात्मा लोकलोकान्तरों में सर्वत्र ही अपने मधुर क्षानन्द की दृष्टि करता है।।२।।

> प्र युजो वाचो अप्रियो वृषावेचक्रद्दने । सद्माभि सत्यो अध्वरः ॥३॥

म । युजः । वृाचः । अग्रियः । वृषां । अर्व । चुकृदत् । वने । सद्मं । अभि । सत्यः । अध्वरः ॥३॥ पदार्थः -- हे परमात्मन् ! भवान् (अध्वरः) अहिंसकः सत्यवर्तमनोदर्शकश्चान्ति (सत्यः) सत्यस्वरूपः (वृषा) अखि- लकामवर्षणशीलः तथा (अग्रियः) सर्वाग्रणीः तथा (प्रयुज्ञः, वाचः) उपयुक्तवाचां प्रकाशकः अस्ति (वने, सद्म, अभि) या। ज्ञिकोपासनासु (अव, चकदत्) संस्थाप्यते ॥

पद्धि——हे परमात्मन् ! आप (अध्वरः) " नध्वरतीत्यध्वरः अध्वानं राति वा अध्वरः " हिंसावर्जित हैं और सत्य का रास्ता दिख्छाने वाळे हैं (सत्यः) मत्य स्वरूप हैं (ष्ट्रषा) कामनामद तथा (अप्रियः) सब से अग्रणी और (भग्रुनः, वाचः) उपयुक्तवाणी के वोळनेवाळे हैं (वने, सब, अभि) याज्ञिक उपासनाओं में (अव, चक्रदत्) उपास्य टहराये जाते हैं।

भावार्थ-परमात्मा सत्यस्तरूप अर्थात् त्रिकाळावाध्य है ऐसे सत्यादि पदों से क्पनिषदों में "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" ये छक्षण किये गये हैं ॥ ३ ॥

> परि यत्काव्यां कृविर्नृम्णा वसानो अर्षति । स्वर्वाजी सिंपासति ॥४॥

परि । यत् । काव्यां । कृषिः । तृम्णा । वस्नानः । अर्षति । स्वाः । वाजी । सिसासति ॥४॥

पदार्थः — स परमात्मा (किवः) सर्वज्ञः (नृम्णा) ऐ-श्वर्यम् (वसानः) धारयति (पर्यषेति) सर्वगतिरस्ति (स्वर्वाजी) भानन्दमयवलवान् तथा (काव्या, सिषासिति) कविकर्माणि प्रचिचारयिषति॥ पदार्थ—वह परमात्मा (किनः) सर्वज्ञ है "कवते जानाति सर्विमिति किनः" जो सबको जाने उसका नाम किन है और (तृम्णा) ऐश्वर्यों को (वसानः) धारण करनेवाला (पर्यपिति) सर्वत्र प्राप्त है (स्वर्वाजी) आनन्दरूप बलवाला है तथा कान्या, सिपासित ) किनत्व-रूप कर्मों के प्रचार की इच्छा करता है ॥४॥

पर्वमानो अभि स्पृष्टो विश्वो राजेव सीदति । यदीमृष्वन्ति वेधसः ॥५॥२८॥

पर्वमानः । अभि । स्पृधः । विर्शः । राजाऽइव । सीदृति । यत् । ई । ऋण्वन्ति । वेधसः ॥५॥

पदार्थः—(पवमानः) सर्वस्यपावियता (अभि, स्पृधः) सर्वोत्कर्षेण वर्तमानः (विशः, राजा, इव, सीदिति) प्रजाः राजेवानुशास्ति (यद्, ईम्) सम्यक् (ऋण्वन्ति) सत्कर्मसु प्रे-रयति (वेधसः) सर्वोपरिज्ञाता विधाता चास्ति ॥

पदार्थ — (पवनानः) "पवते, इतिपवमानः" सबको पवित्र करने वाला (अभिस्पृषः) सबको मर्दन करके विराममान हैं (विशः राजा, इव मीदति) प्रजाओं को राजा के समान अनुशासन करता है (यद्, ईम्) भळी भाँति (ऋण्वन्ति) सत्कर्मों में पेरणा करता है (वेथसः) सर्वोपिर बुद्धिमान् है ॥

भावार्थ — राजा की उपमा यहाँ इस छिये दी गयी है कि राजा का शासन छोकपिसद्ध है इस अभिमाय से यहाँ राजा का दृष्टान्त है, ईश्वर के समान वल्रसूचना के अभिमाय से नहीं और जो मन्त्र में बहु-वचन है वह व्यत्यय से हैं ॥ ५। २८। अब्यो वारे परि प्रियो हरिर्वनेषु सीदति । रेभो वेनुष्यते मती ॥६॥

अब्यः । वारे । परि । ष्रियः । हरिः । वनेषु । सीदृति । रेभः । वनुष्यते । मती ॥६॥

पदार्थः —स परमेश्वरः (अन्यः, वारे ) प्रकाशमानभ्वा-दिलोकेषु (पिर, सीदिति ) संतिष्ठते (प्रियः ) सर्वेहितकरोऽस्ति (हीरः) अखिलजनस्य दुःखं हरति (वनेषु ) उपासनादिभ-क्तिषु तस्यैवोपासनया (मती, वनुष्यते ) बुद्धिः शुच्चति (रेभः) वेदादिशब्दप्रकाशकोऽस्ति ॥

पद्धि—वह परमात्मा (अन्यः, नारे) "अन्यते प्रकाशते इति अविभ्वांदिलोकः" प्रकाशनाळे लोकों में (परि, सीदति) रहता है (भियः) सर्विभिय है (हरिः) सब के दुःखों को हरण करनेनाला है, (वनेषु) उपासनादि भक्तियों में उसी की उपासना से (मती, वनुष्यते) बुद्धि निर्मल होती है (रेभः) वेदादि शब्दों का प्रकाशक है।।

भावार्थ--परमात्मा सब कोक को कान्तरों में व्यापक है और भक्तों की बुद्धि में विराजमान है अर्थात् जिसकी बुद्धि उपासनादि सत्कर्मों से निर्मक हो जाती है उसी की बुद्धि में परमात्मा का आभास पड़ता है।।।।

स वायुमिन्द्रमुखिनां सुकं मदेन गच्छति । रणा यो अस्य धर्मभिः॥७॥

सः । वायुष् । इन्द्रंष । अश्विनां । साकष् । मदैन । गुच्छु-ति । रणं । यः । अस्य । धर्मंभिः ॥७॥ पदार्थः—(यः) यः पुरुषः (अस्य, धर्मभिः) अस्य परमात्मनः धर्मैः सह वर्त्तमानः (रणा) रमते (सः) समनुष्यः (वायुम्) ज्ञानिना (इन्द्रम्) ऐश्चर्यवता (अश्विना) ज्ञान-योगिकर्मयोगिभ्यां च (साकम्) सह (मदेन) गर्वेण (ग-च्छति) याति॥

पदार्थ--(यः) जो पुरुष (अस्य, धर्माभिः) इस परमात्मा के धर्मों को धारण करता हुआ (रणा) रमण करता है (सः) वह (वायुम्) ज्ञानी यज्ञकर्मा पुरुष के और (इन्द्रम्) ऐश्वर्यवाळे पुरुष के (अश्विना) ज्ञानयोगी और कर्मयोगी पुरुष के (साकम्) साथ (मदेन) अभिमान से (गच्छित) चक सकता है ॥

भावार्थ—जो पुरुष परमात्मा के अपहतपाष्मादि धर्मों को धारण करता है वह ज्ञानी विज्ञानी आदिकों की सब पदिवयों को प्राप्त होता है अर्थात् अभिमान के साथ वह ज्ञानी विज्ञानी विद्वानों के मद को मर्दन कर सकता है।। ७।।

आ मित्रावरुणा भगं मध्यः पवन्त ऊर्मयः । विदाना अस्य शक्मभिः ॥८॥ आ । मित्रावरुणा । भगम् । मध्यः । पवन्ते । ऊर्मयः ।

-विदानाः । अस्य । शक्मंभिः ॥ ८॥

पदार्थः — येषां विदुषाम् ( मध्वः, ऊर्मयः ) मधुरवृत्तयः ( मगम् ) ईश्वरैश्वर्यमामे प्रवर्तन्ते तथा ( मित्रावरुणा ) ईश्वरस्य प्रेमाकर्षणशक्तिमाभे च प्रवर्तन्ते, ते (विदाना) विद्वांसः (अस्य, शक्माभः) परमात्मानन्दैः ( आपवन्ते ) कृत्रनं जगत्पुनन्ति ॥

पदार्थ — जिन विद्वानों की (मध्व:, ऊर्मय:) मीठी हित्तियें (भगम्) ईश्वर के ऐश्वर्थ की ओर छगती हैं तथा (मित्रावरुणा) ईश्वर के मेम और आकर्षणरूप शक्ति की ओर छगती हैं वे (विदाना) वि- हानी (अस्य, शवमिः) इस परमात्मा के आनन्द से (आ, पवन्ते) सम्पूर्ण संसार को पवित्र करते हैं।

भावार्थ — ईश्वरपरायण लोग केवल अपने आप का ही उद्धार नहीं करते किन्तु अपने भावों से सम्पूर्ण संसार का उद्धार करते हैं ॥८॥

असम्यं रोदसी र्षिं मध्यो वार्जस्य सातये । अवो वस्त्रंनि सञ्जितम् ॥९॥२९॥

असम्यम् । रोदुसी इति । र्यिम्। मध्वः। वाजस्य। सातये । श्रवः । वसूनि । सं । जितम् ।

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (रोदमी) द्यावापृथिन्योर्मध्ये (मध्यः, वाजस्य) महतोवलस्य (सातये) प्राप्तये (रियम्) धनम् (श्रवः) ऐश्वर्यम् (वस्ति) रह्मानि च (सिन्जितम्) प्रयच्छतु मह्मम् ॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! ( रोदसी ) दिव और पृथिवी छोक के मध्य में (मध्यः, वानस्य ) बड़े वळ की ( सातये ) प्राप्ति के लिये ( रिथम्) धन ( अवः ) ऐर्श्वर्ष ( वस्नुनि ) रतन ( सिञ्जितम् ) हमको आपदेया।

भावार्थ--परमात्मा जब प्रसन्न होता है तो नाना प्रकार की विभूतियों का प्रदान करता है क्योंकि जो विभूतियें हैं वह सब परमात्मा का ऐश्वर्ष है जैसा कि "यद्यद्विभृतिमत्सत्वं श्रीमदूर्जितमेववा।

तत्तदेवावगच्छलं मम तेजोंशसंभवम्" गीता । अर्थात् जो कुछ विभूति वाळी या शोभा वाळी या बळ वाळी वस्तु है वह सब परमात्मा के ऐश्वर्य की सुचक हैं ॥९॥

> इति सप्तमं सूक्तमेकोनिर्विश्वत्तमोवर्गश्च समाप्तः ॥७॥२९॥ यह सातवां सक्त और उनतींसवांवर्ग समाप्त हुआ ॥ अपरशा

## अथ नवर्चस्य अष्टमसक्तस्य-

१-९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, २, ५, ८ निचृद्गायत्री । ३, ४, ७ गायत्री । ६ पाद निचृद्गायत्री । ९ विराड् गायत्री । पड्जः स्वरः ॥

सम्प्रति सोमात्परमात्मनो निखिलकार्यसिद्धिः कथ्यते ।

अब उक्त सोपख्यभाव परमात्मा से कामनाओं की सिद्धिं कथन करते हैं।

ष्ते सोमां अभि प्रियमिन्द्रंस्य कामंमक्षरन् । वर्धन्तो अस्य वीर्यम् ॥१॥

पुते । सोर्माः । अभि । प्रियम् । इन्द्रस्य । कार्मम् । अक्षरन् । वर्धन्तः । अस्य । वीर्यम् ॥१॥

पदार्थः -- ( अस्य, इन्द्रस्य ) अस्य जीवात्मनः ( आभि, श्रियम्, कामम् ) अभितइष्टां कामनाम् (अक्षरन्) ददत् (वीर्धम्)

तद्वलं च (एते, सोमाः) असौ परमात्मा (वर्धन्तः) समिद्धं कुर्वन्नास्ते ।

पदार्थ — (अस्य) इस (इन्द्रस्य) जीवात्मा की (अभिप्रियम्, कापम् ) अभीष्ट-कामनाओं को (अक्षरन्) देता हुआ (वीर्यम्) उसके वळ को (एते, सोमाः) उक्त परमात्मा (वर्धन्तः) बढ़ाता है।।

भावार्थ-"बलमासे बलं मेदेहि वीर्यमसि वीर्ये मेदेहि" अथ० २।३।१७ जिस प्रकार इस मन्त्र में परमात्मा मे बळ बीर्यादिकों की पार्थना है इसी प्रकार इस मन्त्र में भी परमात्मा से बळ वीर्यादिकों की पार्थना है॥१॥

> षुनानासंश्रम्पदो गच्छन्तो वायुम्श्विना । ते नो धान्तु सुवीर्यम् ॥२॥

षुनानासः । चुमुसदः । गर्च्छन्तः । वायुम् । अश्विनां । ते । नः । धान्तु । सु । वीर्यम् ॥२॥

पदार्थः——(पुनानासः) सर्वजनं पुनानः परमात्मा (चमू-पदः) प्रतिसैनिकबलं विद्यमानः (अश्विना) प्रत्येकं कर्मयोगिनं ज्ञानयोगिनं च तथा (व युम्) गमनशीलं विद्वांनं च (गच्छन्तः) प्राप्तुवन् (ते) स ईश्वरः (नः) अस्माकम् (सुवीर्यम्) स्रोतजः (धान्तु) धारयतु॥

पद्धि—( पुनानासः ) सबको पवित्र करने वाला परमात्मा (चमूपदः) जो प्रत्येक सैनिक बल में रहता है (आधिना) प्रत्येक कर्म योगी और ज्ञानयोगों को तथा (वायुम्) गतिशील विद्वान को (गच्छन्तः) जो प्राप्त है (ते) वह परमात्मा (नः) हमको (सुवीर्यम्) सन्दरबळं (धान्तु) धारण कराये ॥२॥

इन्द्रंस्य सोम् राधंसे पुनानो हार्दि चोदय । ऋतस्य योनिमासदंम् ॥३॥

इन्द्रस्य । सोम् । राधंसे । पुनानः । हार्दि । चोद्यु । ऋतस्यं । योनिम् । आसर्दम् ॥३॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! भवान् (ऋतस्य, ये।निम्) सत्यरूपिणो यज्ञस्य जनकः (आसदम्) कृत्रनानां सत्यवादिनां हत्सु वर्तमानोऽक्ति (सोम) हे सौम्यस्वभाव भगवन् ! (हार्हि) अभिलिषितसिद्धये (इन्द्रस्य) जीवात्मानम् (राधसे) ऐश्वर्यार्थम् (चोदय) प्रेरयतु, यतः (पुनानः) सर्वस्य शोधको भवानेव ॥

पदार्थ—(ऋतस्य, योनिम्) हे परमात्मन्! आप सत्यरूपी यज्ञ के कारण हो (आसदम्) मत्येक सत्यवादी के हृदय में स्थिर हो (सोम) हे सौम्य खभाव परमात्मनः! (हार्दि) आभिळाषित कामनाओं की मिद्धि के किये (इन्द्रस्य) इस जीवात्मा की (राधसे) ऐश्वर्य के ळिये (चोदय) आप मेरणा करें क्योंकि (दुनानः) आप सब को पावित्र करने वाळे हैं॥

भावार्थ — सत्य का स्थान एकपात्र परमात्मा ही है इसी अभिपाय से "ऋतंचसत्यं चार्भोद्धात्तपसः" इस मन्त्र में यह ळिखा है कि दीप्तिमान परमात्मा से ऋत और सत्य अर्थात् ऋन शास्त्रीयसत्य, और सत्य वस्तुगतसत्य ये दोनों प्रकार के सत्य परमात्मा के आधार पर ही स्थिर रहते हैं इस अभिपाय से यहाँ परमात्मा को ऋत की योनि कहा गया है योनि के अर्थ यहाँ कारण के हैं ॥३॥

मृजन्ति त्वा दश् क्षिपी हिन्वन्ति सुप्त धीतर्यः । अनु विप्रा अमादिपुः ॥४॥ मृजन्ति । त्वा । दर्श । क्षिपः । हिन्वन्ति । सप्त । धीतयः । अर्नु । विप्राः । अमादिषुः ॥४॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (त्वा, दश, क्षिपः) भवन्तं पञ्च सक्षमभृताः पञ्च च स्थूलभूता एते दश (मृजन्ति) ऐश्वर्यवन्तं कुर्वान्त तथा (सप्त, धीतयः) सप्तमहदादिपकृतयः भवन्तम् (हिन्वन्ति) गतिरूपेण वर्णयन्ति (अनु) ततः (विप्राः) मधाविनः भवन्तं साक्षात्कृत्य (अमादिषुः) प्रहृष्टा भवन्ति ॥

पदार्थ — हे परमात्मन ! (त्वा, दश, क्षिपः) तुम को पाँच सूक्ष्म भूत और पांच स्थूळभूत (मृजन्ति) ऐश्वर्थसम्पन्न करते हैं और (सप्त, धीतयः) महदादि सात प्रकृतियें तुम्हें (हिन्बन्ति) गति रूप से वर्णन करती हैं (अनु) इस के पथात् (विपाः) मेधावी छोग आप को उपलब्ध करके (अमादियुः) हर्षित होते हैं।

भावार्थ — पाँच स्क्ष्म और पांच स्थूलभृत उसकी शुद्धि व ऐश्वर्य का कारण इस अभिप्राय से वर्णन किये गये हैं कि उन्हीं भूतों के कार्यरूप इन्द्रिय कर्म और ज्ञान द्वारा उसको उपजन्ध करते हैं और उस उपजन्धि को पाकर निद्वान् छोग आनन्द को प्राप्त होते हैं ॥४॥

> देवेभ्यस्त्वा मदाय कं सृजानमित मेष्यः। सङ्गोभिर्वासयामसि ॥५॥३०॥

देवेभ्यः । त्वा । मदाय । कं । सृजानम् । अति । मेव्यः । सं । गोभिः । वासयामसि ॥९॥ पदार्थः — (मेष्यः) अज्ञानवृत्तयः (सृजानम्) संसा-रस्य रचयितारम्भवन्तम् (अति) अतिक्रामन्ति । (देवेष्यः, त्वा) दिव्यवृत्तयो ये देवास्तेष्यः त्वदीयः (कम्) आनन्दः (मदाय) आह्वादाय भवतु, येन वयं भवन्तम् (सम्) सम्यक् (गोभिः) इन्द्रियैः (वासयामिस ) वासयाम ॥

पद्धि—(मेष्यः) अज्ञान की द्यत्तियं (सृजानम्) संसार के रचने वाळे तुमको (अति) अति क्रमण करजाती हैं (देवेभ्यः, त्वा) दिव्य द्यत्तियों वाळे देवताओं के ळिये तुम्हारा (कम्) आनन्द (पदाय) आहाद के ळिये हो ताकि हम आपको (सम्) भळी पकार (गोभिः) इन्द्रियों द्वारा (वासपामसि) निवास देयँ।

भावार्थ-- जो पुरुष अज्ञानी हैं उनकी बुद्धि का विषय ईश्वर नहीं होता इस लिये कहा गया है कि उनकी बुद्धि को अति क्रमण कर जाता है और जो लोग शुद्ध इन्द्रियों वाले हैं वह लोग उसको बुद्धि का विषय बना कर आनन्द को उपलब्ध करते हैं।। ५। ३०॥

पुनानः कुलशेष्वा वस्त्राण्यरुषो हरिः।

परि गव्यान्यव्यत ॥ ६॥

पुनानः । कलशेषु । आ । वस्राणि । अरुषः । हरिः । परि । गन्यानि । अन्यत ॥६॥

पद्धिः—सपरमात्मा (वस्त्राणि, अरुषः) विद्युदिव तेजो-मयवस्त्रं दधानः (आ) समस्तवस्तृनि आत्मानि निधाय कलशेषु) प्रतिब्रह्माण्डं व्याप्य (पुनानः) जगत पुनाति, तथा (हिरः) सर्वो-पद्धारकः (गव्यानि, पर्यव्यत) पृथिव्यादि सर्वलोकाना च्छादयित ॥ पद्धि——वह परपात्मा (वस्ताणि, अरुषः) विद्युत् के समान तेज रूप वस्तों को धारण करता हुआ (आ) प्रत्येक वस्तु को अपने भीतर रख कर (कलशेषु) प्रत्येक ब्रह्माण्ड में आप व्यापक होकर (पुनानः) सबको पवित्र कर रहाँ है और (हरिः) सबके दुःखों को हरने बाला (गव्यानि, पर्यव्यत) प्रत्येक पृथिव्यादि ब्रह्माण्डों को आ-च्छादन कर रहा है।

भावार्थ — परमात्मा इस संसार की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रकय का कारण है इसी लिये उसको हरि रूप से कथन किया है वह परमात्मा विद्युत् के समान गति शील होकर सब को चमत्कृत करता है उसी की उयोति को ज्ञानद्यति द्वारा उपलब्ध करके योगी आनन्दित होते हैं ॥३॥

मुघोन् आ पंत्रस्व नो जुहि विश्वा अपृद्धिषः । इन्द्रो सर्खायुमा विज्ञ ॥७॥ सः । अस्य । प्रवस्त्र । नः । जहि । विश्वाः ।

मुघोनः । आ । पुवस्त्र । नः । जुहि । विश्वाः । अपं । द्विषः । इन्दो इति सस्रायम् । आ । विश्व ॥७॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! भवान् (नः, मघोनः) अस्मान्त्रिविधधनवतः कुरुताम (आ, पवस्व) सर्वथा पात्रयतु च (विश्वा) सर्वान् (अप, द्विषः) दुष्टान् अपहन्तु तथा (सखायम्) आविश (सङ्जनान्) सर्वत्र तनोतु च॥

पदार्थ — (इन्दो) हे परमैश्वर्य वाले परमात्मन् ! आप (मघोनः) हमको ऐश्वर्यसम्बन्न करें (आ, पवस्व) और सब प्रकार से पवित्र करें (विश्वा,) सब (अपद्धिपः) दुष्टों का नाश करें और (सखायम्, आवि-श) सज्जनों को सर्वत्र फैलायें !!

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे पुरुषो ! तुम इस प्रकार के प्रार्थन। रूप भाव को हृदय में उत्पन्न करो कि तुम्हारे सत्कर्मी सज्जनों की रक्षा हो और दुष्टों का नाश हो ॥७॥

> बृष्टिं दिवः परि स्रव द्युम्नं पृथिव्या अधि । सही नः सोम पृत्सु थाः ॥८॥

वृष्टिं । दिवः । परि । स्रव । द्युम्नम् । पृथिव्याः । अधि । सर्हः । नः । सोम । पृत्ऽसु । धाः ॥८॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( दिवः ) द्युलोकात ( वृष्टिं, पिस्त्रव ) वृष्टिं पिरक्षर तथाच ( द्युम्नम् ) अञ्चाचैश्वर्यं सम्पादय तथा च ( पृथिव्याः, अधि ) सर्वत्र पृथिवीमध्ये (नः) अस्मभ्यम् ( सहः ) बलं दत्त्वा ( पृत्सु, धाः ) युद्धेषु जापय ।

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन ! (दिवः) द्युळोक से (दृष्टिं, पिर, स्रव) दृष्टि द्वारा (द्युम्नम्) अन्नादि ऐश्वर्यों को दीनिये और (पृथिच्या:, अधि) सर्वत्र पृथिवी में (नः) इमको (सहः) बळ देकर (पृत्सु, धाः) युद्धों में विजयी करिये॥

भावार्थ- जो छोग परमात्मिविश्वासी होते हैं परमात्मा उनको युद्धों में विजयी और धनादि ऐश्वर्यों से नानाविधएश्वर्यसम्पन्न करता है ॥८॥

नृचर्क्षसं त्वा वृयमिन्द्रपीतं स्वर्विदंम् । भक्षीमिं प्रजामिषम् ॥९॥३१॥ नृऽचक्षंसम् । त्वा । वयम् । इन्द्रंऽपीतम् । स्वःविदंम् । भक्षीमहिं । पृऽजाम् । इषम् ॥९॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (इन्द्रपीतम् ) विदुषामभ्य-स्तम् (नृचक्षतम् ) सर्वजनानां द्रष्टारम् (स्विवदम् ) सर्वज्ञम् (त्वाम्) भवन्तं संसेव्य (प्रजाम्, इषम् ) सर्वविधसन्तानधना-द्यैश्वर्यं (भक्षीमहि ) भजेमहि ।

पदार्थ- हे परमात्मन् ! (इन्द्रपीतम्,) विद्वानों के द्वारा गृहीत किये गये ( तृवक्षसम् ) " तृन् चष्टे पश्यित यःस तृवक्षास्तम् " सर्वेद्रष्टा (स्वविंदम् ) सर्वेज्ञ (त्वाम् ) आपकी कृपा से (प्रजाम् , इषम् ) संसार के ऐश्वर्य को ( भक्षी पहि ) भोगें ॥

भावार्थ--जो छोग विद्वानों के सदुपदेश से सर्वज्ञत्वादि गुणयुक्त परमारना की उपासना करते हैं वे संसार के आनन्द को भोगने हैं॥९॥

इत्यष्टभं सूक्तमेकत्रिंशत्तमो वर्गश्च समाप्तः ।

यह आठवाँ सुक्त और इकतीसवाँ वर्ग समाप्त हुआ।

## अथ नवर्चस्य नवमसूक्तस्य-

१—९असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः—१, ३–५, ८ गायत्री । २, ६, ७, ९ निचृद्गायत्री । षड्जः स्वरः ॥ अथ सौम्यस्वभावस्य परमात्मनोऽन्ये गुणा वर्ण्यन्ते । अव सौम्यस्वभाव परमात्मा के अन्य गुणों का वर्णन करते हैं । परि प्रिया दिवः कृविर्वयासि नृष्योहितः । सुवानो याति कविक्रतः ॥१॥

परि । प्रिया । दिवः । कृविः । वर्यासि । नृक्षचीः । हितः । सुवानः । याति । कृविऽक्रतुः ॥१॥

पदार्थः—(किविकतुः) सर्वज्ञः (सुवानः) सर्वस्योत्पादकः (नप्त्योः, हितः) जीवप्रकृत्योहितकारकः (किवः) मेधावी (वयांसि) व्याप्तिशीलः (दिवः, प्रिया) दुलोकप्रियः (पिर, याति) सर्वत्र व्याप्नोति॥

पदार्थ — (कविकतः) सर्वज्ञ (स्वानः) सर्व को उत्पन्न करने वाळा (नव्सोः, हितः) जीवात्मा और प्रकृति का हित करने वाळा (कविः) मेथावी (वयांसि) व्याप्तिशीळ (दिवः, प्रिया) द्युळोक का प्रिय (परि, याति) सर्वत्र व्यामोति ॥

भावार्थ--"न पततीति नहीं" जिसके स्वरूप का नाश न हो उसका नाम यहाँ नहीं है इस प्रकार जीवात्मा और प्रकृति का नाम यहाँ नहीं हुआ इन दोनों का परमात्मा हित करने वाळा है अर्थात् प्रकृति को ब्रह्माण्ड की रचना में छगा कर हित करता है और जीव को कर्म फळ भोग में छगा कर हित करता है। "वियन्ति व्याप्तुवन्ति— इति वयांसि" जो सर्वत्र व्याप्त हो उस को वयस् कहते हैं और बहुवचन यहाँ ईश्वर के सामर्थ्य के अनन्तत्त्व बोधन के छिये अथा है, तार्ल्य यह निकला कि जो प्रकृति पुरुष का अधिष्ठाता और संसार का निर्माता तथा विधाता है उस को यहाँ कविकतु आदि नामों से वर्णन किया है।।१॥

प्रमु क्षयांयु पन्यसे जनायु जुष्टी अहुहै । वीत्यर्ष चनिष्टया ॥२॥

प्रऽपं । क्षयाय । पन्यंसे । जनीय । जुष्टंः । <u>अ</u>द्धहें । वीती । अर्ष । चनिष्ठया ॥२॥

पदार्थ--हे परमात्मन् ! (पन्यमे) कर्मयोगिणे (अहुहे) सर्वस्य हितं कुर्वते च (जनाय) मनुष्याय हितं कर्तु तद्हृदये भवान् (प्र प्र, क्षयाय) नितान्तं विराजसे (च) तथा (वीती) तत्तृतये (निष्ठया, जुष्टः) ऐश्वर्यधारया संयुतः सन् (अर्ष) प्रयच्छेश्वर्यम् ।

पदार्थ — हे परमात्मन् (पन्यसे) जो पुरुष कर्मयोगी है तथा (अद्धहे) जो किसी के साथ द्वेष नहीं करता (जनाय) ऐसे मनुष्य के हृदय में आप (म, म, सयाय) अत्यन्त विराजमान होते हैं (च) और (वीती) उसकी तृप्ति के छिये (निष्ठया, जुष्टः) ऐश्वर्य की धारा से संयुक्त होकर (अर्ष) ऐश्वर्य देया।

भावार्थे — यद्यपि परमात्मा सर्व व्यापक हैं तथापि ऐश्वर्य के प्रदाता होकर उन्हीं पुरुषों के हृदय में विराजमान हो रहे हैं जो पुरुष कर्मयोगी और रागद्वेष से रहित हैं, इस छिये पुरुष को चाहिये कि वह राग देव के भाव से रहित होकर निष्काम भाव से सदैव कर्मयोग में छगा रहे।।।।

स सूनुर्मातरा शुचिर्जातो जाते अरोचयत्। महान्मही ऋतावृधां ॥३॥

सः । सूनुः । मातरा । शुनिः । जातः । जाते इति । अरोचयत् । महान् । मही इति । ऋतुऽवृथां ॥३॥ पदार्थः — (सः) सकर्मयोगी (शुन्तः) पवित्रोऽस्ति (महान्) विशालात्माऽस्ति (ऋता, वृधा) यज्ञस्य वर्धयित्रोः (मही) महतोः (जाते) विश्वस्य जनयित्रोः (मातरा) माता-पितृरूपिणोः चुलोकपृथिवीलोकयोः (जातः, सृजुः) सत्यः पुत्रोऽस्ति (अरोचयत्) सकर्मयोगेण तावैश्वर्यसम्पन्नौ करोति॥

पद्रार्थ — (सः) वह कर्मयोगी पुरुष (शुचिः) पवित्र है (महान्) विशास्त्रात्मा बाला है (ऋता, हथा) यह के बढ़ाने वाले (मही) महान् (जाते) विश्व के उत्पन्न करने वाले (मातरा) जो माता पिता रूप युक्षोक और पृथिवी लोक हैं तिनका (जातः, सृतुः) वह सखा पुत्र है (अरोचयत्) और वह कर्मयोग से उनको ऐश्वर्ष सम्पन्न करता है।

भावार्थ — गुलोक और पृथिवीलोक के मध्य में कर्म योगी ही एक ऐसा पुरुष है जो अपने कर्मों द्वारा संसार को मकाश्चित करता है इसी अभिमाय से उसको गुलोक और पृथिवीलोक का सचा पुत्र कहा गया।।।।।।

स सप्त धीतिभिर्हितो नृद्यो अजिन्वद्दुहः। या एकमक्षि वावृष्ठः॥४॥

सः । सप्त । धीतिऽभिः । हितः । नद्यः । अजिन्वत । अद्धर्हः । याः । एकम् । अक्षि । वृबुधः ॥४॥

पदार्थः -- (सः) स परमात्मा (सप्त, नदः) इडापिङ्ग-लादि सप्त नाडीः, यदा (धीतिभिः) बुद्धिवृत्तिभिः (हितः) गृहीतो भवति तदा (आजिन्वत्) योगेन तर्पयति (याः, अद्बुहः) याः स्वकतेन्यं पालयन्त्यः (एकम्, आक्षः) केवलं तमन्ययं पर-मातमानम् (वावृधुः) प्रकटयन्ति ॥

पद्धि--(सः) वह परमात्मा (सप्त, नद्यः) इडा, पिक्कळादि सात नाड़ियों को "नदन्तीित नद्यः" (धीतिभिः) धीयते सर्वकर्मसु इति धीतिर्वुद्धिः जब बुद्धि की ब्रिचियों से (हितः) धारण किया जाता है तो (अजिन्वत्) योग दारा तृप्त करता है (याः, अद्धुहः) जो नाडियें स्वकर्तव्य पाळन करती हुयीं (एकस्, अक्षि) उस एक अविनाशी पर-मात्मा को (बाहुधुः) मकाशित करती हैं।

भाव थि—इस पन्त्र में योगिवद्या का वर्णन किया गया है, भाव यह है कि जब पुरुष अपने प्राणायाम द्वारा इदा एिक्क छादि नाड़ियों को तप्त कर देता है तो वह उस अभ्यास से एकाग्र चित्त होकर आवि-नाकी परमात्मा के भाव को अनुभव करता है।।।।।

> ता अभि सन्तुमस्तृतं मृहे युवनिमा दंधः । इन्दुंमिन्द्र तर्व वृते ॥५॥३२॥

ताः । अभि । सन्तेम् । अस्तृतम् । मृहे । युवानम् । आ । दुधुः । इन्दुंम् । इन्द्रं । तर्व । वृते ॥५॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे परमैश्वर्यशालिपरमात्मन् ! (तव, व्रते) तव व्रतस्य पूर्तये (इन्दुम्) जीवात्मानम् (युवानम्) निस्यं यौवनसम्पन्नम् (सन्तम्) सत्कर्माणम् (अस्तृतम्) अच्छेद्यम् (ताः) ता योगजबुद्धिवृत्तयः (महे) महत्वलाभाय (अभि) सम्यक् (आद्धुः) द्धति । पदार्थ — (इन्द्र) हे परमैश्वर्यशाळि परमात्मन् (तव, व्रते) तुम्हारे व्रत की पूर्ति के छिये (इन्द्रं) जीवात्मा को (युनानम्) जो नित्य नूतन हैं (सन्तम्) मत्कर्मा (अस्तृतम्) जो अच्छेद्य हैं उसको (ताः,) वे (आभि) भछीभाँति योगजबुद्धितृत्तिर्थे (महे) महत्व की प्राप्ति के छिये (आद्धुः) धारण करती हैं।

भावार्थे — कर्षयोगी पुरुष अपने निष्काम कर्म द्वारा उस तत्व की प्राप्त होता है जिस को योग में एकतत्वाम्यास छिखा है अर्थात् उस तन्व की प्राप्ति के छिये कर्मयोगी होना आवश्यक है ॥५॥३२॥

> अभि विह्नरमंत्रीः सुप्त पश्यित् वाविहः । किविदेवीरंतर्पयत्।।।।।

अभि । वहिः । अमर्त्यः । सप्त । पृत्यित् । वाविहः । क्रिविः । देवीः । अतंपेयत् ॥६॥

पदार्थः—( अमर्त्यः ) यो मृत्युरहितः (विद्धः ) प्रकाश मानश्च (वाविहः ) यश्च सर्वेषां प्रेरकः (सप्त, देवीः) भृम्यादि सप्त देव्यः (अर्त्ययत् ) यं वर्णयन्ति (क्रिविः ) यः सर्व सद्-गुणपूर्णः सः (पश्यति ) सर्वान् स्वज्ञानदृष्ट्या ईक्षते ।

पदार्थ — जो (अपर्त्यः) मृत्यु रहित है (विक्षः) प्रकाशपान है (वाविष्ठः) जो सबका प्रेरक है (सप्त, देवीः) भूम्यादि सात प्रकृतिर्ये (अतर्पयत्) जिसको वर्णन करती हैं। (किविः) जो सद्गुणों से भरा हुआ है वह (पश्यति) सबको अपनी ज्ञानदृष्टि से देखता है।

भावार्थ-- जो परमात्मा महत्त्वादि सात प्रकार की प्रकृतियों से अर्छकृत किया हुं आ है और जिसको धारणा ध्यानादि सुद्धि की सात द्विचियं विषय करती हैं वह परमात्मा सर्वत्र पारिपूर्ण हो रहा है, एक मात्र जसी परमात्मा की जपासना करनी चाहिये ॥६॥

अवा कल्पेषु नः पुमुस्तमांसि सोम् योध्या । तानि पुनान जङ्घनः ॥७॥ अर्व । कल्पेषु । नः । पुमः । तमांसि । सोम । योध्या ।

तानि । पुनान । जंघनः ॥७॥

पद्रियः—(सोम) हे सौम्यखभाव परमात्मन् ! भवान् (तमांसि) अज्ञानम् (योध्या) येच दुष्टयोद्धारः (तानि) तांश्च (जङ्गनः) हन्तु (पुनान) हे सर्वेषां पावयितः ! (पुमन्) हे पूर्णपुरुष ! (नः) अस्मान् (कल्पेषु) सर्वदशाधु (अव) रक्षतु ।

पदार्थे — हे (सोम) सौम्यस्वभाव परमात्मन् ! आप (तमांसि) अज्ञानों को और जो (योध्या) युद्ध करने योग्य हैं (तानि) उनको (जङ्घनः) इनन करो (युनान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन् ! (युनन्,) हे पूर्ण युक्ष (नः) इमारी (कल्पेषु) सब अवस्थाओं में (अन) रक्षा करें।

भिविश्वि— मनुष्य का परम शत्रु एकमात्र अज्ञानही है जो पुरुष अज्ञानरूपी शत्रु को नहीं जीतता वह शुर बीर व निजयी कदापि नहीं कहळा सकता, बहुत क्या पुरुष में पुरुषत्व यही है कि वह अज्ञानरूपी शत्रु को जीत कर अभ्युदय और निःश्रेयम रूपी फळों को छाभ करें इस अभिमाय के छिये उक्त मन्त्र में अज्ञान के जीतने की परमात्मा से प्रार्थना की गई, और अज्ञानरूपी शत्रु की शत्रुता का वर्णन "पाटमानं प्रजिद्द होनं ज्ञानविज्ञाननाशनम्।" गीता के इस श्लोक में सुमासिद्ध

है कि हे जीव तू ज्ञान और विज्ञान के नाश करने वाळे परम श्रृष्ट अज्ञान का सब से पहले नाश कर ॥७॥

> न् नब्यंसे नवींयसे सूक्तायं साधवा पृथः । प्रतवद्रीचया रुचंः ॥८॥

नु । नर्व्यसे । नवीयसे । सुऽज्कार्य । साध्या । पृथः । प्रतःवत् । रोचय । रुचः ॥८॥

पद्रार्थः--हे परमात्मन् ! (नव्यसे) नवजीवनं सम्पाद-थितुम् (तु) निश्चयम् (नवीयसे, सुक्ताय) नववाणीभ्यः (साधया, पथः) विधिमार्गा विधेहि, पूर्ववच्च (रुचः) स्वदीसीः (रोचया) प्रकाशय ॥

पद्यार्थे — हे परमात्मन् ! (नव्यसे) नृतन जीवन बनाने के छिये (तु) निश्चय करके (नवीयसे, स्रुक्ताय) नयी वाणियों के छिये (साधया, पथः) हमारे छिये रास्ता खोछो और पहछे के समान (रुचः) अपनी दीप्तियें (रोचया) प्रकाशित करो ॥

भावार्थे— जो पुरुष अपने जीवन को नित्य नूतन बनाना चाहे उसका कर्तव्य है कि वह परमात्मा की ज्योति से देदीप्यमान होकर अपने आप को प्रकाशित करे, और नित्य नूतन वेदवाणियों से अपने रास्तों को साफ करे अर्थात् वेदोक्त धर्मों पर खयं चछे और और छोगों को चछाये।।८।।

पर्वमानु महि श्रवो गामर्थं रासि वीरवेत् । सर्ना मेघां सना स्त्रः ॥९॥३३॥ पर्वमान । मिहं । श्रवः । गाम् । अर्श्वम् । राप्ति । वीरऽवत् । सनं । मेधाम् । सनं । स्वर्रिति स्वः ॥९॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ! (महि, श्रवः ) महां सर्वातिरिक्तमानन्दं प्रयच्छ तथा (गाम, अश्रम् ) गवाश्वादिविविधेश्वर्यसाधनानि (राप्ति ) महां देहि, तथा (वीरवत) वीर्यवतो जनान् (सना) प्रयच्छ (मेधां ) बुद्धि च (स्वः) स्वर्ग च (सना ) देहि ॥

पद्रार्थ — (प्रवान) हे सबको प्रवित्र करनेवाळे प्रमात्मन् ! (मिह, श्रवः) हमको सर्वोपिर आनन्द प्रदान करो और (गाम्, अश्वम्) गौ अश्वदि नाना प्रकार के ऐश्वर्य के साधन (रासि) आप हमको दें। और (वीरवत्) वीरता धर्म वाळे मनुष्य (सना) देयँ (मेधाम्) बुद्धि और (खाः) स्वर्ग (सना) देयँ।

भावार्थ — जिस जाति वा धर्म पर परमात्मा की अत्यन्त कृपा होती है उसको परमात्मा नानामकार के ऐश्वर्य के साधन मदान करता है और ग्रुद्ध बुद्धि तथा सर्वोपरि आनन्द का मदान करता है ॥९॥३३॥ इंति नवमं सुक्तं त्रयक्षित्रशत्तमो वर्गश्च समाप्तः।

यह नवमा सुक्त और तेंतीसवां वर्ग समाप्त हवा ।

अथ दशमस्य सृक्तस्य-

१—९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः−१, २, ६, ८ निचृद्गायत्री । ३, ५, ७, ९ गायत्री । ४ भुरिग्गायत्री ।

षड्जः स्वरः ॥

अथ पूर्वोक्तः परमात्मा यज्ञत्वेन वर्ण्यः । अव उक्त परमात्मा को यज्ञरूप से वर्णन करते हैं। प्रस्वानासो रथा ह्वार्वन्तो न श्रंवस्यवः। सोमासो राथे अकमुः॥१॥

प्र । स्वानासः । रथाःऽइव । अर्वन्तः । न । श्रुव्र**ार्दः** । सोमासः । **रा**ये । अक्रमुः ॥१॥

पदार्थः — (सोमासः ) चराचरजगदुत्पादकः स परमात्मा (राये ) ऐश्वर्याय (अऋमुः ) शश्वदुद्यतोऽस्ति (रथाः, इव ) श्वितरगामिविद्युदादिवत् (प्रस्नानासः) यः प्रसिद्धः (अवन्तः) गातिशोलाराजानः (न) इव (अवस्यवः) ऐश्वर्य दातुं सदो-द्यानः अस्ति ।

पदार्थ — (सोमासः) चराचर संसार का उत्पादक उक्त परमात्मा ( राये ) ऐर्श्वर्य के लिये ( अक्रमुः ) सदा उच्चत है ( रथाः, इव ) अति शीघ्र गति करने वाले विद्युदादि के समान ( प्र, स्वानासः ) जो परिद्य है और जो ( अर्वन्तः, नः ) गतिशील राजाओं के समान ( अवस्यवः ) एर्श्वर्य देने को सदा उद्यत है।

भादार्थ — जिस मकार विजली की जागृतिशील ध्विन से मब पुरुष जागृत हो जाते हैं इस मकार परमात्मा के शब्द से सब लोग उद्युद्ध हो जाते हैं, अर्थात् परमात्मा माना मकार के शब्दों से पुरुषों को उद्योधन करता है, और जिस मक्कार न्याय शील राजा अपनी मजा को एश्वर्य मदान करता है इसी मकार वह सत्कर्मी पुरुषों को सदैव एश्वर्य मदान करता है ॥१॥

हिन्वानासा रथां इव दथन्विरे गर्भस्योः । भरासः कारिणामिव ॥२॥

हिन्वानासः । रथाःऽइव । दुधान्वरे । गुर्भस्त्योः । भरासः।

कारिणांऽइव ॥२॥

पदार्थः—सः (रथाः, इव ) विद्युदिव (गभरस्योः, दध-न्विर ) स्वचमत्कृतरदमीनां धारकः (हिन्वानासः ) सततगति शीलोऽस्ति तथा च (कारिणाम्, इव) कर्मयोगिन इव (भरासः) शश्चत्सत्कर्मभारं वोद्रमुद्यतोऽस्ति ।

पदार्थ-( रथा इव ) विद्युत् के समान (गभस्त्योः, दथिन्वरे ) अपनी चमत्कृत रिज्ञमयों को धारण किये हुये हैं। (हिन्वानासः) सदैव गित श्रीळ है और (कारिणाम्, इव ) कर्मयोगियों के समान सदैव सत्कर्ष के (भरासः ) भार उठाने को समर्थ है।

भावार्थ—जिस प्रकार कर्मयोगी सत्कर्म को करने में सदैव तत्पर गहता है इसी प्रकार संसार की उत्पात्ति स्थिति प्रक्रयादि कर्मों में परमात्मा सदैव तत्पर रहता है अर्थात् उक्त कर्म उस में स्वतःसिद्ध और अनायास से होते रहते हैं, इसी अभिपाय से ब्राह्मणग्रन्थों में उसे सर्वकर्मी सर्वगन्धः सर्वरसः" ऐसा प्रतिपादन किया है कि सर्व प्रकार के कर्म और सब प्रकार के गन्ध तथा रस उसी से अपनी र सत्ता को लाभ करते हैं!

इस प्रकार परमात्मा सदैव गति शील है, इसी अभिपाय से गतिकर्मा रंहति धातु से निष्पन्न रथ की उपमा दी है जो लोग उसको अकिय कह कर यह सिद्ध करते हैं कि शुद्ध ब्रह्म में कोई क्रिया नहीं होती, क्रिया करने की शक्ति माया के साथ मिळ कर आती है अन्यथा नहीं इमिलिय इंश्वर जगत् का कारण है ब्रह्म नहीं, ऐसा कथन करने वाले वैदिक सिद्धान्त से सर्वथा भिन्न हैं क्योंकि वेदों में "भुमिं जनयन् देवएक: यजुः १७।१९।' सूर्योचन्द्रमसीधाता यथा पूर्वमकल्प-यत्' विश्वस्य कर्त्ता भुवनस्य गोप्ता मुं॰ १।११ 'इत्यादि वेदोप निषद् के वाक्यों में शुद्ध ब्रह्म में जगत्कर्तृत्व कदापि न पाया जाना यदि ईश्वर में किया न होती, इससे स्पष्ट सिद्ध है कि ईश्वर में किया स्वतः सिद्ध है, इसी अभिमाय से कहा है कि "स्वाभाविकी ज्ञानवल किया च ''॥२॥

राजांनो न प्रशस्तिभिः सोमांसो गोभिरञ्जते । युज्ञो न सुप्त धातृभिः ॥३॥

राजानः। न । प्रशस्तिभिः। सोमांसः। गोभिः। अञ्जते। यज्ञः। न । सप्त । घांतृऽभिः॥३॥

पदार्थः — (राजानः, न) नृपाइव (सोमासः) सौम्य स्वभाववान् परमात्मा (गोभिः) स्वप्रकाशमयज्योतिभिः (अञ्जते) प्रकाशते (यज्ञः, न) यथा यज्ञः (सप्त,धातृभिः) सप्तविधहे तिः भिविराजते तथावत परमात्मापि प्रकृतिविकृतिरूपमहदादिसप्तप्रकृतिभिः संसारावस्थायां द्योतत इसर्थः।

पदार्थ--(राजानः, न) राजाओं के समान (सोमासः)
सौम्यस्वभाव वाळा परमात्मा (गोभिः) अपनी प्रकाशमय ज्योतियों
से (अक्षंते) प्रकाशित होता है (यज्ञःन) जिस प्रकार यज्ञ (सप्त, धाताभिः)
ऋत्विगादि सात प्रकार के होताओं से सुशोभित होता है इसी प्रकार
परमात्मा प्रकृति की विकृति महदादि सान प्रकृतिओं से संसारावस्था
में सुशोभित होता है ॥

भावार्थ — संसार भी एक यह है और इस यह के कार्यकारी ऋत्विगादि होता पकृति की शक्तियें हैं, जब परमात्मा इस बृहत् यह को करता है तो पकृति की शक्तियें उसमें ऋत्विगादि का काम करती हैं इसी अभिनाय स यह कथन किया है कि । तं यहां विहिषि प्रौक्षन् पुरुषं जात मग्रतः " तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयश्रये" यज्ञः ३१।९ कि उस पुरुषभधयह को करते हुये ऋषि लोग सर्वद्रष्टा परमात्मा को अपना इक्ष्य बनाते हैं, इस मकार परमात्मा का इस मंत्र में यह रूप से नर्णन किया है इसी अभिनाय से "यह्नो वंविष्णुः" शत० इत्यादि वाक्यों में परमात्मा को यह कथन किया है ॥३॥

परि सुवानास् इन्देवो मदाय बुईणां गिरा । सुता अर्वन्ति धारया ॥४॥

परि । सुवानासः । इन्दंबः । मदाय । बुईणां । गिरा । सुताः । अपृन्ति । धारंया ॥४॥

पदार्थः -- (परिसुवानाकः) संसारमुत्पादयन् (इन्दवः) सर्वक्ताशकः परमात्मा (बर्हणा, गिरा) अभ्युवयं दधानया वेदवाचा (सुताः) वर्णितः (धारया) अमृतवर्षेण (मदाय, अर्षति) अननन्दं ददाति।

चृद्धि——(पिन, सुनानासः) संसार की उत्पन्न करता हुआ (इन्दनः) सर्वमकाशक परमात्मा (पर्हणा, गिरा) अभ्युद्य देने बाक्की बेदनाणी द्वारा (सुताः) वर्णन किया हुआ (धारया) अमृत की दृष्टि से (मदाय, अपिते) आनन्द को देता है।

भावार्थ--- ग्रुभ्यादि अनेक छोकों को उत्पन्न करने वाछा

परमात्मा अपनी पवित्र वेदवाणी द्वारा इमको नाना विध के आनन्द प्रदान करता है ॥४॥

आपानासी विवस्त्रंतो जर्नन्त उपस्ते भगम् । सूरा अण्वं वि तंन्वते ॥५॥३४॥ आपानासः । विवस्त्रंतः । जर्नन्तः । उपसंः। भगम् । सूराः अण्वम् । वितन्वते ॥५॥३४॥

पदार्थः — (आपानासः) सर्वथा क्वेशानामपहर्ता (विव-खतः) सूर्यात् (उषसः, भगम्) उषोरूपं स्वश्चर्यम् (जनन्तः) जनयन् (सूगः) गन्त्रीम् (अण्वम्) सूक्ष्मप्रकृतिम् (वित-न्वते) वितनोति।

पदार्थ — (आपांनासः) सब दुःखों का नाश करने वाला (विवस्वतः) सूर्य से (उपसः, भगम्) उपारूप ऐश्वर्य को (जनन्तः) उत्पन्न करता हुआ (सूराः) गतिशील (अण्वम्) सूक्ष्मप्रकृति का (वितन्वते) विस्तार करता है।

भावार्थ—-परमात्मा प्रकृति की सूक्ष्मावस्था से अथवा यों कहो कि परमाणुत्रों से सृष्टि को उत्पन्न करता है और सूर्यादि प्रकाश मय ज्योतियों से उपारूप ऐश्वर्यों को उत्पन्न करता हुआ संसार के दुःखों का नाश करता है।

तात्पर्य यह है कि उपःकाळ होते ही जिस प्रकार सब ओर से आहाद उत्पन्न होता है इस प्रकार का आह्याद और समय में नहीं होता इस छिये उपःकाळ को यहा ऐश्वर्य रूप से कथन किया है यद्यपि पातः सन्ध्या, मध्याह्व इत्यादि सब काळ परमात्मा की विभूति हैं तथापि जिस प्रकार की उत्तम विभूति उपःकाळ है वैसी विभूति अन्य काळ नहीं, तात्पर्य यह है कि उपःकाल को उत्पन्न करके परमात्मा ने सब दुः लों को द्र किया है अर्थात् उक्त काल में योगी भोगी तथा रोगी सब प्रकार के लोग उस परमात्मा के आनन्द में उपःकाल में निमग्न हो जाते हैं, एक प्रकार से उपःकाल अपनी लालिमा के समान ब्रह्मोपासनारूपी रॅंग से सम्पूर्ण संसार को राजित कर देता है ॥ ६ ॥ ३४ ॥

अप द्वारां मतीनां पृता ऋण्वन्ति कारवेः । वृष्णो हरंस आयर्वः ॥६॥

अर्ष । द्वारां । मृतीनाम् । प्रताः । ऋण्वन्ति । कारवः । वृष्णः । हरसे । आयर्वः ॥६॥

पदार्थः — (वृष्णः) सर्वकामप्रदातुः परमात्मनः (हरसे) पापनाशाय (आयवः) उपासकामनुष्याः (कारवः) कर्म यो। ।गेनः (प्रत्नाः) दृढाभ्यासाः सन्तः (मतीन।म्) बुद्धीनाम् (अपद्वारा) कुत्सितमार्गान् (ऋण्यन्ति) शोधयन्ति।

पद्धि——(दृष्णः) सब कामनाओं के दाता परमात्मा की (हर से) पाप की निद्यत्ति के छिये उपासना करने वाळे (आयवः) मनुष्य (कारवः) जो कर्म योगी हैं (प्रताः) जो अभ्यास में परिपक्ष हैं वह (पतीनाम्) बुद्धि के (अप, द्वारा) जो कुत्सित मार्ग हैं उनको (ऋण्वन्ति) मार्जन कर देते हैं।

भावार्थ——जो कर्मयोगी लोग कर्मयोग में तत्वर हैं और ईश्वर की उपासना में प्रति दिन रत रहते हैं वह अपनी बुद्धि को कुमार्ग की ओर कदापि नहीं जाने देते, तात्वर्य यह है कि कर्म योगियों में अभ्यास की दढ़ता के प्रभाव से ऐसा सामध्ये उत्पन्न हो जाता है कि उनकी बुद्धि सदैव सत्मार्ग की ओर ही जाती है अन्यत्र नहीं ॥ ६॥ सुमीचीनासं आसते होतारः सुप्तजांगयः । पदमेकस्य पित्रतः ॥७॥

सम्पर्ध्नेचीनासंः । आसते । होतारः । सप्तरजामयः । पृदम् । एकस्यं । पित्रतः ॥७॥

पदार्थः—( मप्त, जामयः ) यज्ञकर्माण संगमनशीलाः सप्त ( होतारः ) यज्ञाङ्गभृताः होत्रादयः ( सर्माचीनासः ) यच यज्ञे दक्षास्ते ( एकस्य, पदम् ) केनलपरमात्मनः पदं ( आसते ) श्रयन्ते यदा-तदा ( पित्रतः ) यथेष्टं पूरयन्ति यज्ञम् ।

पदार्थ — (सप्त, जामयः) यज्ञकर्म में संगित रखने वाळ (होतारः) होता छोग (समीचीनामः) यज्ञ कर्म में जो निषुण हैं वे (एकस्य, पदम्) एक परमात्मा के पद को जब (आसते) ग्रहण करते हैं तो वे (पिनतः) यज्ञ को संपूर्ण करते हैं।

भावार्थ — जो छोग एक परमात्मा की उपासना करते हैं उन्हीं के सब कामों की पृतिं होती है तात्पर्य यह है कि ईश्वरपरायण छोगों के कार्यों में कदापि विझ नहीं होता ॥ ७ ॥

नाभा नाभिं न आ देदे चक्षुश्चित्सूर्ये सर्चा । क्वेरपेत्यमा दुहे ॥८॥ नाभां । नाभिम । न । आ । दुदे । चक्षुः । चित् । सूर्ये । सर्चा । क्वेः । अपत्यम् । आ । दुहे ॥८॥

पदार्थः--(कवेः) तस्य सर्वज्ञस्य परमात्मनः (अप-

त्यम) ऐश्वर्यम् (आ, दुहे) प्राप्तुयामहम् तथा च (नाभिम्) तं चराचरजगतो नियन्तारम् (नाभा, नः) स्वहृदये (आदहे) ध्यानहारा वासयानि यः (सूर्ये, चित्) सूर्येऽपि (चक्षुः, सचा) चक्षूरूपेण संगतोऽभंत ।

पद्धि——(कतेः) उस सर्वज्ञ कान्तकमा परमात्मा के (अपत्यम्) ऐश्वर्य को (आ, दुहे) मैं प्राप्त करूँ और (नाभिम्) 'नह्यति वधातिचराचरं जगदितिनाभिः' जो चराचर जगत् को नियम में रखता है उसको (नाभा, नः) अपने हृदय में (आददे) ध्यानरूप से स्थित करूं, जो (सूर्ये, चित्) सूर्य में भी (चक्षुः मचा) चक्षुरूप से संगत है।

भावार्थ-- उक्त कामधेनु रूप परमात्मा के ऐश्वर्य को वह छोग दर सकते हैं जो लोग उन परमात्मा को अपने हृदयरूपी कमल में साक्षी रूप से स्थिर सपझ कर मत्कर्मी बनते हैं और वह परमात्मा अपनी प्रकाश रूप शक्ति सं सूर्य का भी प्रकाशक है, इस वंत्र में पर्मात्मा इस भाव की बोधन करते हैं कि है जिज्ञास प्ररुपो ! तम उस प्रकाश से अपने हृदय की प्रकाशित करके संसार के पदार्थों की देखी जी सर्व प्रकाशक है और जिस से यह भूतवर्ग अपनी उत्पत्ति और स्थिति को छाभ करता है जैसा कि 'नाभ्या आसीदन्तिरक्षम् ' "चन्द्रमा मनसोजःतश्रक्षोः सर्वोऽअजायत " यजः शहर इत्यादि मन्त्रों में वर्णन किया है। कि उसी के नामिरूप सामर्थ्य से अन्तरिक्ष क्रोक उत्पन्न हुआ और उसी के चक्षरूप सामर्थ्य से सूर्य उत्पन्न हुआ चक्षु के अर्थ यहाँ 'चष्टे पश्यत्य-नेनेति चक्षः' अर्थात् अपने सात्विक सामर्थ्य से सूर्य को उत्पन्न किया जैसा कि अन्यत्र भी कहा है कि सल्वात्संजायते ज्ञानम्, बहुत क्या यते।वा इमानिभूतानिजायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्याभे संविशन्ति तद्धि जिज्ञासस्व तद्रह्म। अर्थात् उसी से यह सव संसारवर्ग आविभीव को प्राप्त होता है और उससे सत्ता लाभ करके स्थिर रहता है और अन्त में परमाणु रूप हो कर उसी में छय हो जाता है उसी के जानने

की इच्छा करनी चाहिय वही सर्वोपरित्रहा है चृंहते वर्धत-इतिब्रहा । जो सदैव द्वादि को प्राप्त है अर्थात् जिससे कोई वड़ा नहीं उस का नाप यहाँ ब्रह्म है ॥ ८ ॥

अभि प्रिया दिवस्पदमध्वर्यभिग्रंहां हितम् । स्रूरंः पश्यति चक्षंसा ॥९॥३५॥

अभि । प्रिया । दिवः । पृदमः । अध्वर्युऽभिः । गुह्रां । हितम् । सूर्रः । पृश्यति । चक्षसा ॥ ९॥ ३५॥

पद्रार्थः—(सूरः) विद्वान् (अभि, त्रिया) सर्वेषांत्रियः (अध्वर्युनिः) अध्वर्यादिऋत्विग्निः यत् (गुहा, हितम्) यज्ञा- त्मकगुहायां निहितमस्ति तथाच (दिवस्पद्म्) चुल्लोकस्यापि आश्रयरूपेण पद्मस्ति तत् (चक्षसा) ज्ञानदृष्ट्या (पदयति) अवलोकते ॥

पदार्थ — (सूरः) मारति ज्ञानद्वारेण सर्वत्र प्रामोतीतिसूरी-विद्वान् "विद्वान् (अभि, प्रिया) जो सब का प्यारा है वह (अध्वर्धुभिः) अध्वर्धुआदि ऋक्विजों से जो (गुहा, हितम्) यज्ञरूपी गुहा में निहित है और (दिवस्पदम्) जो युक्तोक का भी अधिकरणरूपी पद है उसको (चक्षसा) ज्ञानहृष्टि से (पर्श्याति) देखता है।

भावार्थ — जो इस संसार रूपी गुहा में स्थिर सहम से अति सहम परमात्मा है और जो भ्वादिछोकों का एकमात्र अधिकरण है उस-को आत्मक्कानी विद्वान् ही जान सकते हैं अन्य नहीं ॥ ९ ॥ ३५ ।

इति दशमं सूक्तं पश्चित्रंशत्तमो वर्गश्च समाप्तः ।-यह दशवां सूक्त और पैतीसवां वर्ग समाप्त हुआ। नवर्चस्य एकादशस्य सुक्तस्य-

१—९ असितः काश्यपो देवली वा ऋषिः। पवमानः सोमो देवता। छन्दः—१-४, ९ निचृद्गायत्री।

५-८ गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

सम्प्रति उक्त परमात्मनः उपासनाप्रकारः कथ्यतेः-

अव उक्त परमात्मा के उपासन का प्रकार कथन करते हैं:-

उपांसी गायता नरः पर्वमानायेन्द्वे ।

अभि देवाँ इयक्षते ॥१॥

उपं। अस्मे । गायत् । नुरुः। पर्वमानाय । इन्देवे । अभि । देवान् । इयंक्षते ॥शा

पदार्थः—(नरः) हे यज्ञनेतारः ! यूयम् (पत्रमानाय) सर्वेषां पावायित्रे (इन्दवे) परमैश्वर्यवते (उपास्मै) अस्मै परमात्मने तद्र्थमेव (गायत) वेद्वाग्भिः स्तुत, यः (अभि, देवाँ, इयक्षते) यज्ञादिकर्मस्र विदुषः संगमयितुमिच्छति।

पदार्थ — (नरः) हे यह के नेता छोगो ! तुम (पवमानाय)
सक्तो पत्रित्र करनेवाला (इन्द्रवे) 'इन्द्रतीतीन्दुः' और जो परम ऐखर्यवाला है (उपास्मै) उसकी माप्ति के लिये (गायत) गायन करो, जो
(अभि, देवाँ, इयक्षते) यज्ञाहि कर्मों में विद्वानों की संगति को चाहता है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! तुम यज्ञादि कमों में विद्वानों की संगति करो और मिळकर अपने उपास्य देव का गायन करो ॥ १ ॥

## अभि ते मर्धना पयोऽथर्वाणो अशिश्रयुः । देवं देवायं देवयु ॥२॥

अभि । ते । मर्धना । पर्यः । अर्थर्वाणः । अशिश्रयुः । देवं । देवार्यं । देवऽयु ॥२॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (ते) त्वाम् (अथवीणः) हढविश्वासवन्तो विद्वांसः (अशिश्रयुः) आश्रयन्ते यस्त्वम् (दे-वाय) दिन्यशक्तिप्रदानाय (देवम्) केवल देवोऽसि तथा (दे-वयु) दिन्यशक्तिमिच्छुर्जनः (पयः) भवद्रसम् (मधुना) माधुर्येण (अभि) सम्यग्ग्रह्णाति॥

पद्रार्थ — हे परमात्मन् (ते) तुमको (अथर्वाणः) "न थर्निति स्वाधिकारं नमुञ्चतीत्यथर्वा" जो अपने अधिकार को न छोड़े उसका नाम अथर्वा है, ऐसे दृढविश्वासी विद्वात् (अश्विश्रगुः) आश्रयण करते हैं जो तुम (देवाय) दिव्य शक्तियों के देने के छिये (देवम्) एकमात्र देव हो, और (देवयु) "देविष्च्छतीति देवयु" दिव्य शक्ति की इच्छा करनेवाछा पुरुष (पयः) आपके रस को (मधुना) मधुरता के साथ (अभि) भछीभांति ग्रहण करता है।।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे टढिविश्वासी विद्वानो ! आप छोग उस रस का पान करो जिससे बढ़कर संसार में अन्य कोई रस नहीं और उपास्यत्वेन उस देव का आश्रयण करो जिससे बढ़ कर और कोई उपास्य नहीं, वास्तव में बात भी यही है कि परमात्मा के आनन्द के बराबर और कोई आनन्द नहीं इसी अभिमाय से कहा है कि रसोद्येवसः रसं हि लब्ध्वा एष आनन्दी भवति'' तै०२(७) परमात्मा रस अर्थात् आनन्दछप है उसके आनन्द को लाभ करके पुरुष

आनिन्दित होता है इसी अभिपाय से गीता में कहा है कि "यहुड्ध्वा-नापरोलाभ:" उसको पाप्त करने के अनन्तर फिर कोई प्राप्तव्य वस्तु नहीं रहती ॥२॥

> स नंः पवस्व शं गवे शं जनाय शमवीते । शं रोजन्नोपंधीभ्यः ॥३॥

सः । नुः । पृवस्व । शं । गर्वे । शं । जनीय । शं । अ-र्वते । शं । राजन् । शं । ओर्षधीभ्यः ॥३॥

पदार्थः—(राजन्, सः) हे पूर्वोक्तदीतिमन् परमात्मन्! (नः) अस्माकम् (गवे) इन्द्रियेभ्यः (शं, पवस्व) कल्याणं क्षर (शम्, अर्वते, जनाय) कर्मकाण्डिने च कल्याणंश्रयच्छ (शम्, ओषधीभ्यः) ओषधिभ्यक्ष कल्याणकर्त्ता भव।

पद्मर्थ--हे (राजन्,सः) पूर्वोक्त दीप्तिपन् परमात्मन् ! (नः) इमारी (गर्ने) इन्द्रियों के लिये (शं, पवस्त्र) कल्याणकारी हों (श्रम्, अर्वते, जनाय) कर्षकाण्डी पनुष्यों के लिये कल्याणकारी हों (श्रम्, ओषधीभ्यः) और इमारी ओषधियों के लिये कल्याणकारी हों।।

भावार्थ--यहां ओषि आदिक केवल उपलक्षण हैं वस्तुतः मत्येक संसार वर्ग के लिये, इस मन्त्र में कल्याण की मार्थना की गई है॥

> बृभवे नु स्वतंवसेऽरुणायं दिविस्पृशें। सोमाय गाथमंत्रत ॥४॥

ब्भवे । नु । स्वऽतंत्रसे । अरुणायं । दिविऽस्पृशे । सो-माय । गाथम् । अर्चत ॥४॥ पदार्थः — भो मनुष्याः ! यृयम् ( बभ्रवे ) विश्वम्भराय (स्ततवसे ) बलस्क्षिणे (दिविस्पृशे ) आद्युलोकं न्याप्ताय (सोमाय ) जगदुत्पादकाय (अरुणाय ) सर्वन्यापकाय ( नु ) शीव्रम् (गाथम् ) स्तुतिम् (अर्चत ) प्रादुर्भावयत ॥

पद्र्शि—हे मनुष्यो ! तुम ( बश्चवे ) 'विधर्तातिवश्चः ' जो विश्व-म्भर परमात्मा है और जो ( स्वतवसे ) बन्नस्वरूप है और (दिविस्पृशे ) जो द्युनेक तक फैन्ना हुआ है (सोमाय) चराचर संसार का उत्पन्न करने वाला है ( अरुणाय) "ऋच्छतीत्यरुणः" जो सर्वव्यापक है उसकी ( नु ) शीघ्र ही ( गायम् ) स्तुति ( अर्चत ) करो ॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे पुरुषो ! तुम ऐसे पुरुष की स्तुति करो जो पूर्ण पुरुष अर्थात् शुभ्नादि सब छोकों में पूर्ण हो। रहा है और तेजस्वी और सर्वव्यापक है, इस भाव को बेद के अन्यत्र भी कई एक स्थलों में वर्णन किया है जैसा कि "यस्य भूमिः प्रमामन्तिरिक्षमुतोद्रम् दिवं यश्चके मूर्धीनं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः" अ. १०।४।७ कि जिस की भूमि ज्ञान का साधन है अन्तिरक्ष जिसका उदर स्थानीय है जिस में शुक्रोक मस्तक के सदश कहा जा सकता है उस सर्वोपित ब्रह्म को हमारा नमस्कार है, जैसा इस मन्त्र में रूपका लक्कार से शुक्रोक को मूर्था स्थानीय करपना किया है इसी मकार 'दिवस्पृत्रम् ' इस शब्द में शुक्रोक के साथ स्पर्श करने वाका भी रूपकालक्कार से वर्णन किया है मुख्य नहीं।

यही भाव "नभरपृशं दीसमनेकवर्णम्" गीता इत्यादि के श्लोकों में वर्णित है।। ४।।

इस्तंच्युतेभिरद्रिभिः स्रुतं सोमं पुनीतन । मघावा धांवता मधुं ॥५॥३६॥ हस्तंऽच्युतेभिः । अद्रिंऽभिः । सुतम् । सोमंम् । पुनीतन् । मधौ । आ । धावत । मधुं ॥५॥३६॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! भवान् (हस्तच्युतेभिः, अ-द्रिभिः) वाग्वज्ञैः (स्रुतम्) क्षुण्णम् (सोमम्) ममस्वभावम (पुनीतन्) पावयतु येन (मधौ) भवदीय मधुरस्ररूपे (मधु) मधुरोभुत्वा (आधावत) प्रवर्तताम् ।

पद्रश्चि—हे परमात्मन् ! आप ( इस्तच्युतेभिः, अद्रिभिः ) वाणी-रूप वज्र से (सुतं) क्रूट २ कर (सोमं) मेरे स्वभाव को (पुनीतन) पवित्र करें ताकि (मधौ) आप के मधुर स्वरूप में (मधु) मीठा वन कर (आधावत) छने।

भावार्थ — परमात्मा का वागरूपं। वज्र जिस पुरुष की आविद्या कता को काटता है वह पुरुष सरल मकृति वन कर परमात्मा के आनन्द मय स्वरूप में निमन्न होता है ॥ ५ ॥

> नम्सेदुपं सीदत दुधेदाभि श्रीणीतन । इन्दुमिन्द्रे दघातन ॥६॥

नमंसा । इत् । उपं । सीदत् । द्धा । इत् । आभि । श्रीणीतन । इन्द्रंम् । इन्द्रे । दधातन ॥६॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! भवान् (नमसा, इत्) मदी-यनम्रवाग्मिः (उपसीदत) हृदये निवसतु (द्रष्ठा, इत्) मदीय-धारणया च (उपश्रीणीतन) ध्यानविषयोभवतु (इन्दुम्, इन्द्रे) मदीयंमनः स्वप्रकाशितस्वरूपे (द्रधातन) योजयतु । पदार्थ--हे परमात्मन्! आप (नमसा, इत्) हमारी नम्रवाणियों से (उपसीदत) हमारे हृदय में निवास करो (द्रश्ना इत्) 'धीयते ऽने नेति दिधे' हमारी धारणा से (उप, श्रीणीतन्) हमारे ध्यान का विषय बनो (इन्दुस्, इन्द्रे) हमारे मन को अपने प्रकाशित स्वरूप में (द्रधान्तन्) छगाओ।

भावार्थ--जो छोग प्रार्थना से अपने हृदय को नम्र बनाते हैं उनका मन परमात्मा के स्वरूप में अवश्यमेव स्थिर होता है।। ६।।

> अमित्रहा विचेषीणः पर्वस्व सोम् शं गवे । देवेभ्यो अनुकामकृत् ॥७॥

अमित्रऽहा । विऽचर्षाणिः । पर्वस्व । सोम् । शं । गर्वे । देवेभ्यः । अनुकामऽकृत् ॥७॥

पदार्थः—(सोम) हे प्रमात्मन् (अमित्रहा) भवान् दुष्टानां नाश्चकः (देवेभ्यो, अनुकामकृत्) देवसम्पत्तिवतां कामनाप्रदृश्चास्ति, यतः (विचर्षणिः) न्यायदृष्ट्या पश्यति भवान् (गवे) मद्धृत्तीः (शं, पवस्व) कल्याणप्रदानपूर्वकं पुनातु।

पदार्थ — (सोम) हे परपात्मन ! (अमित्रहा) आप प्रेम रहित नास्तिक छोगों के इनन करने वाळे हैं और (देवेभ्यो, अनुकाम छत्) और दैवीसम्पत्ति के गुण रखने वाळे छोगों की कामनाओं के पूर्ण करने वाळे हैं क्योंकि (विचर्षणिः) आप न्यायदृष्टि से देखने वाळे हैं आप (गवे) इमारी दृत्तियों का (शं, पवस्व) कल्याण करें और पवित्र करें।।

भावार्थ — संसार में अग्नर और देव दो प्रकार के मनुष्य पाये जाते हैं अग्नर जनको कहते हैं जो धर्म को त्याग करके केवल पाण यात्रा में लग जाते हैं अर्थ इसके इस प्रकार हैं 'अस्यित धर्मामित्यमुरः' यहा—'असुषुरमते-इत्यमुरः'' जो धर्म को छोड़ दे या प्राणों में ही रमण करे वह अग्नर हैं। और 'दीव्यतीति देवः' जो सदसिहवेचिनी बुद्धि रत्वने वाले ज्ञानी पुरुष हैं उनको देव कहते हैं जो अग्नर लोग हैं उनहीं को इस मन्त्र में अभित्र माना गया है अर्थात् देवी सम्पत्ति वाले पुरुषों को परमात्मा बढ़ाता है और आग्नरी सम्पत्ति वाले पुरुषों का संहार करता है।।।।।

इन्द्राय सोम् पातंवे मदांय परिषिच्यसे । मन्श्रिन्मनंसुस्पतिः ॥८॥

इन्द्रॉय । सोम् । पात्तवे । मदाय । परि । सिच्युसे । मृनुःऽ-चित् । मनसः । पतिः ॥८॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन् ! (मनश्चित्) भवान् ज्ञानस्त्ररूपः (मनसस्पतिः) सर्वेषां मनसां प्रेरकश्चास्ति (इन्द्रा-य, पातवे) जीवात्मनः तृप्तये (मदाय) आह्वादाय च (परि-षिच्यते) उपास्यते।

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन्! (मनश्चित्) आप ज्ञानस्वरूप हैं 'मनुते-इतिमनः' और (मनसस्पतिः) सब के मनों के पेरक हैं (इन्द्राय) जीवात्मा की (पातवे) तृप्ति के छिये (मदाय) आहाद के छिये (परिषिच्यसे) उपासना किये जाते हैं।

भावार्थ- जो छोग उपासना द्या अपने हृदय में ईश्वर को विराजमान करते हैं वे उसके मधुर आनन्द का पान करते हैं। तात्पर्य यह है कि याँ तो परमात्मा सर्वव्यापक होने के कारण सव के हृदय में स्थिर है पर जो लोग धारणा ध्यानादि साधनों से सम्पन्न होकर उस को अत्यन्त समीपी बनात हैं वे ही उसके मधुर आनन्द का पान कर सकते हैं अन्य नहीं ॥ ८ ॥

पर्वमान सुवीर्यं र्यायं सीम रिरीहि नः। इन्द्विन्द्रेण नो युजा ॥९॥३७॥ पर्वमान । सुऽवीर्यम् । रायम् । सोम् । रिरीहि । नः। इन्द्रो इति । इन्द्रेण । नः। युजा ॥९॥३७॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वेषां पावक ! ( सुवीर्यम् ) सुबलम् ( रियम् ) धनं च ( नः, रिरीहि ) अस्मभ्यं प्रयच्छतु ( इन्दो ) हे सर्व प्रकाशक ! ( इन्द्रेण ) परमैश्वर्येण सह (नः, युजा ) अस्मान् योजयतु ( सोम ) यतः सौम्यस्वभावो भवान्।

पदार्थ- (पवमान) हे सब को पवित्र करने वाछे (सुवीर्यम्) सुन्दरबळ को (रियम्) और धन को (नः, रिरीहि) हमको देयँ, (इन्दो) हे सर्व प्रकाशक (इन्द्रेण) परमैश्वर्य के साथ (नः, ग्रुजा) हमको युक्त करैं (सोम) आप सौम्यस्त्रभाव वाळे हैं।

भावार्थ- जो छोग सत्कर्मी बन कर ईश्वरपरायण होते हैं परमात्मा सर्वोपरि ऐश्वर्ष का उन्हीं को दान देता है ॥ ९ । ३७ ॥

इत्येकादशं मूक्तं सप्तात्रिंशत्तमावर्गश्च समाप्तः।

बह ग्यारहवां सक्त और सैंतीसवां वर्ग समाप्त हुआ।

## अथ नवर्चस्यद्वादशस्यसूक्तस्य—

१-९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २, ६-८ गायत्री । ३-५,९ निचृद्गायत्री ॥ षड्जःस्वरः॥

अथ उक्तपरमात्मानंयज्ञादिकर्मणः कर्तृत्वेनवर्णयति । अव उक्त परमात्मा को यज्ञादि कर्गें का कर्त्तोरूप से वर्णन करते हैं।

सोमां असृत्रमिन्देवः सुता ऋतस्य सार्दने । इन्द्रांय मर्धुमत्तमाः ॥१॥

सोमाः । असृत्रम् । इन्देवः । स्रुताः । ऋतस्यं । सदेने । इन्द्रीय । मधुमत्ऽतमाः ॥ १ ॥

पदार्थः -- (इन्द्राय) जीवातमने (मधुमत्तमाः) योहि आनन्दमयः (ऋतस्य) यज्ञस्य (सादने) स्थितौ (सुताः) उपास्यायः सः (इन्दवः) प्रकाशमयः (सोमाः) सौम्यस्वभाव-श्रास्ति (अस्त्रम्) तेनैवेदं जगत्तेने ।

पदार्थ — (इन्द्राय), जीवात्मा के छिये (मधुमत्तमाः) जो अत्य-न्त आनन्द मय परमात्मा है (ऋतस्य) यज्ञ की (सादने) स्थिति में जो (सुताः) उपास्य समझा गया है वह (इन्द्रवः) प्रकाशस्त्र रूप (सोमाः) सौम्य स्वभाव वाला है (अस्ट्राम्) उसी के द्वारा यह संसार रचा गया है।

भावार्थ- जो सब प्रकार की सचाइयों का एक मात्र अधि-करण है और जिस से बसन्तादि बङ्गरूप ऋतुओं का परिवर्तन होता है बही परमात्मा इस निखिळ ब्रह्माण्ड का अधिपति है ॥१॥ अभि विशां अनूषत् गावीं वृत्सं न मृातरः । इन्द्रं सोर्मस्य पीतये ॥२॥

अभि । विप्राः । अनुष्तु । गार्वः । वृत्सं । न । मातरः । इन्द्रम् । सोर्मस्य । पीतर्ये ॥ २ ॥

पद्ार्थः -- तमीश्वरं लब्धुम् (गावः ) इन्द्रियाणि (मातरः, वरसं, न ) यथामातृः वरस आश्रयते तद्दत् आश्रयन्ते तथैव च (विश्राः) विज्ञानिनः (सोमस्य, पीतये) सौम्यस्वभावम् निर्मातुम् (इन्द्रम्) परमारमानम् (अम्यनूषत्) विभृषयन्ति ।

पद्धि — उस परमात्मा को पाने के किये (गावः) इन्द्रियं (गातरः, वत्सम्, न) जैसे माता को वछड़ा आश्रयण करता है इसी मकार आश्रयण करती हैं उसी मकार (विमाः) विद्वानी छोग (सोमस्य, पीतये) सौम्य स्वभाव के बनाने के छिये (इन्द्रम्) परमात्मा को (अभि अनुषत) विभूषित करते हैं।

भावार्थ — जब तक पुरुष सौम्यस्त्रभाव परमात्मा को आश्र-यण नहीं करता तब तक उसके स्त्रभाव में सौम्य भाव नहीं आ सकते और उसका आश्रयण करना साधारण रीति से हो तो कोई अपूनता उत्पन्न नहीं कर सकता जब पुरुष परमात्मा में इम प्रकार अनुरक्त होता है जैसा कि बत्स अपनी माता में अनुरक्त होते हैं अथवा इन्द्रिये अपने शब्दादि विषयों में अनुरक्त होती हैं इस प्रकार की अनुरक्ति के बिना परमात्मा के भावों को पुरुष कदापि ग्रहण नहीं कर सकता ॥२॥

> मृद्च्युत्सेति सार्दैने सिन्धीरूमी विपृश्चित । सोमी गौरी अधि श्रितः ॥३॥

मृद्ग्च्युत् । क्षेति । सदंने । सिन्धीः । ऊर्मा । विष्ःश्चित्। सोमः । गौरी इति । अधि । श्रितः ॥ ३ ॥

पदार्थः — यथा (ऊर्मा) वीचयः (सिन्धोः) नदीराश्र-यन्ते अथ च (विपश्चित्) विद्वान् (गौरी, अधि, श्रितः) वेदवाचं अधितिष्ठति, तथैव (सोमः, मदच्युत्) आनन्दपदः सौम्यस्वभावो भगवान् (सादने, क्षेति) यज्ञस्थले सदा सुस्तेन निवसति।

पदार्थ — जिस प्रकार (ऊर्षा) तरंगें (सिन्धोः) नदी का आश्रयण करती हैं और (विपश्चित्) विद्वान (गौरी, आधि, श्रितः) वेदवाणी में अधिष्ठित होता है इसी प्रकार (सोमः, मदच्युत) आनन्द का देने वाळा सौम्य स्वभाव परमात्मा (सादने, क्षेति) यज्ञस्थळ को पिय समझता है।

भावार्थ — कर्म यज्ञ, योगयज्ञ, जप यज्ञ, इस प्रकार यज्ञ नाना प्रकार के हैं परन्तु ' यजनं यज्ञः' जिसमें ईश्वर का उपामना रूप अथवा विद्वानों की संगति रूप अथवा दानात्मक कर्म किये जाय उसका नाम यहां यज्ञ है और वह यज्ञ ईश्वर की प्राप्ति का सैवींपरि साधन है इसी अभिपाय से 'यज्ञो वे विष्णु द्या. ?। ३७। परमात्मा का नाम भी यज्ञ है इसी भाव को वर्णन करते हुये गीता में यह कहा है कि 'एवं बहुविधायज्ञा वितता ब्रह्मणो मुखे' इस प्रकार के कई एक यज्ञ वेद में वर्णन किये गये हैं ॥३॥

दिवो नाभा विचक्षणोऽब्यो वारे महीयते । सोमो यः सुकर्तुः कविः ॥ ४ ॥ दिवः । नाभौ । विऽचक्षणः । अब्यः । वारै । मुहीयते । सोमः । यः । सुऽक्रतुः । कविः ॥ ४॥

पदार्थः ——(यः) यः परमात्मा (दिवः, नाभा) द्युलो-कस्यै नाभिरास्त (विचक्षणः) सर्वजीं ऽस्ति (अन्यः) सर्वेषां भजनीयः (वोर, महीयते) सर्वेषां श्रेष्टानां श्रेष्टतमश्च (सोमः) सौम्यस्वभाववांश्चास्ति (सुकतुः) सत्कमी (कावेः) कान्तकमी चास्ति।

पदार्थ-(यः) जो परमात्मा (दिवः, नामा) द्युळोक का नाभि है (विचक्षणः) सर्वज्ञ है (अव्यः) सर्व का भजनीय है (वारे महीयते) जो सब श्रेष्ठों में श्रेष्टतम है (सोमः) सौम्यस्वभाव वाळा है (सुक्रतुः) सत्कर्मी है और (कविः) क्रान्तकर्मी है ॥

भावार्थ — जिस प्रकार 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' ते २।१ सत्य ज्ञान और अनन्तादि ग्रुणोंवाळा ब्रह्म है यह वाक्य सिद्धवस्तु को बोधन करता है इसी प्रकार उक्त मंत्र भी सिद्धवस्तु का बोधक है — और जो इस में महीयते कहा गया है ये भी सिद्धवस्तु का बोधक है परन्तु इस से ये शक्का कदापि नहीं होनी चाहिये कि इस में कर्तव्य का उपदेश नहीं, क्योंकि जब महीयते कह दिया तो अर्थ ये निकळे कि वह पूजा जाता है पूजा एक प्रकार का कर्म है उसी को कर्तव्य कहते हैं तात्पर्य ये निकळा कि-परमात्मा ने इस मंत्र में उपदेश किया है कि तुम छोग उक्त ग्रुण सम्पन्न परमात्मा का पूजन करो अर्थात् सन्ध्यावन्दनादि कर्मों से उसे वन्दनीय समझो ॥४॥

यः सोमः कुलशेष्वाँ अन्तः पवित्र आहितः । तमिन्दुः परि पस्वजे ॥५॥३८॥ यः । सोर्मः । कुलशेषु । आ । अन्तरिति । पवित्रे । आऽहितः । तम् । इन्दुः । परि । सस्वजे ॥५॥३८॥

पदार्थः—(यः) यःपरमात्मा (कलशेषु) वैदिकशब्देषु (आ) वर्णितः (पवित्रे, अन्तः) सब पावत्र वस्तुषु (आहितः) स्थिरोऽस्ति (सोमः) सौम्यस्वभाववाश्च (तम्, इन्दुः) तमीश्चरं विद्वांसः (परिषस्त्रेजे) लभन्ते ।

पद्धि——(यः) जो परमातमा (कळशेषु) कळंशावातीति कळ-शोवैदिकशब्दः' वैदिक शब्दों में (आ) वर्णन किया गया है (पिनत्रे, अन्तः) और सब पितत्र वस्तुओं में (आहितः) स्थिर है और (सोमः) सौम्यस्वभाव वाळा है (तम्, इन्दुः) उसको विद्वान् छोग (परिषस्वजे) लाभ करते हैं।

भावार्थ — विद्वान कोग परमात्मा की अभिन्यक्ति अर्थात् आ-विभीव को सब पवित्र वस्तुओं में उपकव्य करते हैं, तात्पर्य ये हैं कि जो जो विभूति वाकी वस्तु है उसमें वे परमात्मा के तेज को अनुभव करते हैं,माल्य होता है कि 'यद्यीह्रभृतिमत्मत्त्वं श्रीमदृर्जितमेय वा तत्तदेवावगच्छत्वं ममतेजोंऽशसम्भवम्'। कि जो जो विभूतिवाली वस्तु अथवा शोमा वाली वा यों कहो कि वलवाली है वह सब परमात्मा के तेज से ही उत्पन्न हुई है मालूम होता है गीता का यह भाव भी पूर्वोक्त मन्त्रों से ही लिया गया है ॥ ५। ३८॥

प्र वाचामिन्दुंरिष्यति समुद्रस्याधि विष्टपि । जिन्वन्कोशै मधुश्चतंम् ॥६॥ प्र । वार्चम् । इन्दुः । इष्यृति । समुद्रस्य । अधि । विष्टिपि । जिन्वेन् । कोशम् । मुधुऽञ्चतम् ॥६॥

पदार्थः—(समुद्रस्य, अघि, विष्टिष ) यःपरमात्मा अन्तिरिक्षमध्ये (मधुरचुतम, कोशम्) सर्वविधमधुरतायाः वर्षितारं कोशम् (जिन्वति ) वर्धयति (इन्दुः) परमैश्वर्यवान् स एव (वाचम, प्र, इष्यति ) वेदवाणीः प्रेरयति ।

पदार्थ--(समुद्रस्य, अधि, विष्टापि) "समुद्रयन्ति यस्मादापः स समुद्रः" जो परमात्मा अन्तरिक्ष् छोक के मध्य में (मधुक्चुतम्, कोश्चम्) सत्र प्रकार की मधुरताओं के सिश्चन करने वाले के श्वा को (जिन्वति) बढ़ाता है (इन्दुः) वही परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मा (वाचम्, प्र. इष्यति) वेदवाणी की पेरणा करता है।।

भावार्थ—परमात्मा के नियम से समुद्र अर्थात् अन्तिरिक्ष में जलों का सश्चय रहता है क्यों कि समुद्र के अर्थ ये हैं जिस में जलों का मलीमांति सञ्चार हो अर्थात् इतस्ततः गमन हो उसको समुद्र कहते हैं अन्तिरिक्ष लोक में मेघों का इतस्ततः गमन होता है इस लिये मुख्य नाम समुद्र इन्हीं का है, तात्पर्य ये हैं कि जिस परमात्मा ने इन विशाल नियमों को बनाया है उसी परमात्मा ने वेदरूपी वाणी को प्रकट किया है।

नित्यस्तोत्रो वनस्पतिधीनामन्तः संवर्द्धधः। हिन्वानो मार्नुषो युगा ॥७॥

निर्संऽस्तोत्रः । वनस्पतिः । धीनाम् । अन्तरिति । सबुःऽ-दुर्घः हिन्वानः । मार्नुषा । युगा ॥७॥ पदार्थः — स परमातमा ( नित्यस्तोत्रः ) नित्य स्तवनीयः ( वनस्पतिः ) सर्व ब्रह्माण्डाधिपतिः (धीनाम्, अन्तः ) बुद्धीना मयसानः ( सबः, दुषः ) अमृतेन तर्पकश्च ( मानुषा, युगा ) स्त्री पुरुषयोर्थुगलस्योत्पादकश्च ( हिन्यानः ) सर्वस्य तृप्ति कारकश्चास्ति ।

पद्रश्चि—वह परमात्मा (नित्यस्तोत्रः) नित्यस्तुति करने योग्य है (वनस्पतिः) सव ब्रह्माण्डों का स्वामी है (धीनाम्, अन्तः) बुद्धियों का अन्त है (सवः, दुघः) अमृत से परिपूर्ण करने वाला है (मानुषा, युगा) और स्त्री पुरुष के जोड़े को उत्पन्न करने वाला है (हिन्वानः) सबका तृष्ठि कारक है।

भावार्थ---बुद्धियों का अन्त उसको इस आभेपाय से कथन किया गया है कि मनुष्य की बुद्धि उसके पारावार को नहीं पा सकती इस छिये उसने मनुष्यों पर अत्यन्त करुणा करके अपने वेद रूपी ज्ञान का प्रकाश किया है।।।।।

अभि प्रिया दिवस्पदा सोमी हिन्वानो अर्षति । विर्पस्य धार्रया कविः ॥८॥

अभि । प्रिया । दिवः । पदा । सोर्मः । हिन्वानः । अर्षति । विर्परः । धारया । कविः ॥८॥

पदार्थः — (किवः) कान्त कर्मा (सोमः) साम्य खन्माववान् सः (दिवस्पदा) चुलोकस्य व्यापक रूपेणाधिकरण मास्ति (विप्रस्य) ज्ञानस्य (धारया) वर्षेण (प्रिया, अभि, अर्षति) अस्मारिप्रयं विधाय आनन्दयति।

पदार्थ — (किनः) क्रान्त कर्मा (सोमः) साम्यखभाव बाला परमात्मा (दिवस्पदा) गुलोक का व्यापक रूप से अधिकरण है (वि-प्रस्य) ज्ञान की (धारया) धारा से (पिया, अभि, अर्षति) इमको आनन्दित करता है।।।।

आ पेवमान धारय रियं सहस्रवर्चसम् ।

अस्मे ईन्दो स्वाभुवंम् ॥९॥३९॥७॥

आ । प्वमान् । धार्य । र्यिम् । सहस्रंऽवर्वसम् । अस्म इति । इन्दे। इति । सुऽआभुवेम् ॥९॥३९॥७॥

षदार्थः — ( पवमान ) हे सर्वेषां पावक ( इन्दो ) पर-मैश्वर्थशालि परमात्मन् । ( अस्मे ) अस्मन्यम् ( रियम् ) धनम् तथा ( सहस्रवर्चमं, स्वाभुवम् ) अल्बन्त दीप्तिमतो गृहान् ( आ, धारय ) धारयतु ददाात्विलंशेः।

पद्धि—(पवमान) हे सबको पवित्र करने वाळे (इन्हों) परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (अस्मे ) आप हमारे ळिये (रियम् ) धन को तथा (सहस्रवर्चसं, स्वाधुतम् ) अत्यन्त दीप्ति वाळे गृहों को (आ, धारण) धारण कराइये अर्थात् दीजिये।

भावार्थ--परमात्मा जिन पुरुषों के कर्यों द्वारा प्रसम्म होता है उनको अनन्त प्रकार की दीश्चियों वाले गृहों को देता है और नाना विध ऐश्वर्थ से उनको सम्पन्न करता है ॥९॥

> वेद्व्याख्यानपुण्येन मोहोममनिवर्स्यताम् । याचेऽहमीशतोद्यातदेदधर्मः प्रवर्तताम् ॥ इति द्वादशंसक्तमेकोनचलारिशतमो वर्गश्च समाप्तः।

यह ऋग्वेद के छठे अष्टक में सातवां अध्याय और उनताळीसवां वर्न, नवमण्डल में बारहवां सक्त समाप्त हुआ।

## अथ नवर्चस्य त्रयोदशस्य सूक्तस्य-

१—९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१,३,५,८गायत्री । ४ निचृद्गायत्री । ६ भुरिग्गायत्री । ७ पाद निचृद्गायत्री ९ यवमध्या गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अधुना परमात्मनः यज्ञादिकर्मप्रियता दानप्रियता च विधीयते ।

अब परमात्मा की यज्ञादि कर्म प्रियता और दान प्रियता को कहते हैं।

सोमः पुनानो अर्षति सहस्रधारो अर्स्रविः। वायोरिन्द्रस्य निष्कृतम् ॥१॥

सोर्मः । पुनानः । अर्षति । सृहस्रंऽघारः । अतिंऽअविः । वायोः । इन्द्रंस्य । निःऽकृतम् ॥१॥

पदार्थः—(सोमः) चराचर जगदुत्पादकः परमात्मा (पुनानः, अर्षति) सर्व पावयन् सर्वत्र व्याप्नोति, तथा च (सहस्रधारः) सहस्राणि वस्तूनां धारयति (अत्यविः) अत्यन्त रक्षकोऽस्ति (वायोः) कर्मशीलस्य (इन्द्रस्य) ज्ञानशीलस्य च विदुषः (निष्कृतम्) उद्धारकोऽस्ति ।

पदार्थ--( सोमः ) 'सृते चराचरं जगादिति सोमः' सब चराचर जगत् को उत्पन्न करने वाळा वह परमात्मा ( पुनानः, अर्थति ) सबको पवित्र करता हुआ सब जगह व्याप्त हो रहा है और (सहस्रधारः) सहस्रों वस्तुओं को धारण करने वाळा है ( अत्यविः ) अत्यन्त रक्षक है और (वायोः) कर्मशीळ तथा (इन्द्रस्य) ज्ञान शीळ विद्वानों का (निष्कृतं) उद्धार करने वाळा है।।

भावार्थ — यद्यपि परमात्मा सर्व रक्षक है वह किसी को द्वेष दृष्टि व पिय दृष्टि से नहीं देखता तथापि वह सत्कर्षी पुरुषों को शुभ फळ देता है और असरकर्षियों को अशुभ, इसी अभिप्राय से उस को कर्मशीळ पुरुषों का प्यारा वर्णन किया है।। १।।

पर्वमानमवस्यवो विश्रमभि प्र गांयत । सुष्वाणन्देववीतये ॥२॥

पर्वमानम्। अवस्यवः। विश्रम्। अभि। प्र। गायत्। सुऽस्वानम्। देवऽवीतये ॥२॥

पदार्थः—( अवस्यवः) हे सदुपदेशेन प्रजाः रिरक्षिषवो विद्यांतः ! भवन्तः ( देववीतये ) दिव्यैश्वर्यप्राप्तये ( सुष्वाणम् ) सर्वेषां प्रेरकम् ( पवमानम् , विश्रम् ) सर्वेषां पावायितारं पूर्ण-पुरुषम् ( आभि, प्र, गायत ) स्तुवन्तु ॥

पद्रार्थ-- (अवस्यवः) हे उपदेश द्वारा प्रजा की रक्षा चाहने बाळे विद्वानों ! आप (देववीतये) दिच्य ऐश्वर्य की प्राप्ति के छिये (सुष्ता-णम्, पवमानम्, विप्रम्) सबको पवित्र करने वाळे पूरण परमात्मा का (अभि, प्र, गायत) तुम गान करो।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे विद्वानों ! तुम उस पुरुष की उपासना करो जो सर्व पेरक है और सब को पवित्र करने वाला है और ज्यापक रूप से सर्वत्र स्थिर है ॥ २ ॥ पर्वन्ते वार्जसातये सोमाः सुद्दस्रपाजसः ।

गृणाना देववीतये ॥३॥

यवन्ते । वाजऽसातये । सोर्माः सृहस्रंऽपाजसः । मृणानाः । देवऽवीतये ॥ ३ ॥

पदार्थः -- उक्ता विद्वांसः (देववीतये ) ऐश्वर्यं लाभाय (गृणानाः) स्तुतिं कुर्वाणाः (सहस्रपाजसः) विविधबल सहिताः (सोमाः) सौम्यस्वभाववन्तः (वाजसातये) धर्मे युद्धेषु (पवन्ते ) पुनन्ति अस्मान् ।

पदार्थ-- उक्त विद्वान (देववीतये) ऐश्वर्य की प्राप्ति के छिये (ग्रुणाना) स्तुति करते हुये (सहस्रवाजसः) अनन्त प्रकार के वर्छों वाछे (सोमाः) स्त्रीम्य स्वभाव वाछे (घाजसातये) धर्म युद्धों में (प-वन्ते) हमको पवित्र करते हैं।

भावार्थ- जो छोग ईश्वर पर विश्वास रख कर अनन्त मकार के कछा कौश्वछादि वछों से सम्पन्न होते हैं वे ही सब प्रजा को पवित्र करते हैं अर्थात् अपने ज्ञान से प्रजा की रक्षा करते हैं ॥३॥

> जुत नो वाजसातये पर्वस्व बृह्तीरिषः । द्युमदिन्दो सुवीर्यम् ॥ ४॥

उत् । नः वार्जऽसातये । पर्वस्व । बृह्तीः । इषः। खुऽमत्। इंदोइति । सुऽवीर्थे ॥४॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यशालिपरमात्मन् ! (द्युमत्) दीतिमत् (सुवीर्यम्) धलम् (पवस्व) अस्मभ्यं देहि (उत्) तथा च (वाजसातये) युद्धेषु (न·, बृहतीः, इषः) अस्मभ्यं पवलां शाक्तिं प्रयच्छ ।

पदार्थ-( इन्दो ) हे परमैश्वर्य वाले परमात्मन ! ( शुमत् ) दीर्मिताला ( सुवीर्यम् ) वल ( पत्रस्व ) इमको दें ( उत ) और ( वाजस्मातये ) युद्धों में (नः, बृहतीः, इषः ) इमको वड़ी शक्ति प्रदान करें ॥॥॥

ते नः सहस्रिणं रुयिं पर्वन्तामा सुवीर्यम् । सुवाना देवास् इन्देवः ॥ ५ ॥ १ ॥

ते । नुः । सह्मिणं । र्योयं । पर्वतां । आ । सुऽवीरीं सुवानाः । देवासंः । इंदवः ॥ ५ । १ ॥

पदार्थः—(इन्दवः) परमैश्वर्यवान्परमात्मा (देवासः) दिव्यशाक्तिः (स्ववानाः) सर्वेषासुत्पादकः (स्ववीर्यम्) पर्याप्तं पराक्रमम् (आ, पवन्ताम्) सम्यक् ददातु तथा (ते) सः (सहस्रिणम्) अनेकविधम् (रियम्) ऐश्वर्यम् (नः) अस्म-भ्यम्प्रयच्छतु ।

पदार्थ-(इन्दवः) परमैश्वर्ययुक्तपरमात्मा (देवासः) दिन्य शक्तिवाळा (सुवानाः) सबको उत्पन्न करने वाळा (सुवीर्थम्) सुन्दर वळ को (आ, पवन्ताम्) भळी भांति इनको देय और (ते) वइ (सइस्रिणम्) अनन्त प्रकार के (गयम् (ऐश्वर्य को (नः) इमको देय।

भावार्थ--यहां 'व्यत्ययोबहुडम् ' इस मूत्र से एकवचन के स्थान में बहुवचन हुआ है इसाइवेये ईश्वर का ही प्रहण समझना चाहिये किसी अन्य का नहीं । क्षु॥ १॥

अत्यां हियाना न हेतृभिरसृष्यं वार्जसताये ।

विवारमञ्यमाशवंः ॥ ६ ॥

अत्याः । हियानाः । न । हेतृऽभिः । असृष्यं । वार्जंऽसातये । विवारं । अव्यं । आश्चवंः ॥६॥

पद्र्थिः—( अत्याः ) सर्वत्र वर्तमानः ( हियानाः ) स्तृय-मानः ( हेत् भिः, न ) श्रीव्रगाभिविद्युदादिशक्तिरिव (वाजसातये ) धर्मयुद्धेषु ( अस्त्रम् ) रक्षतु नः (विवारम् , आशवः) यद्द्रुतम् ज्ञानं विनाश्य ज्ञानस्य प्रकाशकः ( अव्यम् ) सर्वेषां रक्षकश्च तमुपासमहे ।

पदार्थ—(अत्याः) '' अति सर्वमित्यत्यः '' जो सर्वत्र परि पूर्ण हो उसका नाम अत्य है (हियानाः) प्रार्थमा किया गया (हेत्तिः) शीध्रगामी विद्युदादि शक्तियों के (न) समान (वाजसातये) धर्मयुद्धों में (अस्त्रम्) हमारी रक्षा करे (विवारम्, आशवः) जो शीध्र ही अज्ञान को नाम्न करके ज्ञान का प्रकाश करने वाळा और (अञ्यम्) सब का रक्षक है उसकी हम उपासना करते हैं।

भावार्थ--जो पुरुष ज्ञान स्वरूप परमात्मा की उपासना करते हैं और एकमात्र उसी का भरोसा रखते हैं वे धर्म युद्धों में सदैव विजयी होते हैं ॥६॥

> वाश्रा अर्षुन्तीन्दंवोऽभि वृत्सं न घेनवंः । दधन्विरे गर्भस्त्योः ॥ ७ ॥

वाश्राः। अर्पति । इंदवः। अभि । वृत्सं । न । धेनवः।

दघन्विरे । गर्भस्त्योः ॥७॥

पदार्थः—( घेनवः ) इन्द्रियाणि ( न ) यथा ( वत्सम् ) स्वं प्रियार्थमभियान्ति तथैव ( वाश्राः ) सर्वशास्त्रयोनिः (इन्दवः) परमात्मा ( अभ्यर्धन्ति ) स्वोपासकमभियाति ( गत्रस्योः ) स्वप्र-काशम् ( द्विन्वरे ) वितनोति च ।

पदार्थ--(धेनवः) इन्द्रियें (न) जिस प्रकार (वत्सं,) अपने प्रिय अर्थ की ओर जाती हैं उसी प्रकार (वाश्राः) जो वेदादि शास्त्रों की योनि हैं (इन्द्रवः) वह प्रमात्ना (अभ्यपित ) अपने उपासक की ओर जाता है (गमस्त्योः, दर्धन्विरे) और सर्वत्र अपना प्रकाश फैळाता है।

भावार्थ — उपासक पुरुष जब शुद्ध हृदय से ईश्वर की उपासना करता है तो ईश्वर का प्रकाश उसको आकर प्रकाशित करता है 'उपारयतेऽनेनेत्युपासनम्.' जिससे ईश्वर की समीपता लाम की जाय उम्र कम का नाम उपासन कर्म है समीपता के अर्थ यहां ज्ञान द्वारा समीप होने के हैं किसी देश द्वारा समीप होने के नहीं इस लिये जब परमात्मा ज्ञान द्वारा समीप होता है तो उसका प्रकाश उपासक के हृदय को अवश्यमेव प्रकाशित करता है।।।।।

जुष्ट् इन्द्रांय मत्सुरः पर्वमान् किनक्रदत् । विश्वा अपृ दिषों जिह ॥ ८ ॥ जुष्टः । इद्रांय । मृत्सुरः । पर्वमान । किनक्रदत् । विश्वां । अपं । दिषः । जिह ॥८॥

पदार्थः—( इन्द्राय ) यो धर्मवतां विदुषां ( जुष्टः ) सहचरोऽस्ति ( मत्सरः ) यश्च न्यायमदेन मत्तश्चमः ( पवमानः )

सर्वस्यपावियता (किनक्रदत् ) सर्वेभ्यः सदुपदेशदाता (विश्वा) कृत्स्नानि (अप, द्विषः, जिह ) मम राग द्वेषादानि नाशयतु सः ।

पदार्थ — (इन्द्राय) जो धर्मप्रिय विद्वानों का (जुष्टः) संगी हैं (मत्सरः) जो न्याय रूपी पद से पत्त हैवह (पवपानः) सब को पवित्र करने वाला (किनकदत्) सब को सदुपदेश दाता (विश्वा) सम्पूर्ण (अप, द्विपः, जिहा) जो हमारे राग क्रेषादि हैं उनको नाश करे !!

भावार्थ--जो कोग ईश्वर परायण हो कर अपनी जीवनयात्रा करते हैं परमात्मा उन के रागवेषादि भावों को निवृत्त करता है ॥८॥

अपुष्ठन्तो अरोब्णः पर्वमानाः स्वर्देशः । योनांवृतस्यं सीदत् ॥ ९ ॥ २ ॥ अपुऽघ्वतः । अरोब्णः । पवमानाः । स्वःऽर्देशः । योनौ । ऋतस्यं । सीदत् ॥९॥२॥

पदार्थः—( अरावणः ) दुष्टान् ( अपन्नतः ) दारुणं दण्डं ददत् ( पवमानाः ) सतः पावयन् ( स्वर्दशः ) सर्वद्रष्टा परमा-तमा ( ऋतस्य ) सत्कर्मरूपयज्ञस्य ( योनौ ) वेद्याम् ( सीदत ) आगत्य तिष्ठतु ।

पद्रश्चि——( अराव्णः ) दुष्टों को ( अपघ्रतः ) दारुण दण्ड देने नाला ( पन्नानाः ) सत्किभिओं को पनित्र करने नाला ( खर्दशः ) सर्व द्रष्टा परमात्मा ( ऋतस्य ) सत्किम रूपी यज्ञ की ( योनौ ) नेदी में ( सी-दत ) आकर निराज मान हो ।

भावार्थ--कर्ष योगी और ज्ञान योगियों के यज्ञों में परमात्मा अपने सद्भावों से आकर सदैव विराज मान होता है तात्पर्य यह है कि परमात्मा के मात्र सत्कर्मों बारा आभिन्यक्त होते हैं इसी छिये आकर विराजना कथन किया गया है। वस्तुतः परमात्मा सदैव क्टस्थनित्य है कहीं जाता आता नहीं इसी अभिनाय से कहा है कि 'नद्रजिति तन्नेजिति हूरे तहान्तिके'' बढ़ाः ४०। ५। यह अज्ञानियों की हिष्ट में चळता है और वास्तव में सभीय, इस प्रकार वेद उसको सर्वत्र गतिरहित वर्णन करता है।।९।।

इति त्रयोददांमूक्तं द्वितीयो वर्गम्य समाप्तः । यह तेरहवां स्क और दूसरा वर्ग समाप्त हुमा ।

अथाष्टर्चस्य चतुर्दश सुक्तस्य-

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१-३, ५, ७ गायत्री । ४, ८ निचृद्रायत्री । ६ ककुम्मती गायत्री ॥ षडुजः स्वरः ॥

> अथोक्तपरमात्मन अन्येगुणा वर्ण्यन्ते । अव उक्त परमात्मा के अन्य गुणों का वर्णन करते हैं। परि प्रासिष्यदत्कृतिः सिन्धौरूर्माविध श्रितः । कारं विश्वत्पुरुस्पृहंस् ॥ १॥

पीरं । प्र । आसिस्यद्त् । कृविः । सिंधोः । ऊर्मौ । अधि । श्रितः । कारं । विश्वत् । पुरुऽस्पृहं ॥१॥

पदार्थः--(सिन्धोः, ऊमीं) यः समुद्रतरङ्गाणाम् ( अधि,

श्रितः ) निर्माता (कारम्, विश्वत् पुरुत्पृहम् ) येन सर्वजन मनोरथरूपः संसारोनिरमायि (कविः ) स एव परमात्मा (परि प्रासिष्यदत् ) सर्वत्र व्यामोति ।

पद्रार्थ--(सिन्धोः ऊमौं) जिसने समुद्र की कहरों को ( अधि-श्रितः) निर्माण किया (कारम्, विश्रत्, पुरुस्पृहम्) जिसने सर्वजनों के मनोस्थ रूप इस कार्य ब्रह्माण्ड को बनाया (कविः) वही परमात्मा (पिर, प्रासिष्यदत्) सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है।

भावार्थ — उस परमात्मा ने इस ब्रह्माण्ड में नाना मकार की रचनाओं को बनाया है, कईं। महासागरों में अनन्त मकार की छहरें उठती हैं। कहीं हिमाळय के उच शिखर नभोमण्डळवर्ती वायुओं से संघर्षण कर रहे हैं एवं नाना मकार की रचनाओं का रचयिता वहीं एरमात्मा है।।१॥

गिरा यदी सर्बन्धवः पश्च त्रातां अपस्यवः ।
परिष्कुण्वन्ति धर्णसिम् ॥ २ ॥
गिरा । यदि । सऽवंधवः । पंत्रं । त्राताः । अपस्यवः ।
परिऽकुण्वंति । धर्णसिं ॥२॥

पदार्थः—(पञ्च, ब्राताः) पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि (सब-न्धवः) कर्मेन्द्रियसहिताः (यदि, अपस्यवः) यदा ईश्वर पराणि भवन्ति तदा (गिरा) परमास्मस्तुत्या (धर्णसिम्) इमां पृथिवीम् (परिष्कृण्वन्ति) भृषयन्ति ।

पदार्थ- (पश्च, ब्राताः) पांचक्कानेन्द्रियें (सवन्धवः) कर्मेन्द्रियों के साथ (यदि, अपस्यवः) जब ईश्वर परायण हो जाती हैं तो (गिरा) परमात्मा की स्तुति से (धर्णसिम्) इस पृथिवी को (परिष्कृण्यन्ति) भृषित कर देती हैं।

भावार्थ—कानयोगी पुरुष जब शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध इन पांचों विषयों को हटा कर अपने पांचों ज्ञानेन्द्रियों को ईश्वर की ओर लगा देता है तो इस सम्पूर्ण संसार को अलंकृत करता है तात्पर्य यह है कि स्वभावतः विहर्भुख इन्द्रियों को जिनको "पगिश्चि खानिन्यतृणत्स्त्रयंभुः" कठ १ । रे । स्वयंभू विधाना ने स्वभावतः वाहर की ओर बहने वाकी वनाया है, कोई एक धीर बीर धुरुष ही उनके वेग को वाहर से हटा कर उनको अन्तर्भुखी बनाता है अन्य नहीं ॥२॥

आदंस्य शुध्मिणो र्से विश्वं देवा अंगत्सत । यदी गोभिर्वसायते ॥ ३॥

आत् । अस्य । शुब्भिणः । रसे । विश्वे । देवाः । अमृत्सत् । यदि । गोभिः । वसायते ॥३॥

पदार्थः—(यदि) चेद् (विश्वेदेवाः) सम्पूर्णविद्यांसः (अस्य)इमम्पूर्वोक्तम् (शुष्मिणः) बिलनम्परमात्मानं (गोभिः, वसायते) इन्द्रियगोचरं कुर्युः (आत्) तदा पुनः ते सर्वे (अमत्सत) ध्यानविषयं तं कृत्वा नन्दन्ति ॥

पद्र्शि -- (यदि) अगर (विश्वदेवाः) सम्पूर्ण विद्वान् (अस्य) पूर्वोक्त (शुन्तिणः) बळसम्पन्न परमात्मा को (गोभिः, वसायते) शन्द्रियगोचर कर सकें (आत्) तदनन्तर वे सब देव (अमत्सत) उस को ध्यान का विषय बनाकर आनन्दित होते हैं।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे मनुष्यो ! तुन्हारे

इन्द्रिय तुमको स्वमाव से बहिर्मुख बनाते हैं तुम यदि संयमी बन कर उनका संयम करो तो इन्द्रिय परमारमा के स्वक्ष्य को विषय करके तुम्हें आनन्दित करेंगे, इसी अभिपाय से उपनिषद में कहा है कि "काश्चि-द्धीरः प्रत्यागात्मानमेंक्षत" क॰ शाश कोई धीर पुरुष ही प्रत्यगात्मा को देख सकता है, यहां देखने के अर्थ व इन्द्रियगोचर करने के अर्थ मृतिमान पदार्थ के समान देखने के नहीं, किन्तु जिस प्रकार निराकार और निरूप होने पर भी सुख दुःखादिकों का अनुभव होता है इस प्रकार अनुभव का विषय बनाने का नाम यहां देखना व इन्द्रिय गोचर करना है इसी अधिमाय से "इत्यते त्याया बुद्धा सुक्ष्मया सुक्षम-विशिभः" कि वह सक्ष्म पुद्धि के द्धारा देखा जा सकता है, सक्ष्म पुद्धि से तात्पर्य पहां योगज सामध्य का है अर्थात् चिचहित्त निरोध द्धारा परमात्मा का अनुभव हो सकता है इसी आभिमाय से कहा है कि "तदाद्ध दुः स्वरूप दुवर्म मम्" उस समय दृष्टा के स्वरूप में स्थिति हो जाती है इसी अभिमाय से कहा है कि "तदाद्ध दुः स्वरूप दुवर्म मम्" उस समय दृष्टा के स्वरूप में स्थिति हो जाती है इसी अभिमाय से कहा है कि "तदाद्ध दुः स्वरूप दुवर्म मम् अक्षा है कि "तदाद्ध सो सिमाय से कहा है कि "तदाद्ध सो सिमाय से कहा है कि "तदाद्ध सो सिमायते" ॥३॥

निरिणानो विघाविति जहुच्छर्याणि तान्वां । अत्रा सञ्जिप्तते युजा ॥ ४ ॥

निऽरिणानः । वि । धावति । जर्दत् । शर्याणि । सान्वां । अत्रं । सं । जिन्नते । युजा ॥४॥

पहार्थः — उक्तः परमात्मा (निरिणानः) ज्ञानित्रवयो भवन् (तान्त्रा) स्वप्रकाहोन (द्वाराणि) स्वप्रकाहारहिमवर्गे जहत् (विधावति) जिज्ञासुबुद्धौ तिष्ठति (अत्र, युजा) अत्र परमात्मिन योगेन (सं, जिन्नते) उपासकाः स्वाज्ञानं न्नन्ति।

पद्यि—उक्त परमात्मा (निरिणानः) ज्ञान का विषय होता हुआ (सान्वा) अपने प्रकाश से (बाराणि) अपनी प्रकाश रहिमयों को छोड़ता हुआ (विधावति) जिज्ञासु के बुद्धिगत होता है (अत्र, युनाः) उस परमात्मा में युक्त होकर (सं. जिल्लते) जपासक छोग अज्ञानों का नाश करते हैं॥

भावार्थ--ध्यान का निषय हुआ वह परमात्मा जिज्ञासुओं के अन्तः करणों को निर्मल करता है और जिज्ञासुजन उस की उपासना करते हुये अज्ञान को नाग्र करके परम गति को माप्त होते हैं ॥॥॥

नृप्तीभियों विवस्तंतः शुभ्रो न मांमृजे युवां। गाः क्रंण्वानो न निर्णिजम् ॥ ५ ॥ ३ ॥ नृप्तीभिः। यः। विवस्तंतः। शुभ्रः। न । ममृजे। युवां। गाः। क्रुग्वानः। न । निःऽनिजी ॥५॥

पदार्थः—(यः) यः परमात्मा (विवस्ततः) विज्ञानिनो जिज्ञासोः (नर्ताभिः) चित्तवृत्तिभिः (शुभः) प्रकाशमानः (युवा) समीपस्थयस्तु (न) इव (मामृजे) साक्षात्कृतोभवति स साक्षारकारश्च (गाः कृण्वानः) इन्द्रियाणि प्रीणयन् (निर्णि-जम, न) रूपमिव सम्पद्यते।

पद्मार्थ — (यः) जो परपातमा विवस्त्रतः) विज्ञान वाळे जिज्ञासु की (नप्तीभिः) चित्त दृत्तियों द्वारा (शुभ्रः) प्रकाशित होकर (युवा) समीपस्थ वस्तु के (न) समान (मामृजे) साक्षात्कार को प्राप्त होता है और वह साक्षात्कार (गाः कृण्यामः) इन्द्रियों को प्रसन्न करते हुये (निर्मिजं, न) रूप के समान होता है।।

भाव(र्थ—-जो पुरुष अपने मन को शुद्ध करते हैं वे उस पुरुष का साक्षात्कार करते हैं उन पुरुषों की चित्त द्वात्तियें उसको इस्तामलक वत् साक्षाद्व से अनुभव करती हैं, अर्थात् शुद्धमन द्वारा साक्षात् किये हुये परमात्मध्यान में किर किसी मकार का भी संश्रय व विपर्यय ज्ञान नहीं होता ॥५॥३॥

अति श्रिती तिर्श्वतां गृब्या जिंगात्यण्व्यां । वृग्तुमियर्ति यं विदे ॥ ६ ॥ अति । श्रिति । तिरश्चतां । गृब्या । जिगाति । अण्व्यां । वग्तुम् । इयर्ति । यं । विदे ॥६॥

पदार्थः—(अति, श्रिती) अनन्याधारः परमात्मा (अण्व्या) अणुभिः (तिरश्रता) तीक्ष्णाभिः (गव्या) इन्द्रियवृत्तिभिः (जिगाति) प्रकाश्यते (यं) यम् (वग्नुम्) शब्द
प्रमाणम् (विदे) जिज्ञासवे (इयर्ति) प्रकटयति अन्यस्मै न।

पद्रार्थ--(अति, त्रिती) 'श्रितिमतिकान्तः अतिश्रिती" जो किसी अन्यवस्तु के आश्रित न हो उसका नाम अतिश्रिती अर्थात् सबका आश्रय परमात्मा (अण्व्या) सूक्ष्म (तिरश्रता) तीक्ष्ण (गव्या) इन्द्रियों की द्यत्तियों से (जिगाति) प्रकाश को प्राप्त होता है (यं) जिसकी (वग्नुम्) शब्द प्रमाण (विदे) जिज्ञासु के लिये (इयितें) प्रकटकरता है ॥

भावार्थ--जन धारणा ध्यानादि योगाङ्गों से चित्त की द्वतियें निर्मे होती हैं तो उक्त परमात्मा को विषय करती हैं जो पुरुष अब्द प्रमाण पर विश्वास करते हैं वे साधन सम्पन्न द्वतियों के द्वारा उसका अनुभव करते हैं अन्य नहीं ॥६॥ अभि क्षिपः समंग्मत मुर्जयन्तीरिषस्पतिम् । पृष्ठा गृंभ्णत वाजिनंः ॥ ७॥

अभि । क्षिपंः । सम् । अग्मृत् । मुर्जयन्तीः । हृषः । पतिम् पृष्ठा । गृम्णत् । वाजिनंः ॥ ७॥

पद्यर्थः -- ( क्षिपः ) चित्तवृत्तयः ( अभि ) सर्वतः ( इष-स्पतिम् ) सर्वेश्वर्यस्वामिनम् ( मर्जयन्तीः ) प्रकाशयन्तः ( सम-म्मत ) समाधिदशामधिगच्छन्ति तत्र च ( वाजिनः ) अखिल बलानाम् ( पृष्ठा ) आधारम् ( गृम्णत ) गृह्णन्ति ।

पद्धि-- (क्षिपं: ) चित्तद्यत्तियं (अभि ) सब ओर से (इप-स्पतिम् ) जो सब ऐश्वर्षों का पति है उसको (मर्जयन्तीः ) मकाशित करती हुर्यी (समग्मत ) समाधि अवस्था को पाप्त होती हैं, और वहां (वाजिनः ) सब बळों के (पृष्ठा) अधिकरण को (गृभ्णत) प्रहण करती हैं।

भावार्थ — परमात्मा सब पदार्थों का अधिकरण है अर्थात् उसी की सत्ता से सब पदार्थ स्थिर हो रहे, हैं उस बलस्वरूप परमात्मा का साक्षात्कार समाधि अवस्था के विना कदापि नहीं हो सकता ॥७॥

परि दिव्यानि मर्छश्चिर्श्वानि सोम् पार्थिवा । वस्त्रीन याह्यस्मुयुः ॥ ८॥ ४॥ परि । दिव्यानि । मर्श्वशत् । विश्वानि । सोम् । पार्थिवा ।

वसूनि । याहि । अस्मज्यः ॥ ८ । ४ ॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! (दिन्यादिनि) विचिन्त्राणि (पार्थिकानि) पृथिवीसम्बन्धीनि (विश्वानि, वसुनि) सर्वाणि धनानि (मर्मृशत्) प्रयच्छन् (अस्मयुः) अस्मानुद्ध-र्त्तुमिच्छन् (परि, याहि) अस्मान् प्राप्नुहि।

पदार्थ-( सोम ) हे परमात्मन् ! (विन्यानि) दिन्य (पर्धर्थ-वानि) पृथिवीळोक के ( विश्वानि, वस्नि) सम्पूर्ण धर्नों के (मर्ध्यत्) सहित (अस्मयुः) इमारे उद्धार की इच्छा करते हुये (परि, यादि) हमको प्राप्त हों।

भावार्थ-पार्थिवानि यह कथन यहां उपळक्षण मात्र है अर्थात् पृथिवी छोक अथवा युळोक के जितने ऐश्वर्थ हैं उनको परमात्मा हमें मदान करे इस सक्त में परमात्मा के सर्वाश्रयस्व और सर्वदातृत्वादि अनेक मकार के गुणों का वर्णन किया है ॥ ८। ४॥

> चतुर्दशं मुक्तं चतुर्थेविगश्च समाप्तः । यह चौदहवां स्रुक्त और चौधा वर्ग पूरा हुआ ।

> > अथर्चस्य पश्चदशसृक्तस्य--

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३-५,८ निचृद्गायत्री । २, ६ गायत्री । ७ विराड् गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ गुणान्तरैः परमात्मनोमहत्त्वं वर्ष्यते ।

अब अन्य गुणों से परमात्मा का महत्व कथन करते हैं।

एष धिया यात्यण्व्या शरो रथेभिराश्चभिः। गन्छन्निन्द्रस्य निष्कृतम्॥ १॥

एषः । धिया । याति । अण्व्यां । ग्रूरः । रथेभिः । आशुऽभिः । गर्च्छन् । इन्द्रस्य । निःऽकृतम् ॥१॥

पदार्थः—(एषः) अयं परमात्मा (धिया, अण्व्या) सूक्ष्मया स्वधारणशक्या (याति) सर्वत्र प्राप्तोति (रथेभिः) शक्तिभिः (आशुभिः) शीघगाभिः (इन्द्रस्य, निष्कृतम्) जीवान् उद्धर्तुम् (शूरः) अविद्यादिदोषान् शमयन् (गच्छन्) जगन्निर्माणरूपकर्म करोति।

पदार्थ — (एषः) यह परमात्मा (धिया, अण्व्या) सूक्ष्म अपनी धारणशक्ति से (याति) सर्वत्र माप्त हो रहा है (रथेभिः, आश्रुभिः) अपनी श्रीघ्रगामिनी शक्तियों से (इन्द्रस्य, निष्कृतं) जीवात्मा के उद्धार के लिये (श्रुरः) "श्रुणाति हन्तीतिश्रुरः" अविद्यादि दोषों को हनन करने वाला (गच्छन्) जगद्रचनारूप कर्म करता है ॥

भावार्थ--परमात्मा जीवों को कर्मों का फछ भ्रुगाने के छिये इस संसाररूपी रचना को रचता है और वह अपनी विविध शाक्तियों के द्वारा सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है अर्थात् जिस र स्थान में परमात्मा की व्यापकता है उस र स्थान में परमात्मा अनन्त शक्तियों के साथ विग्रजमान है।। १॥

> णुष पुरू घियायते बृह्ते देवतातये । यत्रामृताम आसंते ॥ २ ॥

एषः । पुरु । धियाऽयते । बृहते । देवऽतातये । यत्र । अमृतासः । आसंते ॥२॥

पदार्थः—( एषः ) असौ परमात्मा ( पुरु, धियायते ) अनन्ति विज्ञानानां दातास्ति ( बृहते, देवतातये ) शश्चत जगति देवत्वं विवर्द्धयिषुः (यत्र ) यत प्राप्य ( अमृतासः, आसते ) अमृतत्वं प्राप्यते ।

पद्धि — (एषः) यह पूर्वोक्त परमात्मा (पुरु, धियायते) अनन्त विज्ञानों का दाता है (बृहते, देवतातये) सदैव संसार में देवत्व फैळाने का अभिकाषी है (यत्र) जिस ब्रह्म को प्राप्त होकर (अमृः ताब:, आसते) अमृतभाव को प्राप्त हो जाते हैं।

भावार्थ — परमात्मा अनन्तकर्मा है उस की शक्तियों के पारावार को कोई पान हीं सकता, इसी अभिनाय से कहा है 'तिस्मिन्ट क्टे परावरे' उस परावर ब्रह्म के जानने पर हृदय की ग्रन्थि खुळ जाती है और इसी अभिनाय से ''परास्य शिक्तिविविधेव श्रूयते'' इत्यादि वाक्यों में उपनिषत्कार ऋषियों ने भी कहा है कि उसकी शक्तियें असंख्यात हैं उसी को जान कर मनुष्य अमृत पद को लाम कर सकता है अन्यथा नहीं ॥२॥

पुष हितो वि नीयतेऽन्तः शुभावता पृथा । यदी तुञ्जन्ति भूर्णयः ॥ ३ ॥ पुषः । हितः । वि । नीयते । अन्तरिति । शुभऽवता । पृथा । यदि । तुजन्ति । भूर्णयः ॥३॥ पदार्थः—(यदि, भृणेयः) यद्यपासकाः (तुझन्ति) तदाज्ञां पालयन्ति तदा (शुभ्रावता) शुभेन (पथा) मार्गेण (एषः, हितः) तं हितकरम्, (अन्तः, विनीयते) अन्तःकरणे सुरथापयन्ति।

पद्रार्थ--(यदि, पूर्णयः) यदि उपासक छोग (तुज्जन्ति) उसकी आज्ञा का पाछन करते हैं तो (शुभ्रावता) शुभ (पथा) मार्ग-द्वारा (एपः, दितः) उस दितकारक परमात्मा को (अन्तः, विनीयते) अन्तःकरण में स्थिर करते हैं।

भावार्थ-- जो लोग यम नियमों का पालन करते हैं वे अपने अन्तः करण में परमात्मसत्ता का साक्षात्कार करते हैं और परम पद को लाभ करते हैं ॥३॥

एष शृङ्गाणि दोर्धुविच्छिशीते यूथ्यो हुषा । चृम्णा दर्धान ओर्जसा ॥ ४ ॥ एषः । शृङ्गाणि । दोर्धुवत् । शिशीते । यूथ्यः । वृषा । चृम्णा । दर्धानः । ओर्जसा ॥४॥

पदार्थः—( एषः ) उक्त ईश्वरः (शृङ्गाणि ) आखिललो-कान् (दोधुवत् ) चालयति ( शिशीते ) सर्वत्रगोऽस्ति (यूथ्यः ) सर्वपतिः ( वृषा ) कामनाप्रदः ( ओजसा ) स्वतेजसां ( नृम्णा ) कृत्रनमैश्वर्य ( दधानः ) धारयन् तिष्ठति ।

पद्रश्चि—(एपः) उक्त परवात्मा (शृह्गणि) सब ब्रह्माण्डों को (दोधुबत्) गतिश्रीछ करता है (ब्रिशीते) सर्वव्यापक है (युध्यः)

सबका पति है ( हुपा ) कामनाओं की दृष्टि करने वाळा है ( ओजसा ) अपने पराक्रम से (तृम्णा ) सब ऐश्वर्यों को (द्रधानः) धारण कर रहा है।

भावार्थ--वही परमात्म कोटानुकीटि ब्रह्माण्डों का चलानेवाला है, और उसी ने इन ब्रह्माण्डों में विद्युत आदि शक्तियों को उत्पन्न करके अनेक प्रकार के आकर्षण विकर्षण आदि गुणों को उत्पन्न किया है एक-मात्र उसकी उपासना करने से मनुष्य सद्गति को लाभ कर सकता है ॥४॥

> एष रुक्मिमिरीयते वाजी शुक्रेभिरंशुभिः। पतिः सिन्धूनां भवंन ॥ ५॥

पुषः । रुक्मिऽभिः । ईयते । वाजी । शुभ्रेभिः। अंशुऽभिः। पतिः । सिंधूनां । भवेन ॥५॥

पदार्थः—( एषः, वाजी ) अनन्तबलोऽयं परमात्मा ( रु-विमिभः, शुभ्रे।भः, अंशुभिः ) दीतिमतीभिः स्वच्छाभिः प्रकाश-मयशक्तिभिः ( ईयते ) सर्वत्र व्याप्नोति ( सिन्धूनाम् ) स्यन्द-नशीलप्रकृतीनाम् ( पतिः, भवन् ) पतिःसोऽस्ति ।

पदार्थ — (एषः, वाजी) अनन्तव छवाछा यह पूर्वोक्त परमा-रंमा (किनाभः) दीसिमती (शुश्रोभः) निर्मेळ (अंशुभिः) प्रकाशक्ष शक्तियों से (ईयते) सर्वत्र व्याप्त हो रहा है (सिन्धूनाम्) स्यन्दनशीळ सब प्रकृतियों का (पतिः, भवन्) वह पति है।

भावार्थ--मकृति परिणामिन नित्य है परमात्मा की कृति अर्थात् यत्न से प्रकृति परिणामभाव को धारण करती है उस से महत्तत्व और महत्तक्व से अहंकार और अहंकार से पश्चतन्मात्र इस प्रकार सृष्टि की रचना होती है, इस अभिभाय से उसको स्यन्दनशीख अर्थात् बहनेवाछी मकुतियों का अधिपति कथन किया गया है उक्तप्रकार के गुणों वाला परमात्मा उस पुरुष के हृद्य में अपनी अनन्त शक्तियों का आविर्धाद करता है जो पुरुष अपनी अनन्य भक्ति से उसकी उपासना करता है ॥५॥

एष वसूंनि पिब्द्ना परुंषा यियुवाँ अति । अव शादेषु गच्छति ॥ ६ ॥ एषः । वसूंनि । पिब्द्ना । परुंषा । यृषिऽवान् । अति । अर्व । शादेषु । गच्छति ॥६॥

पदार्थः—( एषः ) असौ परमातमा ( वस्नुनि ) ऐश्वर्याणि ( पिब्दना ) अपहरतः ( परुषा ) दारुणान् राक्षसान् ( अति, यियवान् ) अतिक्रम्य ( शादेषु ) युद्धेषु मक्तान् ( अवगच्छति ) बहुविधज्ञानादीनि साधनानि प्रदाय रक्षति ।

पदार्थ--(एपः) यह पूर्वोक्त परमात्मा (वस्नि) ऐश्वर्यों को (पिन्दना) छीनने वाले (परुषा) कठोर राक्षसों को (अति,यियवान्) आतिक्रमण करके (श्वादेषु) युद्धों में भक्तों की (अवगच्छिति) अनेक प्रकार से ज्ञानादिकों को देकर रक्षा करता है।

भावार्थ--जो पुरुष अपने पवित्र भावों से परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उनकी अवस्यमेव रक्षा करता है ॥ ६ ॥

> ष्तं मृजन्ति मर्ज्यमुषु द्रोणेष्वायवः । प्रचक्राणं मुहीरिषः ॥ ७ ॥ सन्दर्भनः । प्रचीतः । उत्तरे । द्रोणीयः । ३

प्तं । मृज्नित् । मर्ज्यंम् । उपं । द्रोणेषु । आयर्वः । प्रऽ-चुकाणम् । मुद्दीः । इषः ॥७॥ पदार्थः—( आयवः ) मनुष्याः ( मर्ज्यम्, एतम् ) ध्या-तन्यमिमं परमात्मानम् ( द्रोणेषु ) अन्तःकरणेषु संस्थाप्य (उप, मृजान्त) उपासते (महीः, इषः) यो हीश्वरः महद्वनाधैश्वर्यं (पचकाणम् ) कुर्वन्नास्ते ॥

पदार्थ-(आयवः) मनुष्य (मज्ये, एतम् ध्यान करने योग्य इस परमात्मा को (द्रोणेषु) अन्तःकरणों में रख कर (जप, मुजन्ति) जपासना करते हैं, (प्रचक्राणं) जो परमात्मा (महीः, इषः) बढ़े भारी अन्नाधै स्यों का दाता है।

भावार्थ- उपासकों को चाहिये कि वे उपासनासमय में पर-मात्मा के विराद्खरूप का ध्यान करते हुए उसके गुणों द्वारा उसका उपासन करें अर्थात् उसकी शक्तियों का अनुसन्धान करते हुए उसके विराद्खरूप को भी अपनी बुद्धि में स्थिर करें ॥॥

प्तमु त्यं दश् क्षिपों मृजन्ति सप्त धीतयः। स्वायुषं मृदिन्तिमम् ॥ ८ ॥ ५ ॥ प्तं । ऊं इति । त्यं । दर्श । क्षिपः । मृजंति । स्प्त । धीतयः । सुऽआयुषं । मृदिन्ऽतमं ॥८॥५॥

पदार्थः—( एतं त्यं, उ ) तं सर्वगुणसम्पन्नं परमात्मानम् ( दशक्षिपः ) दशेन्द्रियाणि ( सप्तधीतयः ) सप्तेन्द्रियवृतयश्च ( मृजन्ति ) प्रकटयन्ति च परमात्मा ( स्वायुधं ) स्वतन्त्रतया विराजते यश्च ( मदिन्तमम् ) सर्वोनन्ददाताऽस्ति ।

पदार्थ- ( एतं, त्यम्, उ ) उस सर्वग्रुणसम्पन्न परमात्या को (दश्च, क्षिपः) दश्च इन्द्रियें और (सप्त, धीतयः) और सात बारणा-

दिवृतिर्थे (मृनन्ति) पकट करती हैं (स्वायुधं) जो स्वतन्त्रसत्तावाला है और (मदिन्तपम्) सब को आनन्द देने वाला है।

भावार्थ — परमात्मा अपनी स्वतन्त्रसत्ता से विराजमान है जब वह श्रेष्ठों का उद्धार और दुष्टों का दमन करता है तब उसे किसी श्रह्मादे साधन की आवश्यकता नहीं किन्तु उसका स्वरूप ही आयुध का काम करता है इस प्रकार के स्वतन्त्रसत्तासम्पन्न परमात्मा को हृदय में धारण करने वाळे अत्यन्त आनन्द को प्राप्त होते हैं ॥८॥५॥

पञ्चदशमूक्तं पञ्चमो वर्गश्च समाप्तः । यह पन्द्रहवां सक्त और पांचवां वर्ग समाप्त हुआ। — क्ष्रिश्व-

अथाष्ट्रचस्य षोडशसूक्तस्य--

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ विराड् गायत्री । २, ८ निचृद्गायत्री ३-७ गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अथ सात्विकभावोत्पादका रसा वर्ण्यन्ते:अव सात्विकभाव को उत्पन्न करनेवाछे रसों का वर्णन करते हैं:प्र ते सोतार ओण्यो रसं मदाय घृष्यये।
सगों न तक्सेतंशः ॥१॥

प्र । ते । सोतारः । ओण्योः । रसं । मदाय । घृष्वये । सर्गः । न । तक्ति । एतशः ॥शा

पदार्थः—(प्रसोतारः) भी जिज्ञासवः! (ते) युष्माकं (मदाय) आनन्दाय (घृष्वये) शत्रुनिवर्हणाय (ओण्योः) द्यावापृथिव्योर्मध्ये ( रसं ) सौम्यस्वभावप्रदाता रसः भवदर्थम् (सर्गः) सृष्टः यः (एतज्ञाः,न,ताक्ति)विद्यदिव तीक्ष्णतां ददाति।

पद्धि——( प्रसोतारः ) हे जिज्ञासु छोगो! (ते) तुम्हारे (मदाय) आनन्द के छिये और ( घृष्वये ) शशुओं के नाश के छिये ( ओण्योः ) द्यावा पृथिवी के मध्य में ( रसम् ) सौम्य स्वभाव का देने वाळा रस ( सर्गः ) बनाया है जो ( एतशः, न तक्ति ) विद्युत् के समान तीक्ष्णता देने वाळा है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यों ! तुम ऐसे रस का पान करो जिस से तुम में बल उत्पन्न हो और शत्रुओं पर वि-जयी होने के लिये तुम सिंह के समान आक्रमण कर सको। यहां इस रस के अर्थ किसी रस विशेष के नहीं किन्तु आहादजनक रसमात्र के हैं।

वा यों कहा कि सौम्य स्वभाव उत्पन्न करने वाले रस के हैं इस
लिये इसको सोमरस भी कहा जा सकता है, और 'धात्वर्य' भी इसका
यह है कि 'रसआस्वादने रस्यते स्वाद्यत इति रसः' जो आनन्द से
वा आनन्द के लिये आस्वादन किया जाय उसका नाम यहां रस है।
इस प्रकरण में यह शंका नहीं करनी चाहिये कि कहीं सोम के अर्थ रस
के और कहीं सोम के अर्थ ईश्वर के ऐसा व्यत्यय क्यों ? इसका उत्तर
यह है कि 'स्याच्चैकस्य ब्रह्मशाब्दवत'' २। ३। ५। इस ब्रह्मसूत्र में इस
वात का निर्णय कर दिया है कि एक प्रकरण ही नहीं किन्तु एक वाक्य
में भी तात्वर्य भेद से दो अर्थ हो जाते हैं जैसे कि ''तपसा ब्रह्मविजिज्ञासस्य तपोब्रह्म" तैं ० ३। २। तप से ब्रह्म की जिज्ञासा करो और
तप ब्रह्म है, यहां पहले ब्रह्मशब्द के अर्थ ईश्वर के और द्वितीय ब्रह्मशब्द के अर्थ तप के हैं। और यह नियम वेद, ब्राह्मण, उपनिषद् और शास्त्र
सर्वत्र ही पाया जाता है जैसे कि शतपथ में यह नाम यहका भी और
यह नाम ईश्वर का भी है। अन्ति नाम भौतिक अन्ति का भी और
अग्नि नाम ईश्वर का भी है। इस नियम के अनुसार यहां सोग के अर्थ कहीं सोग रस के और कहीं ईश्वर के किये गये हैं, इस में कोई दोष नहीं ॥१॥

कत्वा दक्षस्य र्थ्यमुपो वसानुमन्धसा । गोषामण्वेषु सश्चिम ॥२॥

ऋत्वा । दक्षस्य । रूथ्यं । अपः।वसनि । अर्घसा । गोऽसीम् । अण्वेषु । सुश्चिम् ॥ २ ॥

पदार्थः -- (दक्षस्य ) चातुर्ध्यदातारम् (रध्यम् ) स्फू-तिदातारम् (अन्धसा, वसानम् ) अन्नभ्यो निष्पादितम् (गो-ऽसां ) इन्द्रियाणाम् (अण्वेषु ) सुक्ष्मशक्तिषु बलोत्पादकम् (क्रत्वा, सिश्चम ) एवं।विधं रसं कर्मभिरहमुत्पादयेयम् ।

पद्रियं — (दक्षस्य.) चतुराई का देने वाला (रध्यम् ) स्फूर्ति का देने वाला (अन्धसा, वसानम् ) अन्नों से जिस की उत्पात्ति है (गोषाम् ) इन्द्रियों को (अण्वेषु ) सूक्ष्मशक्तियों में बळ उत्पन्न करने वाळा रस (कत्वा, सिश्चम ) कर्मों के द्वारा हम प्राप्त करें।

भावार्थ — जीवों की प्रार्थना द्वारा ईश्वर उपदेश करते हैं कि हे जीवो! तुम ऐसे रस की प्राप्ति की प्रार्थना करो जिस से तुझारी चतु-राई बढ़े तुम्हारी स्फूर्ति बढ़े और तुम्हारी इन्द्रियों की शाक्तियें बढ़ें और तुम ऐश्वर्यसम्पन्न होओ ॥२॥

अनंप्तमृष्सु दुष्टरं सोमं पृवित्र आ सृज । पुनीहीन्द्रांय पार्तवे ॥३॥

अनप्तं । अप्रसु । दुस्तरं । सोमं । पृवित्रे । आ । सृज् । पुनीहि । इंद्रीय । पार्तवे ॥ ३ ॥ पदार्थः --हे परमात्मन् ! भवान् ( पवित्रे ) श्रेष्ठजनाय ( सोमं ) सोमरसम् उत्पादयतु यः ( अनंत ) क्रूरकर्भाभः अत्राप्यम् ( अपऽतु ) यस्य संस्कारः दुग्धेषु कियते अन्यच (दुस्तरं) आसुरसम्पत्तिमाद्भेः दुस्तरमस्ति (इंद्राय) कर्मयोगिनः (णः (पातवे) पानाय उक्तविधं रसं भवान् उत्पादयतु ।

पद्धि — हे परमातमन्! आप (पितत्रे) श्रेष्ठ कोगों के छिये (सोमं) सोम रस को उत्पन्न करो जो (अनप्तम्) कूर स्वभाव वार्छों के छिये अपाप्य है और (अप्सु) जिसका संस्कार दूध में किया जाता है और जो (दुष्टरम्) आसुरी सम्पत्ति वार्छों के छिये दुस्तर है (इन्द्राय) कर्मयोगी के (पातवे) पीने के छिये ऐसे रस को दुम पवित्र वनाओ।

भावार्थ--पग्मात्मा उपदेश करते हैं कि हे मनुष्यो ! तुम दैवी सम्पत्ति के देने वाळे अर्थात् सौम्य स्वभाव के बनाने वाळे सोम रस की प्रार्थना करो ताकि तुम कर्भयोगियों को कर्मों में तत्पर करने के छिये पर्याप्त हो।

तात्प्य यह है कि जो पुरुष अझादि औषधियों के रसों को पान करके अपने कामों में तरपर होतें हैं वे पूरे र कर्मयोगी बन सकते हैं और जो छोग मादक दृग्यों का सेवन करते हैं वह अपनी इन्द्रियों की शक्तियों को नष्ट अष्ट करके स्वयं भी नाश को प्राप्त हो जाते हैं ॥३॥

> प्र पुनानस्य चेतेसा सोमः पृवित्रे अर्षति । कत्वा सुधस्थमासंदत् ॥ ॥

प्र । पुनानस्यं । चेतंसा । सोमः । पुवित्रे । अर्षुति । कत्वां । सघऽस्यं । आ । असदत् ॥ ४ ॥

पदार्थः — (चेतसा, प्र, प्रनानस्य ) चित्तं पवित्रीकुर्वा-

णस्य द्रव्यस्य यः (सोमः) सोमरसोऽस्ति सः (पवित्रे) सत्क-र्मषु ज्ञानमुत्पादयित ततः स मनुष्यः (ऋला) शुभकर्माणि कृला (सधऽस्यं) सद्गतिं (आसदत्) प्राप्नोति ।

पदार्थ-(चेतसा, म, पुनानस्य) चित्त को पवित्र करने वाले द्रव्य का जो (सोमः) सोवरस है वह (पवित्रे, अर्घति) पवित्र लोगों में ज्ञान को उत्पक्ष करता है फिर वह मनुष्य (कत्वा), ग्रुभकर्मों को करके (सथस्थम्) सद्गति को (आसदत्) माप्त होता है।

भावार्थ--सोपरस, जो कि पवित्र और सुन्दर द्रव्यों से निकाला गया है अर्थात् जो स्वभाव को सौम्य बनाते हैं उनका रस मतुष्य में श्रम दुद्धि को उत्पन्न करता है ॥४॥

> प्रत्वा नमोभिरिन्दंव इन्द्र सोमां असुक्षत । मुहे भरांय कारिणः ॥५॥

प्र । त्वा । नर्मः अभः । इंदंवः । इंद्रं । सोर्माः । असुक्षुत् । महे । अरीय । कारिणः ॥ ५ ॥

पदार्थः -- (इन्द्र) भोः शूरवीर ! मया (ला) भवदर्थ (नमःऽभिः) अञ्चादिद्वारेण (इन्द्वः, सोमाः) परमैश्चर्यस्य दा-तारः सौम्यस्वभावस्य उत्पाद्काः (प्रास्कृत ) रसाः उत्पादिताः ये (कारिणः) कर्मयोगिणे (महे, भराय) अत्यन्तपुष्टिप्रदाः सन्ति।

पदार्थ-(इन्द्र) हे श्राचीर मैंने (त्वा) तुम्हारे छिये (नमोभिः) जमाहि द्वारा (इन्द्र्वा, स्रोधाः) परमैश्वर्य के देने वाछे और सौम्यस्व-भाव बनानेवाछे सुन्दर रस (प्राम्यक्षत) उत्यम किये हैं जो कि (कारिण) कर्मयोगी पुरुष के छिये (महे, भराय) अत्यन्त पुष्टि करने वाछे हैं। भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि है श्र्वीर छोगो ! मैंने तुम्हारे लिये अनन्त प्रकार के रसों को उत्पन्न किया है जिनका उपभोग करके तुम आह्लादित होकर अन्यायकारी शत्रुओं के विजय के छिये शक्तिसम्पन्न हो सकते हो ॥५॥

अब इस बात को कथन करते हैं कि किस प्रकार का शुरवीर युद्ध में उपयुक्त हो सकता है।

षुनानो रूपे अव्यये विश्वा अर्षत्राभि श्रियः । श्रूरो न गोषुं तिष्ठति ॥६॥

पुनानः । रूपे । अव्यये । विश्वाः । अर्षन् । अभि । श्रियः । शूर्रः । न । गोर्षु । तिष्ठति ॥ ६ ॥

पदार्थः—(अन्यये रूपे) निगकारस्य परमात्मनो विज्ञानेन्त्र (पुनानः )येन आत्मा पवित्रीकृतः (विश्वाः, श्रियः ) संपूर्णम् ऐश्वर्थं (अभ्यर्षन् ) मुझानोपि (न, गोषु, तिष्ठति ) य इन्द्रिय-वश्वतीं न भवति स एव (शूरः) वीरो भवितुमईति ।

पद्मर्थ-(अन्यये, रूपे) निराकार परमात्मा के स्वरूप के विश्वास से (पुनानः) जिसने अपने आप को पवित्र किया है (विश्वाः, श्रियः) सम्पूर्ण ऐश्वर्यों को (अभ्यर्षन्) धारण करता हुआ भी (न, गोपु, तिष्ठाति) जो इन्द्रियों के वशीभृत नहीं होता वही (श्रूरः) वीरं कहला सकता है।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे श्रवीर पुरुषो ! तुम संपूर्ण ऐश्वरों को भोगते हुये भी इन्द्रियों के वशीभूत मत होओ क्योंकि इन्द्रियों के वशवर्ती छोग श्रवीरता के धर्म को कदापि धारण नहीं कर सकते इस छिवे श्र वीरों के छिये संयमी बनना अत्यावश्यक है ॥६॥ दिवो न सार्च पिप्युषी धारा सुतस्यं वेधसंः । वृथा पवित्रे अषेति ॥७॥

द्विः। न । सार्तु । पिप्युषी । घारी । सुतस्यं। वेघर्सः । वृथां । प्वित्रे । अर्षति ॥ ७ ॥

पदार्थः—(पिवत्रे) तस्मिन् पात्रे (पिप्युषी) तपीयत्री (वेघसः स्रुतस्य, धारा) मातुर्दुग्धस्य धारा वा सोमादिरमानाम् धारा (वृथा, अषिते) वृथेव पतित यः तद्धारापात्ररूपो मनुष्यो संयमी न भवति यथा (दिवः, न, सानु) अन्तरिक्षात् पर्वतोपिर पतिता मेघधारा वृथेव भवति।

पद्रार्थ — (पित्रें) उस पात्र में (पिष्युषी) तृप्ति करने वाळी (वेशसः सुतस्य, धारा) माता के दूध की या सोमादि रस की धारा (तृथा, अर्षति) तृषा ही गिरती है जो इन्द्रिय संयमी नहीं है जिस तरह (दिवः, न, सानु) अन्तरिक्ष से उन्नत शिखर पर मेघ की धारा गिर कर व्यर्थ ही हो जाती है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे शुरवीर पुरुषों ! तुष संयमी बनो इन्द्रियारामी मत बनो इन्द्रियारामी पुरुषों में जो सोमादि रसों की धारायें पड़ती हैं वे मानों इस मकार पड़ती हैं जिस मकार बोटी के ऊपर पड़ता हुआ। जल इधर उधर बह जाता है और उस में कोई विचित्र भाव उत्पन्न नहीं करता इसी मकार असंयमियों का दुग्धादि रसों का उपभोग करना है। यहां चोटी पर जल गिरने के दृष्टान्त से परमात्मा ने स्पृष्ट्रीति से बोधन कर दिया कि जो पुरुष वीर्य ही का संयम नहीं करते न वे बीर वीर बन सकते हैं न वे ज्ञानी विज्ञानी व ध्यानी बन सकते हैं। उक्त सब मकार की पदिवर्यों के लिये मनुष्य का संयमी बनना अत्यन्त आवश्यक है। इसी अभिनाय से योगसूत्र

में कहा है कि 'ब्रह्मचर्यप्रतिष्ठायां वीर्यलाभः' यो॰ साघ॰ ३८ ब्रह्मचर्य-मतिष्ठा अर्थात इन्द्रियमयपी बनने से पुरुष को बीर्य का लाभ होता है।।।।।।

त्वं सौम विष्श्रितं तना पुनान आयुषु ।

अन्यो वार् वि धविसि ॥८॥६॥

त्वं । सोम् । विषःऽचितं । तनां । पुनानः । आयुर्षु । अव्यः । वारं । वि । धावसि ॥८॥६॥

पद्रिशः—(सोम) हे सौम्यस्त्रभाव परमात्मन् ! लं (आयुषु) मनुष्येषु (विपःऽचितं, तना) विद्वांसं सम्यक् प्रकरिण (पुनानः) पवित्रीकुर्वाणः (अव्यः) रक्षार्थम् (वारं) उक्तवरीतारंविद्वांसं (वि, धावासि) प्राप्नोषि।

पद्रार्थ--(सोप) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन् ! (त्वम्) आप (आयुषु) मनुष्यों में (विपश्चितं, तना) विद्वान को भळी भाँति (पुनानः) पवित्र करते हुपे (अन्यः) रक्षा के ळिये (वारम्) उस वरणशीस्त्र को (विधावसि) शाप्त होते हो।

भावार्थ — जो पुरुष परमात्मा को वरण करता है अर्थात् एक-मात्र उसी पर विश्वास रख कर उसी को उपास्य देव ठहराता है उस की परमात्मा अवश्यमेव रक्षा करता है, वार शब्द का अर्थ यहाँ यह है कि 'वृणुते इति वारः' जो वरण करे वह वार है इसी प्रकार 'सुते चराचरंजगिद्दित सोमः' इस मंत्र में सोम के अर्थ परमात्मा के हैं। तात्पर्य यह है कि उक्त परमात्मा की उपासना करने वाला पुरुष सदैव इतकार्य होता है क्योंकि परमात्मा उसका रक्षक होता है इस छिये उपासक के किये परमात्मपरायण होना आवश्यक है।।८।। शोडशं सक्तं पद्दों वर्गश्च समान्तः।

यह सोलहवाँ सक्त और छठा वर्ग समाप्त हुना ।

## क्षथाष्ट्रचस्य सप्तद्दास्य सुक्तस्य--

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-९, ३-८ गायत्री । २ भुरि-ग्गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अधुना उपासकस्य हृदये परमात्मप्रकाशः कथ्यते ।

अब उपासक के हुएय में परमात्मा का प्रकाश कथन करते हैं।

प निम्नेनेव सिन्धवो घन्तो बृत्राणि भूर्णयः। सोमा असूत्रमाशवः॥१॥

प्र । निम्नेनंऽइव । सिंधंवः । ग्रंतः । बृत्राणि । भूर्णयः । सोमाः । असृप्रं । आशवः ॥ १ ॥

पदार्थः -- (सोमाः) पूर्वोक्तः सौम्यस्वभाववान् परमात्मा ( वृत्राणि, झन्तः) अज्ञानानि नाशयन् (भूर्णयः) द्वततरगमन-शीलः ( आशवः ) सर्वव्यापकः (सिन्धवः, प्रनिम्नन, इत्र ) यथा नद्यः निम्नाभिमुखं गच्छन्ति तथैव सः ( अस्म्रम् ) भक्त-हृदयेषु प्रकाशते ।

पद्रार्थ--(सोमाः) उक्तसौम्यस्वमान वाळा परमात्मा (हन्नाणि, घन्तः) अज्ञानों का नाम करता हुआ "वृणोत्याच्छाद्यत्यात्मानमिति-वृत्रमज्ञानम्" (भूणेयः) शीघगितशोळ (आश्वरः) सर्वव्यापक "अञ्जूते व्याप्नोति सर्विमित्याशुः" (सिन्धरः, मिम्नेन, इन,) नदियें जैसे शीघगितशीळ नीचे की ओर जाती हैं उसी प्रकार वह (अस्त्रम्) भक्तों के हृदय में प्रकाशित होता है।

भावार्थ--जो छोग ग्रुदह्दय से उसकी उपासना करते हैं और यम नियमों द्वारा अपने आत्मा को संस्कृत करते हैं उनके हृदय में अतिशीध परमात्मा का प्रकाश उत्पन्न होता है ॥१॥

अभि संवानास् इन्दंवो बृष्टयः पृथिवीमिव । इन्द्रं सोमासो अक्षरन् ॥२॥

अभि । सुवानासः । इंदंवः । वृष्टयः । पृथिवींऽईव । इंद्रं । सोमासः । अक्षरन् ॥ २ ॥

पदार्थः — (इन्दवः) सर्वेश्वयंसम्पन्नः (सोमासः) परमात्मा (अभि, सुवानासः) भक्तैः सेव्यमानः (इन्द्रम्) स्वसेवकमैश्वयंसम्पन्नं सम्पाद्य (अक्षरन्) द्यावृष्ट्यः आर्द्रयति, यथा (वृष्टयः पृथिवीम्, इव) वृष्टयः भृभिमार्द्रयन्ति तद्दत्॥

पद्रार्थ--(इन्दवः) सर्वेश्वर्यसम्पन्न (सोमासः) परमात्मा (अभि, सुवानासः) भक्तों से सेवन किया गया (इन्द्रम्) सेवक को ऐश्वर्यसम्पन्न करके (अक्षरन्) दयादृष्टि से आर्द्र करता है जिस मकार (दृष्ट्यः, पृथीवीम्, इव) दृष्टियें पृथिवी को आर्द्र करती हैं इस प्रकार सबको आर्द्र करता है।

भावार्थ--जिम प्रकार वर्षाकाल की दृष्टिय घरातल की सिक्त कर के नाना प्रकार के अंकुर उत्पन्न करती हैं इसी प्रकार परमात्मा की कृपादृष्टियें उपासकों के हृद्य में नाना प्रकार के ज्ञान विज्ञाना-दिभावों को उत्पन्न करती हैं ॥२॥

> अत्यूर्मिर्मत्सरो मदः सोमः प्वित्रे अर्पति । विघन्नक्षांसि देवयुः ॥॥

अतिंऽऊर्मिः । मृत्सरः । मदः । सोमः । पृवित्रे । अर्षेति । विऽन्नन् । रक्षांसि । देवऽयुः ॥ ३ ॥

पद्रियः — (अत्यूर्मिः) विष्ठकारका अखिलसंसार-बाधा अतिकान्तः (मत्सरः) प्रभुत्वाभिमानी (मदः) हर्ष-पदः (सोमः) उक्तपरमात्मा (रक्षांसि, विष्ठन्) दुराचारा-बाशयन् (देवयुः) सत्कर्मणः वाञ्छन् (पवित्रे, अर्षति) य उपासनया पात्रतां लब्धस्तस्मिन्विराजते॥

पद्धि——( अत्यूर्षिः ) विघ्न पैदा करने वाळी सम्पूर्ण संसार की वाधाओं को अतिक्रमण करने वाळा ( मत्सरः ) प्रभ्रता के अभिमान वाळा ( मदः ) द्द्षेप्रद ( सोमः ) उक्त परमात्मा ( रक्षांसि, विघ्नन् ) दुराचारियों को नष्ट करता हुआ और ( देवषुः ) सत्कर्मियों को चाहता हुआ ( पवित्रे, अर्षति ) जो कि छपासना द्वारा पात्रता को माप्त है, उसमें विराजमान होता है।

भावार्थ — जिस पुरुष ने ज्ञानयोग और कर्षयोगद्वारा अपने आत्मा को संस्कृत किया है वह ईश्वर के ज्ञान का पात्र कहळाता है, उक्त पात्र के हृदय में परमात्मा अपने ज्ञान को अवश्यमेव मकट करता है जिसा कि "यमेवैष वृणुते तेन रूम्यस्तस्येष आत्मा वृणुते तनुं स्वाम्" क०, १।२३। जिसको यह पात्र समझता है उसको अपना आत्मा समझ कर स्वीकार करता है।।३॥

. आ कुछशेषु धावति पृवित्रे परि षिच्यते । उक्यैर्यज्ञेषु वर्धते ॥४॥ आ । कुलशेषु । <u>घावृति</u> । पृवित्रे । परि । सिच्यते । उन्यैः । यज्ञेषु । वर्धते ॥१॥

पदार्थः—स पूर्वोक्तः परमात्मा (कलशेषु, आ, भावति) वेदादिवाक्येषु बाच्यतया सम्यम् विराजते (पवित्रे, परिषि-च्यते ) पात्रे ह्यभिषिक्तो भवति (उक्यैः, यज्ञेषु, वर्धते ) रतुति-भिर्यज्ञेषु प्रकाइयते ।

पदार्थ — वह पूर्वोक्त परमात्मा (कछशेषु, आ, धावति) 'कलं दावति इति कलदाः' वेदादिवाक्यों में भलीभौति वाच्यरूप से विराजमान है (पवित्रे, परिविच्यते) और पात्र में अभिषेक को माप्त होता है और ( चक्येः, यहेषु, वर्षते) स्तुतिद्वारा यहों में प्रकाशित किया जाता है।

भावार्थ--अब बेदवेत्ता कोग मधुर ध्वनि से यहाँ में उक्त पर-मात्मा का स्तवन करते हैं तो मानों उसका साक्षात् रूप भान होने कगता है ॥४॥

अति त्री सीम रोचना रोहन भ्राजसे दिवंस । हुक्णन्त्सूर्य न चीदयः ॥५॥ अति । त्री । सोम । रोचना । रोहंच । न । भ्राजसे ।

दिवंम् । इष्णन् । सूर्यं । न । चोदयः ॥५॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन्! (त्री,रोचना, अति) भवान् त्रीनिप लोकानितिकम्य (रोहन्, न) सर्वोपिरि विराजमानः (दिवं, भ्राजसे) घुलोकं दीपयति (न) तथा (इष्णन्) सर्वे व्याप्नु-वन् (सूर्यम्, चोदयः) सूर्यमिप प्रेरयति । पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन ! (त्री, रोचना, अति ) आप तीनों छोकों को अतिकमण करके (रोहन, न) सर्वोपरि विराजमान होकर (दिवं. भ्राजसे ) सुळोक को प्रकाबित करते हैं (न) और (इन्णन्) सर्वत्र गतिशीळ होकर (सूर्यम्, चोदयः) सूर्य की भी प्रेरणा करते हैं।

भावार्ध — परमात्मा की सत्ता से पृथिवी, अन्तरिक्ष और दौ ये तीनों छोक स्थिर है और इसी की मत्ता में सूर्य चन्द्रमा आदि तेजस्वी पदार्थ सब स्थिर हैं। अर्थात् उसी के नियम में विराजमान हैं 'भयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सुर्यः भयादिनद्रश्च वायुश्च मृत्यु-धीवति पञ्चमः' क० २। ६॥ ५॥

> अभि विषा अनूषत मूर्धन्यज्ञस्यं कारवंः । द्यांनाश्रक्षांसि पियम् ॥६॥

अभि । विप्राः । अनुष्तु । मूर्धन् । यज्ञस्यं । कारवः । दर्धानाः । चक्षांसि । प्रियं ॥६॥

पदार्थः--( कारवः ) कर्मकाण्डिनः ( चक्षासि, प्रियं, दधानाः ) तत्र सर्वद्रष्टिर प्रेम दधानाः ( विप्राः ) विद्रांसश्च (यज्ञस्य, मूर्धनि ) यज्ञारम्भे ( अभ्यन्षत ) तं परमात्मानं साधु स्तुवन्ति ।

पद्धि——(कारवः) कर्मका॰ही और (चक्षसि, प्रियं, दधानाः) चस सर्वेद्रष्टा परमेश्वर में प्रेम को धारण करते हुये (विवाः) विद्वान् छोग (सक्कस्य, सूर्विति) यक्क के प्रारम्भ में (अभ्यन्षत) उस परमात्मा की भळीभांति स्तृति करते हैं। भावार्थ--यज्ञ के पारम्भ में उद्गात आदि छोग पहछे पर-मात्मा के महत्व का गायन करके फिर यज्ञ के अन्य कर्मों का आरम्भ करते हैं ॥६॥

तम्रं त्वा वाजिनं नरीं धीभिर्विप्रां अवस्यवंः । मृजिन्ति देवतातये ॥७॥ • नरीः । --- । नरीन्यं । नरीः । स्टिस्टा ।

तं । ऊं इति । त्वा । वाजिनं । नरः । धीभिः । विप्राः । अवस्यवः । मुजंति । देवऽतातये ॥७॥

पदार्थः—हे परमेश्वर ! (अवस्यवः) रक्षामिच्छवः (विप्राः, नरः) विद्वांसो जनाः (देवतातये) यज्ञाय (तम्, उ) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नम् (वाजिनम्) अन्नाचैश्वर्यस्य दाता-रम् (त्वा) भवन्तम् (धीभिः) बुद्धिभिः (मृजन्ति) स्व-ज्ञानविषयं कुर्वन्ति ।

पद्धि—हे परमेश्वर! (अवस्यवः) रक्षा चाहने वाके (विमाः नरः) विद्वान् छोग (देवतातये) यह के छिये (तम्, उ) पूर्वोक्तग्रुण-विशिष्ट (वाजिनम्)अकादि ऐश्वर्य के देने वाळे (त्वा) आपको (धीभिः) अपनी बुद्धिओं से (मृजन्ति) बुद्धिकी द्वति का विषय करते हैं॥

भावार्थ — याहिक कोग जब 'यजाग्रतो दूरमुदैति दैवम्' इत्यादि मंत्रों का पाठ करते हैं केवळ पाठही नहीं किन्तु इसके वाच्यार्थ पर दृष्टि देकर तत्व का अनुशीकन करते हैं तब परमात्मा का साक्षा-त्कार होता है 'इसी अभिमाय से कहा है कि 'धीिभः त्वामृजन्ति' अर्थात् बुदिदारा तुम्हारा परिकोकन करते हैं ॥७॥

## मधोर्धारामनुं क्षर तीत्रः स्थस्थमासंदः । चारुंर्ऋतायं पीतये ॥८॥७॥

मधोः। धारां। अनुं । क्षुर् । तीत्रः। सुधऽस्थं। आ । असदः। चारुः । ऋतायं । पीतये ॥८॥७॥

पदार्थः — हे परमात्मन्! भवानस्मिन्मम यज्ञे (मधोःधाराम्, अनुक्षर ) प्रेमधारां स्यन्द्यतु (तीवः) यतो भवान् वेगवान् तथा (चारः) दर्शनीयश्चाास्ति (ऋताय, पीतये) सत्यप्राप्तये (सधस्यम्, आसदः) यज्ञस्थं मां स्वीकरोतु।

पदार्थ — हे परमात्मन्! आप हमारे इस यज्ञ में (मधोः, धाराम्, अनुक्षरं) प्रेम की धारा बहाइये (तीवः) आप गतिशील हैं और (चारुः) सुन्दर हैं (ऋताय, पीतये) सत्य की प्राप्ति के छिये (सधस्थम्, आसदः) यज्ञ में स्थित हुये इनको स्वीकार करिये।

भावार्थ--जो लोग सत्कर्षों में स्थित हैं और सत्कर्षों के भचार के लिये यज्ञादि कर्म करते हैं उनके उत्साह को परमात्मा अवश्य-मेव बढ़ाता है ॥८॥

> इति सप्तदशं सूक्तं सप्तमो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह सत्रहवां सूक्त और सातवाँ वर्ग समाप्त हुआ ॥

भथमप्तर्चस्य अष्टादशस्य सक्तस्य-१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो
देवता । छन्दः-१, ४ निचृद्गायत्री । २ ककुम्मती
गायत्री । ३, ५, ६ गायत्री । ७ विराड्
गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अथ विभृतिमत्सु वस्तुषु परमात्मनो महत्वं कथ्यते-

अब विभूतिवाळी वस्तुओं में परमात्मा का महत्त्व कथन करते हैं --

परि सुवानो गिरिष्ठाः पृवित्रे सोमी अक्षाः । मदेषु सर्वेधा असि ॥१॥

परि' । सुवानः । गिरिऽस्थाः । पवित्रे । सोर्मः । अक्षारिति' । मदेषु । सर्वऽधाः । आसि ॥१॥

पदार्थः —स भवान् (परिद्युवानः ) सर्वेतिपादकः (गिरि-ष्ठाः ) विद्युदादिपदार्थेषु तिष्ठति च (पवित्रे ) पवित्रपदार्थे च विराजते (सोमः ) सौम्यस्वभाववांश्चास्ति (अक्षाः ) सर्वेत्रगः (मदेषु ) सर्वेषु दृषेयुक्तवस्तुषु (सर्वधाः ) सर्वेविधरुचि-धारकः (असि ) अस्ति ।

पद्धि——बह आप (पिर सुवानः) 'पिर सर्व सृत इति पिर सुवानः' सर्वोत्त्वादक हैं (गिरिष्ठाः) 'गृणाति शब्दं करोतीति गिरिः' आप विद्युदादि पदार्थों में स्थित हैं (पिक्ते) पवित्र पदार्थों में स्थित हैं (पित्रेत्र) पवित्र पदार्थों में स्थित हैं (अक्षाः) 'अक्षाति ज्याप्नो-ति सर्विमित्यक्षाः' और सर्वव्यापक हैं, (मदेषु) और हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब नकार की शोभा के धारण कराने वासे (आसि) हैं।

भावार्थ--परमात्मा विद्युदादि सव शक्तियों में विराजमात्र है, क्यों कि वह सर्वव्यापक है और जो २ विभृति वाळी वस्तु हैं उन में सव मकार की शोभा के भारण कराने वाळा परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं। तारपर्य यह है कि यद्यपि व्यापकरूप से परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण है तथापि विभूति वाली वस्तुओं में उसकी अभिव्यक्ति विशेषरूप से पायी जाती है इसी अभिनाय से कहा है कि 'मदेषु सर्वधा असि ॥१॥

> त्वं विमुक्त्वं ृविर्मधु प्र जातमन्धंसः। मदेषु सर्वधा असि ॥शा

त्वं । विर्पः । त्वं । कृविः । मधुं । प्र । जातं । अर्धसः । मदेषु । सर्वऽधाः । असि ॥२॥

पदार्थः —हे परमातमन् ! (त्वं, विप्रः) त्वं सर्वप्रेयकः तथा (त्वं, कविः) त्वं सर्वज्ञश्च (मधु, प्रजातस्, अन्धसः) अज्ञादिषु रसानामुत्यादकरत्वमेव तथा च (मदेषु) हर्षजनक-वस्तुषु (सर्वधाः) सर्वविध्योमानां जनकः (असि) त्वमेवासि।

पद्धि—हे परमात्मन्! (त्वं, विमः) 'विद्याति क्षिप्नोतीति विद्यः' आप सब के मेरक हैं और (त्वं, किवः) "कवते जानाति सर्वामि-ति कविः" आप स्वज्ञ हैं (प्रधु, प्रनातम्, अन्धनः)और अन्नादिकों में रस आपही ने उत्पन्न किया है और (मदेषु) हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब प्रकार की शोभा धारण कराने वाळे (असि) आप ही हैं।

भावार्थ — परमात्माने अपनी विचित्र शक्तियों से नानाविध के रस उत्पन्न किये हैं, और नानाप्रकार के ऐश्वर्य उत्पन्न किये हैं. वस्तुतः परमात्मा ही सब ऐश्वर्यों का अधिष्ठान और सब रसों की खान है।।।।

> तव विश्वे सृजोपसो देवासः पीतिमाशत । मदेषु सर्वधा असि ॥ १ ॥

तर्व । विश्वे । सुऽजोषसः । देवासः । पीतिस । आशुत् । मदेषु । सर्वऽधाः । असि ॥३॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! (तव पीतिम् ) भवतस्तृतिम् (सजोषतः ) परस्परप्रेमकर्तारः (विश्वे, देवातः ) सर्वे विज्ञानिनः (आशत ) प्राप्नुवन्ति (मदेषु ) हर्षयुक्तवस्तुषु (सर्वधाः ) सर्वेविधशोभानां जनकः (अति ) त्वमेवाति ॥

पदार्थ--हे परमात्मन् ! (तव, पीतिम्) आपकी तृप्ति को (सजीवसः) परस्पर प्रेम करने वाळे (विश्वे, देवासः) सब विज्ञानी कोग (आशत) पाते हैं (मदेषु) हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब मकार की शोभा के धारण कराने वाळे (आसि) आप हैं।

भावार्थ-- परमात्मा के आनन्द को विज्ञानी छोग ही वस्तुतः पासकते हैं अन्य नहीं, कारण यह कि विविध प्रकार के ज्ञान के विना उसका आनन्द मिळना अति कठिन है ॥३॥

आ यो विश्वानि वार्या वसूनि इस्तयोर्द्धे । मदेषु सर्वधा असि ॥ ४ ॥

आ। यः । विश्वानि । वार्या । वसूनि । इस्तयोः । दुधे । मदेषु । सर्वेऽधाः । असि ॥४॥

पदार्थः -- (यः ) यः परमात्मा ( विश्वानि ) सर्वाणि (वार्या) प्रार्थनीयानि (वसुनि ) धनरत्नादीनि (इस्तयोः, आदधे) विज्ञानिनां हस्तगतानि करोति स एव (मदेषु) सर्वहर्ष-युक्तवस्तुषु (सर्वधाः) सर्वविधशोभानां धारकः (असि) अस्ति ।

पदार्थ—(यः) जो परमात्मा (विश्वानि) सब (वार्या) 'वरीतुं योग्यानि वार्याणि' पार्थनीय (वस्नि) धन रत्नादिकों को (इस्तयोः, आदधे) विज्ञानी छोगों के इस्तगत कर देता है वही (पदेषु) सब हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब प्रकार की शोभा को धारण कराने वाछा (आसे) है।

भावार्थ-- जो सम्पूर्ण वस्तुओं को अपने इस्तगत करना चाहते हो तो ईश्वर के उपासक बनो ॥४॥

य इमे रोदसी मुही सं मातरेव दोहते।
मदेषु सर्वधा असि ॥ ५ ॥
यः। इमे इति । रोदंसी इति । मही इति । सम्।मातराऽइव । दोहंते । मदेषु । सर्वेऽधाः। असि ॥५॥

पदार्थः -- (यः) यः परमात्मा (मातरा, इव) जी-वानां मातेव (इमे, मही, रोदसी) आभ्यां महद्भयां द्युलोक-पृथिवीलोकाभ्याम् (सं, दोहते) पय इव नानाविधधनरता-दीनि दोग्धिं स एव (मदेषु) हर्षयुक्तसर्ववस्तुषु (सर्वधाः) सर्वविधशोभानां धारकः (आसि) अस्ति।

पदार्थ — (यः) जो परमेश्वर (मातरा, इव) जीवों की माता के समान (इमें, मही, रोदसी) इस महान आकाश और पृथिवी छोक से (सं, दोहते) दृध के समान नाना मकार के धन रत्नादिकों को हुहता है (मदेषु) वही परमात्मा हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब मकार की श्रोगा को धारण कराने वाछा (आसे) है।

भावार्थ-माता शब्द यहां उपलक्षणमात्र है बास्तव में माव

यह है कि जीवों की माता पिता के समान जो पृथिवीछोक और छुछोक हैं इन से नानाविध भोग पैदा करने वाळा एकमात्र परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं ॥५॥

> परि यो रोदंसी उमे सद्यो वाजैभिर्पंति । मदेषु सर्वधा असि ॥ ६ ॥

परि । यः । रोदेसी इति । उमे इति । सद्यः । वाजेभिः । अर्षति । मदेषु । सर्वऽधाः । असि ॥६॥

पदार्थः -- (यः ) यः परमात्मा (उमे रोदसी ) उम-योरिपद्मावाष्ट्रियिच्योर्मध्ये (वाजेभिः, पर्यषति) सहैश्चर्येण व्याप्नोति स एव (मदेषु ) सर्वहर्षयुक्तद्रव्येषु सर्वविधशोभानां धारकः (असि ) आस्ति ।

पदार्थ——(यः) जो परमात्मा (उमे, रोदसी) पृथिवी और आकाश इन दोनों छोकों में (वाजेभिः, पर्यपति) ऐश्वरों के सिहत ज्याप्त है वही (मदेषु) सब हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब मकार की श्रोभा को धारण कराने वाळा (असि) है।

भावार्थ — यद्यपि परमात्मा के ऐन्वर्य से कोई स्थान भी खाळी नहीं तथापि प्राकृत ऐन्वर्यों का स्थान जैसा द्युळोक और पृथिवी कोक है ऐसा अन्य नहीं इसी भाव से इन दोनों का वर्णन विशेषरीति से किया है।।६।।

> स शुष्मी कुछशेष्वा पुनानो अविकदत्। मदेषु सर्वधा असि ॥ ७॥

सः । शुष्मी । कुलशेषु । आ । पुनानः । अचिऋद्त् । मदेषु । सुर्वेऽधाः । असि ॥७॥

पदार्थः -- (शुष्मी ) ओजस्वी (पुनानः ) सर्वस्य पान्वियता (सः ) स परमात्मा (कलशेषु ) वैदिकशब्देषु (अ-चिकदत् ) ब्रवीति स एव (मदेषु ) सर्वहर्षयुक्तवस्तुषु (सर्व-धाः ) सर्वविधशोभानां धारकः (असि ) अस्ति ।

पद्रार्थ — (शुष्मी) ओजस्वी और (प्रनानः) सब को पवित्र करने वाळा (सः) वह परमात्मा (कळशेषु) "कळं शवन्ति इति कळशावित्रकशब्दाः" वैदिक शब्दों में (अचिकदन्) बोळता है (मदेषु) और हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब प्रकार की शोभा को धारण कराने वाळा (असि) वही है।

भावार्थ — जिस मकार परमात्मा के अन्तिरक्ष उदर और युकोक मूर्यस्थानी रूपकालङ्कार से माने गये हैं इसी मकार उसके शब्दों की भी रूपकालङ्कार से करपना की गयी है वास्तव में वह परमात्मा 'अशब्दमस्पर्शमरूपमञ्ययम्' कि वह शब्दस्पर्शादिगुणों से रहित है और अव्यय = अविनाशी है इत्यादि वाक्यों द्वारा शब्दादि गुणों से सर्वथा रहित वर्णन किया गया है, उपनिषदों का यह भाव भी 'सपर्य-गाच्छुक्रमकायमञ्जणम् युज् , ४०।८ कि वह निराकार परमात्मा सर्वत्र व्यापक है इत्यादि वेद मन्त्रों से लिया गया है ॥७॥

ष्मष्टादशं सूक्तम्ब्टमोवर्गश्च समाप्तः।

बह सठारहवां सुक्त और आठवां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथैकोनविंशातितमस्य सप्तर्चस्य सुक्तस्य--

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ विराड् गायत्री । २,५,७ निचृद् गायत्री । ३,४ गायत्री । ६ भुरिग्गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मन ऐश्वर्यं प्रार्थतः--

अब ऐश्वर्य की पार्थना करते हैं:-

यत्सीम चित्रमुक्थ्यं दिव्यं पार्थिवं वस्तं । तन्नः पुनान आ भर ॥ १ ॥

यत्। सोम् । चित्रम् । उन्ध्यम् । दि्रुयम् । पार्थिवम् ।

वस्रु । तत् । नः । पुनानः। आ। भूर ॥१॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् !(चित्रम्) अद्भुतम् यत (उक्थ्यम्) प्रशंसनीयम् (दिग्यम्) द्युलोकसम्बन्धि तथा (पार्थिवम्) पृथिवीसम्बन्धि (वसु) धनरत्नाचैश्वर्यमस्ति (तत्) तेन (नः) अस्मान् (पुनानः) पावयन् (आभर) परिपूरियतुमुपदिशतु ।

पदार्थ-(सोम) हे परमातमन् ! (यत्) जो (चित्रम्) अञ्चत (उक्थ्यम्) प्रशंसनीय (दिन्यम्) चुल्लोकसम्बन्धी तथा (पार्थिवं) पृथिवीसम्बन्धी (वसु) धनरत्नादि ऐश्वर्थ है (तत्) उससे (नः) हमको (पुनानः) पवित्र करते हुये (आभर) परिपूर्ण होने की शिक्षा दीजिये।

भावार्थ-इसमें परमात्मा से विविध धनादि ऐश्वर्य पाने के छिये शिक्षा की प्रार्थना है ॥१॥

युवं हि स्थः स्वंपेती इन्द्रेश्च सोम् गोपंती। ईशाना पिष्यतं धियः॥ २॥

युवम् । हि । स्थः । स्वंः पती इति स्वंःऽपती । इन्द्रंः । च । सोम । गोपती इति गोऽपती । ईशाना । पिष्यतम् । धिर्यः॥२॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन् ! भवान् (इन्द्रश्च) अध्यापकश्च (युवं, हि) उभावि (स्वपती) सुखखामिनी (स्थः) भवथः (गोपती) वाणीपती अपि स्थः (ईशाना) शिक्षां प्रदातुमीश्वरी च स्थः (धियः, पिप्यतम्) युवासुभावि मद्बुद्धीः उपदेशेन समेधयतम्।

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन्, आप (च) और (इन्द्रः,) अध्यापक (युवम्, हि) ये दोनों (स्वर्पती) मुख के पति (स्थः) हैं और (गोपती) वाणियों के पति हैं और (ईशाना) शिक्षा देने में समर्थ हैं (धियः, पिष्पतं) आप दोनों हमारी बुद्धि को उपदेश द्वारा बढ़ाइये।

भावार्थ-इस मंत्र में परमात्मा ने जीवों को मार्थना द्वारा यह शिक्षा दी है कि तुम अपने अध्यापकों से और ईश्वर से सदैव ग्रुमिशक्षा की मार्थना किया करो ॥२॥

> वृषां पुनान आयुषुं स्तनयुत्रधिं बर्हिषिं। हरिः सन्योनिमासंदत्।। ३॥

वृषां । पुनानः । आयुषुं । स्तुनयंन् । अधि । वृहिषि । हरिः । सन् । योनिम् । आ । असदत् ॥३॥

पद्रिधः—( वृषा ) सर्वकामनाम्प्रदाता ( आयुषु, पु-नानः ) सर्वमनुष्येषु पवित्रतां जनयन् (आधि, बर्हिषि, स्तनयन्) प्रकृतिषु पञ्चतन्मात्रादिकारणान्युत्पाद्यन् स ईश्वरः (हरिः, सन्) सर्वाण्यज्ञानानि ना्शयन् ( योनिम् आसदत्) प्रकृत्यात्मकयोनिं लभते ।

पद्धि——( द्या ) सब कामनाओं का देने वाला ( आयुषु, धुनानः) सब मनुष्यों को पवित्र करता हुआ ( अधि, बहिंपि, स्तनयन्) मकृति में पञ्चतन्मात्रादि कारणों को उत्पन्न करता हुआ वह परमेश्वर ( हरिः, सन् ) अज्ञानादिकों का नाश करता हुआ ( योनिम्, आसदत् ) मकृतिरूप योनि को प्राप्त होता है ॥

भावार्थ—परमात्मा जब प्रकृति के साथ मिळता है अर्थात् अपनी कृति से प्रकृति में नाना प्रकार की चेष्टायें उत्पन्न करता है तो प्रकृति में पञ्चतन्मात्रादि कार्य उत्पन्न होते हैं अर्थात् सूक्ष्म भूतों के कारण उत्पन्न होते हैं, इस कार्यावस्था में प्रकृतिरूप योनि अर्थात् उपा-दान कारण का परमात्मा आश्रयण करता है, जैसा कि 'योनिश्चेहगी-यते ' वे० १।४।२७। इस व्याससूत्र में भी योनिनाम प्रकृति का स्पष्ट है ॥३॥

अवावशन्त धीतयों वृष्भस्याधि रेतिसि । सूनोर्वत्सस्यं मातरः ॥ ४ ॥ अवांवशन्त । धीतर्यः । बृष<sup>्</sup>स्य । अधि<sup>क्षित</sup>ांसे । सुनोः । वत्सस्य । मातरः ॥४॥

पदार्थः ---( घोतयः ) सप्त प्रकृतयः ( वृषभस्य ) सर्व-कामप्रदस्य परमात्मनः ( अधिरेतिसि ) कार्येषु ( अवावशन्त ) सङ्गता भवन्ति ( सुनोः, वत्सस्य ) यथा वत्सार्थम् ( मातरः ) मातरो गावः संगच्छन्ते तद्वत् ।

पदार्थ- (धीतयः) सात प्रकृतियें (ष्टषभस्य) सब कामपद परमात्मा के (अधिरेतिसि) कार्य में (अवावशन्त) सङ्गत होती हैं। (सूनोः, वत्सस्य) जैसे वत्स के छिये (मातरः) गाय संगत होती हैं॥

भावार्थ — गऊ अपने बच्चे को दुग्ध पिछा कर जिस मकार पेरिपुष्ट करती है इसी प्रकार प्रकृति अपने इस कार्यरूप ब्रह्माण्ड को अपने
परमाण्वादि दुग्धों द्वारा परिपुंष्ट करती है, तात्पर्य यद्य है कि मकृति
इस जगत् का उपादान कारण है परमात्मा निमित्त कारण है और यह
संसार बत्ससमान प्रकृति और दृषभरूपी पुरुष का कार्य है ॥४॥

कुविद्वृषण्यन्तींभ्यः पुनानो गर्भमादधंत । याः शुक्रं दुंहते पर्यः ॥ ५ ॥

कुवित् । वृष्ण्यन्तीभ्यः । पुनानः । गर्भम् । आऽदर्धत्। याः । शुक्रं । दुह्ते । पर्यः ॥५॥

पदार्थः—( पुनानः ) सर्वस्य पावियता परमात्मा ( वृष-ण्यन्तीभ्यः ) प्रकृतिभ्यः ( कुविद् गर्भम् ) बहुं गर्भं ( आदधत् ) दधार (याः) याः प्रकृतयः ( शुक्रं, पयः ) सुक्ष्मभृतेभ्यः कार्यरूप-ब्रह्माण्डम् ( दुहते ) दुहन्ति ॥ पदार्थ- (पुनानः) सबको पित्रत्र करने वाळे परमात्मा ने (वृषण्यन्तिभ्यः) प्रकृतियों से (कुविद्, गर्भम्) बहुत से गर्भ को (आदधत्) धारण किया (याः) जो प्रकृतियें (शुक्रं, पयः) सूक्ष्म भूतों से कार्यरूप ब्रह्माण्ड को (दुइते) दुइती हैं।

भावार्थ — तात्पर्य यह है कि जळादि सूक्ष्म भूतों से यह ब्रह्माण्ड स्थूळावस्था में आता है पश्च तन्मात्रा के कार्य जो पांच सूक्ष्म भूत जन्हीं का कार्य यह सब संसार है, जैसा कि 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभृतः आकाशद्वायुः वायोरिग्नरग्नेरापोऽद्भ्यः पृथिवी तै० २।१॥ इत्यादि वाक्यों में निरूपण किया है कि परमात्मारूपी निमित्त कारण से प्रथम आकाशरूप तत्व का आविभीव हुआ जो एक अतिसूक्ष्मतत्त्व, और जिम का शब्द गुण है, किर उस से वायु और वायु के संघर्षण से अग्नि और अग्नि से किर जळ आविभीव में अर्थात् स्थूळावस्था में आया। उसके अनन्तर पृथिवी ने स्थूळ रूप को धारण किया यह कार्यक्रम है जिसको उक्त मन्त्र ने वर्णन किया है ॥६॥

उप शिक्षापत्स्थ्रपो भियसुमा घेहि रार्त्रषु । पर्वमान विदा र्षिम् ॥ ६ ॥ उप । शिक्षु । अपुरत्स्थ्रपः । भियसम् । आ । घेहि । शत्रुषु । पर्वमान । विदाः । रियम् ॥६॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पाविषतः भगवन् ! ( भपतस्थुषः, उपिशिक्ष ) स्त्रानुकूलजनान् उपिद्शतु तथा ( शत्रुषु, भियसम्, आधेहि ) स्त्रप्तिकूलेम्यश्य भयमादघातु अथ ( विदाः, रियम् ) तद्धनानि चापहरतु । पदार्थ—(पवमान) ' पवत इति पवमान: संबुद्धौत पवमान' हे सब को पवित्र करने वाके भगवन्! आप (अपतस्थुणः, उपशिक्ष) जो आप के समीप में रहने वाळे हैं उनको शिक्षा दोजिय और (श्रृष्ठु) भियसम्, आधेहि। शत्रुओं में भय उत्पन्न करिये बथा (विदा, रियम्, उनके धनको अपहरण कर लीजिये।

भावार्थ — मित्रदल से तात्पर्य यहां उस दल का हे जो न्याय-कारी और दोनों पर दयां और प्रेम करने वाला हो सञ्जदल से तात्प्य उस दल का है जो "शात्यतीति शत्रुः" शुभग्रणों का नाश करने वाला हो इस लिथ उक्त मन्त्रार्थ में अन्याय का दोप नहीं, क्यों कि न्याय यही चाहता है कि देवी सम्पत्ति के गुण रखने वाले दृद्धि को प्राप्त हों और आसुरी सम्पत्ति के रखने वाले नाश को प्राप्त हों।।१।।

नि शत्रीः सोम् वृष्ण्यं नि शुष्मं नि वयंस्तिर । दूरे वां सतो अन्ति वा ॥ ७ ॥ नि । शत्रीः । सोम् । वृष्ण्यंम् । नि । शुष्मंम् । नि । वयः । तिर । दूरे । वा । सतः । अन्ति । वा ॥७॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् , (ज्ञत्रोः) त्वव भक्तस्यरियोः (वृष्ण्यम् ) बलं (नितिर ) नाशय तथा (नि, शुष्मम् ) तेजः तथा (वयः, नि ) अन्नाधैश्वर्यम् नाश्चय यः शत्रुः (दूरे, सत,ः ) दूरे विद्यमानः (वा, अन्ति ) समीपे वा ।

पदार्थ — (सोप) हे परमात्मन्, (जनोः) चत्रु के (हण्णं) बळ को (नितिर) नाज करिये और (नि, शुध्मम्) तेज को तथा (बयः, नि) अन्नादि ऐश्वर्य को नाज करिये जो चत्रु (द्रे सतः) द्र में विद्यमान है (बा, अन्ति) समीप में। भावार्थ—इस मन्त्र में परमात्मा ने जीवों के भावद्वारा अन्याय-कारी ज्ञत्रुओं के नाश करने का उपदंश किया है। जिस देश में अन्याय-कारियों के नाश करने का भाव नहीं रहता वह देश कदापि उन्नतिशिस्त्र नहीं हो सकता ॥७॥

> एकोनविंशातितमं सूक्तं नवमो वर्गश्च समाप्तः ! यह दक्षीसर्वा सूक्त और नवम वर्ग समाप्त हुआ।

•

अथसप्तर्चस्य विंशतितमस्य सुक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ४-७ निचृद्गात्री । २, ३ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अस्मिनसक्ते वेदवितसु बलप्रदानं कथ्यते :—

इस सुक्त में वेदवेताओं में बलपदान का कथन करते हैं :--

प्र क्विर्देववीत्येऽव्यो वारेभिरर्षति । साव्हान्विश्वां अभि स्पृष्टंः ॥ १ ॥

प्र । कृविः । देवऽवीत्तये । अन्यः । वोरंभिः । अर्षृति । सन्हान् । विश्वाः । आभे । स्पृघः ॥१॥

पदार्थः — स परमात्मा (किवः ) मेधाव्यस्ति (अव्यः ) सर्वस्य रक्षकश्चास्ति (देववीतये) विदुषां तृप्तये (अर्षति ) ज्ञानं ददाति (साह्वान् ) सिहण्णुरस्ति (विश्वाः ) स्पृधः । कृसान्दुष्टानसंग्रामे (अभि ) तिरस्करोति । पद्धि——वह परमात्मा (किवः) मेघावी है और (अब्यः) सवका रक्षक है (देववीतये) विद्वानों की तृप्ति के लिये (अर्थिति) ज्ञान को देता है (साहान्) सहनशील है (विश्वाः, स्पृषः) सम्पूर्ण दुष्टों को संग्रामों में (अभि) तिरस्कृत करता है।

भावार्थ - परवात्मा विद्वानों को ज्ञानमदान से और न्याय-कारी सैनिकों को बलमदान से तुप्त करता है।।१।)

स हि ष्मां जरितृभ्य आ वाजं गोर्मन्तृमिन्वंति । पर्वमानः सहस्तिणंम् ॥ २ ॥ सः । हि । सा । जरितृऽभ्यः । आ । वाजंम् । गोऽमन्तम् । इन्वंति । पर्वमानः । सहस्तिणंम् ॥२॥

पदार्थः—(सः, हि, ष्म) स हि पूर्वोक्तः (पवमानः) सर्वेषां पावियता पश्मात्मा (जिरित्तम्यः) स्वदुर्बेलोपाम्चकेम्यः (आं) सम्यक् (सहास्रिणम्) अनेकविधम् (गोमन्तम्) बुद्धिसहितम् (वाजिनम्) बलम् (इन्वति) प्रयच्छिति ॥

पद्धि—(सः, हि, क्म) वही (पवमानः) सबको पवित्र करने बाळा परमात्मा (जारित्रभ्यः) अपने बळहान उपासकों को (आ) भळी प्रकार (सहस्रिणम्) हन।रों प्रकार के (गोमन्तम्) बुद्धि के सहित (बार्जिनम्) बळों.को (इन्बति) देता है।

भावार्ध-परमात्मा परमात्मपरायण पुरुषों को अनन्त प्रकार का बळ और बुद्धि पद्धन करता है ॥२॥ परि विश्वांनि चेतंसा खुशसे पर्वसे मृती । सं नः सोम् अवौ विदः ॥ ३ ॥ परि । विश्वांनि । चेतंबा । सुशसे । पर्वसे । मृती । सः । नः । सोम । अवः । विदः ॥३॥

षद्रार्थः—( सोम ) हे परमात्मन्, (चेनसा) अरमन्मनसा चिन्तितानि (विश्वानि ) सर्वविधधनानि भवान् (पिर मृशसे ) ददाति ( मती, पवसे ) मद्बुद्धोः स्तुतिभिः पुनाति ( सनः ) स भवानरमम्यम् ( श्रवः, विदः ) सर्वविधैश्वर्याणि ददातु ।

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन् ! (चेतसा) हमारे मन के अनु-क्ळ (बिश्वानि) आप सब प्रकार के धनों को (परिमृशसे) देते हो (मती, पत्रसे) हपारी बुद्धि को स्तुतियों से पवित्र करने हो (सः, नः) सो आप्र हमारे छिये (श्रवः, विदः) सब प्रकार के ऐश्वयों को दीजिये।

भावार्थ — परमात्म्रपरायण पुरुषों की परमात्मा सब मकार की रक्षा करता है और उनको ऐश्वर्य प्रदाम करता है।।३॥

> अभ्यर्ष बृहद्यशे मुघवंद्यो ध्रुवं रुयिम् । इपं स्ते:तुभ्य आ भर ॥ ४ ॥

अभि । अर्षे । बृहत् । यद्याः । मधर्वत्ऽभ्यः । ध्रुवम् । र्यिम् । इषेम् । स्तोतृऽम्यः । आ । भर ॥॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (मघवद्भयः) ये भवदुपासकाः घनाचैश्वर्यसम्पन्नाः तेषाम् (रियम्, ध्रुवम् ) धनं सुस्थिरं करोतु

तथा ( बृहचशः ) अत्यन्तयशः ( अभ्यर्ष ) प्रयच्छतु तथा ( इषम् , स्तोतृभ्यः, आभर ) स्वस्तोतृभ्यो धनाधैश्वर्ये ददातु ।

पद्धि——हे परमात्मन् ! ( मघबद्धयः ) जो आप के उपासक धनादि ऐश्वर्यसम्पन्न हैं उनके ( रिपं, ध्रुवम् ) धनको अचल सुरक्षित कीजिये और ( बृहद्, यशः ) अत्यन्तयश्च को ( अभ्यर्ष ) दीजिये और ( इषं, स्तोत्यन्यः, आभर ) जो आप के स्तोता हैं उनके लिये धनादि ऐश्वर्य दीजिये।

भावार्थ-परवात्मा सदाचारी और संयमी पुरुषों के धनादि ऐश्वर्य आर यश को दढ़ करता है।।।।।

त्वं राजेव सुब्रुतो गिर्रः सोमा विवेशिथ । पुनानो वहे अञ्चत ॥ ५॥

त्वं । राजांऽइव । सुऽत्रृतः । गिरः । सोम् । आ । विवेशिय । पुनानः । वृद्दे । अद्भुत् ॥ ५ ॥

पदार्थः—( साम ) हे परमात्मन् ! ( लम्, राजा, इव ) भवान् राजा इव ( सुत्रतः ) सुकर्माऽस्ति तथा ( गिरः, आविवेशिथ ) वेदवाक्षु प्रविष्टोऽस्ति ( पुनानः ) सर्वस्य पावितास्ति ( वह्न ) इ सर्वस्य प्रेरक ! भवान् ( अद्भुत ) नित्यनवोऽस्ति ।

पदार्थ-- (सोम) हे परमात्म्न ! (त्वं, राजा इव) आप राजा की तरह (स्वतः) सुकर्मा हैं और (गिरः, आविवेशिथ) वेद वाणियों में प्रविष्ठ हैं (पुनानः) सबको पवित्र करने वाळे हें और (वहे) हे सबके प्ररक ! आप (अद्भुत) नित्य नूतन हैं।

भावार्थ — परमात्मा सब नियमों का नियन्ता है, नियमपाळने की बक्ति बनुष्यों में उसी की कुपा से आती है ॥५॥

> स वाहिर्ष्यु दुष्टरी मृज्यमानो गर्भस्योः। सोमश्रमुषु सींदति॥ ६॥

सः । वर्ह्निः । अपऽस्रु । दुस्तरः । मृज्यमानः । गर्भस्त्योः । सोर्मः । चमृषुं । सीदति ॥ ६ ॥

पदार्थः—(सः, सोमः) स परमात्मा ( अप्सु ) प्रतिलोकं विद्यमानः ( विद्धः ) मर्वेषां प्रस्कश्च तथा (दुष्टरः) दुराधर्षोऽस्ति ( गभर्त्याः ) स्वप्रकाशैः ( मृज्यमानः ) प्रकाशमानः ( चमूषु, सीदति ) न्यायकारिसेनाषु स्वयं विराजतं च ।

पदार्थ — ( सः, सोमः ) वह परमात्मा ( अप्सु ) छोक छोकान्तर में विद्यमान है और ( विहिः ) सब का प्रेरक है और ( दुष्टुरः ) दूराधर्ष है ( गभम्त्योः ) अपने प्रकाश से :मृष्ट्यमानः) खयं प्रकाशित है ( चम्षु, सीदति ) न्यायकारियों की सेना में खयं विराजमान होता है ।

भावार्थ—-यद्याप परमात्मा के भाव सर्वत्र भावित हैं तथापि जैसे न्यायकारी सम्राजों की सनायें में उनके राद्र, वीर, भयानकादि भाव प्रस्फुटित होते हैं ऐसे अन्यत्र नहीं ॥६॥

> क्रीछर्मस्यो न मेह्युः पृवित्रं सोम गच्छिस । दर्घत्स्तोत्रे सुवीर्यम् ॥ ७ ॥

क्रीछः । मुखः । न । मृह्युः । पृवित्रं । सोम् । गृच्छृप्ति । दर्धत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्यम् ॥ ७ ॥ पदार्थः -- ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( क्रीं छुः ) भवान् क्रींडनशीलः ( मखः, न महयुः ) क्रतुरिव दातान्ति ( पवित्रं, गच्छाति ) सत्कर्माणं जनं समभिगच्छात ( स्तात्रे सुवीर्यं, दधत् ) वेदादिशास्त्रेषु स्ववलं समर्पयति च ॥

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन ! (क्रीळुः) आप क्रीडन जील हैं ( मखः, न, मंहयुः ) यह के समान दानी हो ( पवित्रं, गच्छिस ) पवित्र सत्कर्भी मनुष्य को प्राप्त होत हो ( स्तोत्रे, सुत्रीर्थ, दधत् ) वेदादिसच्छा स्त्रों में अपना बल प्रधान करते हैं।

भावार्थ — संसार की यह , विविध प्रकार की रचना जिस के पारावार को मनुष्य मन से भी नहीं पा सकता वह परमात्मा के आगे एक की कामात्र है।।७॥

विंशातितमं मूक्तं दशमा वर्गस्य समाप्तः ।

यह बीसवां सुक्त और दसवों वर्न समाप्त हुआ ॥

अथ मप्तर्चस्यैकविंशस्य सूक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो
देवता ॥ छन्दः १,३ विराइ गायत्री २, ७
गायत्री । ४—६ निचृद्गायत्री ॥
पड्जः स्वरः ॥

अथ विराट् परमात्मनोरथरूपेण वर्ण्यते-

अब विराद को परमात्मा के स्थरूप से वर्णन करते हैं-

एते धांवन्तीन्दंवः सोमा इन्द्राय घृष्वंयः । मत्सरासंः स्वर्विदंः ॥ १ ॥

एते । धावन्ति । इन्देवः । सोमाः । इन्द्राय । घृष्वयः । मत्सरासेः । स्वःऽविदेः ॥१॥

पदार्थः—( एते, सोमाः ) हे परमात्मन् ! भवान् ( धा-वन्ति ) सर्वत्र व्याप्ताति ( इन्दवः ) स्वप्नकाशेन प्रकाशितश्च ( इन्द्राय, घृष्वयः ) विद्वद्भिः स्तुत्यश्च ( मत्सरासः ) प्रमुत्वा-भिमानी चास्ति ( स्वर्विदः ) सुखदश्च ॥

पद्धि—( एते, सोमाः ) हे परमात्मन् , आप ( धावन्ति) सर्वत्र व्याप्त हो रहे हैं, (इन्द्रवः ) स्वमकाश से प्रकाशित हैं, (इन्द्राय, घृष्वयः ) विद्वानों द्वारा स्तुत्य हैं, (मत्सरासः ) प्रभुता के अभिमान से युक्त हैं और (खर्विदः ) सुख के देने वाछे हैं।

भावार्थ--परमात्मा स्वयंमकाश और अपने प्रश्लतभाव से सर्व त्रैव विराजमान है ॥१॥

प्रवृण्वन्तो अभियुजः सुष्वेय वरिवोविदः । स्वयं स्तोत्रे वयुस्कृतः ॥ २ ॥ पृऽवृण्वन्तः । अभिऽयुजः । सुस्वये । वृरिवःऽविदः । स्वयम् । स्तोत्रे । वयःऽकृतः ॥२॥

पदार्थः—( प्रवृण्वन्तः) यो हि जनैः सम्यग् भज्यते (अ-भियुजः ) यश्चान्येषां प्रेग्कः ( सुष्वये ) सेवकाय (वारवोविदः ) धनानां दाता च (स्वयं) स्वसत्तया विराजमानः (स्तोत्रे, वयस्कृतः) स एव स्वस्तुतिकर्त्रे अन्नादीनां प्रदाता चास्ति ।

पदार्थ — (प्रदृण्वन्तः) जो छोगों से भजन किया जाता, (अभियुजः) जो दूसरों का प्रेरक, (सुष्वये) सेवक के छिपे (वरि-वोविदः) धन देने वाछा, (स्वयं) स्वसत्ता मे विराजमान (स्तोन्ने-वयस्कृतः) और स्तोता के छिपे अन्नादिकों को देने वाछा है।

भावार्थ--जिन छोगों को परमात्मा की विविध त्रकार की रचना पर विश्वास है आप परमात्मा की अनन्यमक्ति करते हैं उनको परमात्मा अनन्तप्रकार के ऐश्वर्य प्रदान करता है ॥२॥

> वृथा क्रीळन्तु इन्दंबः सुधस्थंमुम्येकुमित् । सिन्धोरूमी व्यंक्षरन् ॥३॥

बृथां । क्रीळंन्तः । इन्दंबः । सुधऽस्थंम । अभि । एकंम । इत् । सिन्धोः । ऊर्मा । वि । अक्षर्न् ॥३॥

पदार्थः — उक्तपरमात्मिन सूर्यादिविविधग्रहाः (सिन्धोः, ऊमी) यथा सिन्धौ वीचयस्तदत् तत्रैवोत्पचोत्पच विलीयन्ते, ते च ग्रहा उपग्रहाश्च (बुधा, कीळन्तः) यदक्षया आम्यन्ति दिवि (इन्दवः) यथा प्रकाशमया अग्नयः (सधस्थम्) यज्ञ- कुण्डमेल्य सङ्गच्छन्ते तथा (अभि, एकमित् ) एकस्मिन्नेव परमात्मिन संगच्छन्ते।

पदार्थ — उक्त परमात्मा में विविध प्रकार के सूर्य चन्द्रमा आदि ग्रह (सिन्धोः, ऊर्मा) जिस तरह सिन्धु में से छहरें उठती हैं इस प्रकार इसी से पैदा होकर इसी में समा जाते हैं वे ग्रह उपग्रह कैसे हैं ( दृथा, क्रीळन्तः ) जो अनायास से भ्रमण करते हैं ( इन्दवः) जिस्न तरह प्रकाश- रूप अग्नियें (समस्थम्) यज्ञकुण्ड में आके प्राप्त होती हैं इस प्रकार (अभि, एकमित्) यह एक ही परमात्मा में प्राप्त होते हैं "एति गुच्छतीतिइत्"

भावार्थ-सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों में जितने ग्रह, उपग्रह हैं वे सब परमात्मा को ही आश्रित करते हैं ॥३॥

> एते विश्वनिं वार्यो पर्वमानास आशत । हिता न सप्तयो रथे ॥४॥

एते । विश्वानि । वार्यो । पर्वमानासः । आशुत् । हिताः । न । सप्तयः । रथे ॥थ॥

पदार्थः —यथा (सप्तयः) सप्त सूर्यकिरणाः (रथे) अस्मिन् विराड्रूपे रथे (हिताः) निहिताः सन्ति (न) तथैव (एते, पवमानासः) सर्वेषां पावयितृ।णे इमानि (विश्वानि) सर्वाणि (वार्या) ब्रह्माण्डानि (आशत) परमात्मनि निवसन्ति।

पद्मर्थ — जिस प्रकार (सप्तयः) सात सूर्य की किरणें (रथे) इस विराट्रू पीरय में (हिताः) निहित हैं (न) इसी प्रकार (एते, पवमानासः) सब को पवित्र करते हुए ये (विश्वानि) सम्पूर्ण (वार्या) ब्रह्माण्ड (आशत) परमात्मा में निवास करते हैं।

आवार्थ--जिस पकार उपग्रह सूर्य आदि प्रहों के इतस्ततः अवन करते हैं इसी पकार सब छोक, क्षोकान्तर इस विराट् के इतस्ततः परिश्रमण करते हैं ॥४॥

आस्मिन्पिशङ्गमिन्दवो दधाता वेनमादिशे । यो अस्मभ्यमरांवा ॥४॥

आ । अस्मिन् । पिशङ्गम् । इन्दवः । दर्धात । वेनम् । आऽदिशे । यः । अस्मभ्यम् । अरोवा ॥५॥

पदार्थः—(अस्मिन्) अस्मिन् विराट्पुरुषे (पिशङ्गम्) नानावर्णम् (दधाता) धारयन्ति (इन्दवः) आखिल्ब्ब्रह्मा-ण्डानि (वनम, आदिशे) तमेव परमात्मानमाश्रयन्ते (यः) यः परमात्मा (अस्मभ्यम्) अस्मभ्यम् (अरावा) सर्वकाम-प्रदोऽस्ति ।

पदार्थ — (अस्मिन्) इस विराद् में (पिशक्तम्) अनेक वर्णों को (दधाता) धारण करते हुए (इन्दवः) सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड (वेनम्, आदिश्वे) उस परमात्मा का आश्रय छेते हैं (यः) जो परमात्मा (अस्मभ्यम्, अरावा) हमारे किये सब कामनाओं का देने वाला है।

भावार्थ-- उक्त कोटानुकोटि ब्रह्माण्ड उसी निराकार परमात्मा के आधार पर स्थित हैं ॥ ५ ॥

> ऋभुर्न रथ्यं नवन्दर्धाता केर्तमादिशें । शुक्राः पवष्वमणीसा ॥६॥

ऋभुः । न । रथ्यम् । नर्वम् । दर्धात । केर्तम् । आऽदिशे । शुकाः । पुवुष्वम् । अणीसा ॥६॥

पदार्थः--( शुक्राः ) हे पवित्रकारकपरमातमन् ! भवान्

(रध्यम्, नवम्) नवमश्वम् (दधाता) वशमानयन् (ऋमुर्न) साराधिरिव सर्वान् वशमानयन् (केतम्, आदिशे) ज्ञानमुप-दिशति (अर्णसा, पवध्वम्) भवान् मां धनाचैश्वर्येण तर्षयत्॥

ष्ट्रार्थ--(श्रुकाः) हे पवित्रकारक परमात्मन ! आप ( रथ्यम्, नवम् ) मये त्रोड़े को ( द्रधाता ) वश्च में रखते हुये ( ऋशुर्न ) सारथी की तरह ( केतम्, आदिशे ) आप सबको वश्च में करके ज्ञानादि ऐश्वर्य देते हैं (अर्णसा) आप इमको धनायेश्वर्य देकर (पबध्वं) प्रवित्र कारिये ।

भावार्श्व-- जीव करने में स्वतन्त्र और भोगने में परतन्त्र है। ईश्वर कर्षों के अगाने में उसे ऐसे नियमों में निगड़ित रखता है जिसका वह अतिक्रमण कदापि नहीं कर सकता। बड़े र सम्राटों को भी कर्मों का फछ अवश्यमेव भोगना पड़ता है। इसी अभिपाय से यह कहा है कि जिस प्रकार घोड़े को सारथी अपने अधीन रखता है इसी प्रकार पर-मात्मा जीवों को अपने अधीन रखता है।।।।

एत उ त्ये अवीवशन्काष्टी वाजिनो अकत । सतः प्रासाविषुर्मेतिम् ॥७॥११॥

एते । ऊं इति । त्ये । अवीवशन् । काष्ठांम् । वाजिनः । अकत । सतः । प्र असाविषुः । मातीम् ॥७॥११॥

पद्र्शि:--( वाजिनः ) सर्वविधैश्वर्यवान् ( त्यं, एते, उ,) स एव पूर्वोक्तः परमात्मा ( अवीवशन्) सर्वान् वशीकरोति तथा च ( सतः, मतिम् ) सत्कर्मणां बुद्धम् ( असाविषुः ) शुभ-मार्गाभिमुखं प्रेरयति च ( पराम्, काष्टाम्, अकत ) एवंभृतः

परमकाष्ठां प्रापयाति ।

पदार्थ—(वाजिनः) सब प्रकार के ऐश्वर्य वाळा , त्यं, एतं, उ) वही पूर्वोक्त परमात्मा (अवीवशन्) सब तो वश में रखता हुआ (सतः, मितम्) मत्किमियों की खुद्धि को (असाविषुः) शुभ मार्ग की ओर छगाता हुआ (पराम्, काष्टाम, अक्रत) परम काष्टा को प्राप्त कराता है।

भावार्थ-- नो लोग परमात्मा की ओर झकते हैं अर्थात् यम-नियमादिसाधनसम्बन्न होकर संयमी बनते हैं वे ब्रह्मविद्या की परा काष्टा को प्राप्त होते हैं इसी अभिनाय से उपनिषदों में यह कहा है कि 'सा काष्टा सा परागतिः' ॥७॥

> एकविंशतितमं स्किमकादशो वर्गश्च समाप्तः । यह इक्कीसवां स्क और ग्यारहवां वर्ग समाप्त इना ।

अथ सप्तर्चस्यद्यविशस्य सूक्तस्य । १-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ गायत्री । ३ विराड् गायत्री ४-७ निचृद्गायत्री ॥ पड्जःस्यरः ॥

अथ परमात्मना जगतः कर्तृलं वर्ण्यते-

अब परमात्मा की सृष्टिरचना का वर्णन करते हैं—

पुते सोमांस आश्वाचो स्थां इव प्र वाजिनः ।

सर्गीः सृष्टा अंहेपत् ॥१॥

एते । सोमांसः । आशर्वः । रथाःऽइव । प्र : वाजिनः । सर्गाः । सृष्टाः । अहेपत ॥१॥ पदार्थः—( एते, सोमासः ) अयं परमात्मा (रथाः, इव) विद्यदिव ( आशवः ) शीघ्रगाम्यस्ति ( प्रवाजिनः ) अत्यन्त- बलाश्रयश्च ( सगीः, सष्टाः, अहेषत ) स एव सृष्टिं शब्दायमाना- मुदपादयत ।

पदार्थ--( एते, सोमासः )यह परमात्मा (रथाः,हव) विद्युत् के समान ( आश्रवः ) शीधगामी है और (प्र, वाजिनः ) अत्यन्त वळ वाळा है (सर्गाः, स्ट्राः, अहेपत ) उसने स्ट्रिओं को शब्दायमान रचा है ।

भावार्थ — परमात्मा में अनन्त शक्तियं पायी जाती हैं उसकी शक्तियें विद्युत्के समान क्रियाप्रधान हैं उसने कोटानुकोटि ब्रह्माण्डों को रचा है, जो शब्द, स्पर्भ, रूप, रस, गन्ध इन पांच तन्मात्रों के कार्य हैं। और इनकी ऐसी अचिन्त्य रचन। है जिसका अनुशीळन मनुष्य मन से भी भळी भांति नहीं कर सकता ॥१॥

ऐते वाता इवोरवः पुर्जन्यस्येव बृष्टयः । अमेरिव भ्रमा वृथां ॥२॥

एते।वाताःऽइव । उरवः। पूर्जन्यस्यऽइव । बृष्टयः। अमेःऽईव । भ्रमाः । बृथां ॥ २ ॥

पदार्थः—( एते ) इमानि सर्वाणि ब्रह्माण्डानि ( उरवः, वाताः, इव ) बहवो वायव इव ( पर्जन्यस्य, वृष्टयः, इव ) मेघस्य वृष्टिः इव च ( अग्नेः, भ्रमाः, इव ) अग्नेः ज्वाला इव च ( वृथा ) अनायासं भ्रमन्ति ।

पदार्थ — (एते) सब उत्पन्न हुए ब्रह्माण्ड (उस्वः, वाताः, इव) बहुतसी वायु की तरह (पर्जन्यस्य, दृष्टपः, इव) और मेघ की दृष्टि के

समान (अग्नेः, भ्रमाः, इव ) अग्नि के प्रज्वलन की तरह ( वृथा ) अना-यास गमन कर रहे हैं।

भावार्थ — जिस मकार अग्नि की ज्वलनशक्ति स्वाभाविक हैं इसी प्रकार वे ब्राह्मण्ड भी स्वाभाविक गतिशील वनाये गये हैं। स्वाभाविक से तात्पर्य यहां आकिस्निक नहीं हैं किन्तु नियमपूर्वक श्रमण का है। जैसे कि सूर्य चन्द्र आदि ईश्वरदत्त नियम से सदैव पिश्रमण करते हैं इसी प्रकार य मव ब्रम्मण्ड ईश्वरदत्त नियम से परिश्रमण करते हैं। इसी अभिप्राय से कहा है। के 'भयाद्स्या। मस्तपति भयात्तपति सुर्यः, क० २ ! ६ । उस के भम से अग्नि तपती है और उसी के भय से सूर्य तपता है, जिस प्रकार इस में ईश्वराधीनहा अम्यादितत्वों की वर्णन की गयी है इसी प्रकार सत्र कार्यज्ञात ईश्वराधीन हैं।। २॥

ष्**ते पूता विर्**षिश्चतुः सोमस्गि दध्याशिरः । विषा व्यानशुर्धियः ॥३॥

ण्ते । पूताः । विषःऽचितः । सोमांसः । दिधिऽआशिरः । विषा । वि । आनशुः । धिर्यः ॥ ३ ॥

पदार्थः—(पूताः) पवित्राणि ( एते, सोमासः ) इमानि ब्रह्माण्डानि ( दध्याशिरः ) सर्वस्य घाताणि ( विषा ) ज्ञानद्वारा ( विपश्चितः ) विदुषां ( धियः ) बुद्धीनां ( व्यानशुः ) विषयी-भृतानि भवन्ति ।

पदार्थ- (पूताः ) पवित्रें ( एते, सोमासः ) ये सब उत्पन्न हुए ब्रह्माण्ड ( दध्याञ्चिरः ) सब के धारक आश्रयभूत ( विपा ) ज्ञानद्वारा (विपश्चितः) विद्वानों की (थियः ) बुद्धि का (व्यानशुः) विषय होते हैं । भावार्थ--परमात्मा की रचना में जो कोटानुकोटि ब्रह्माण्ड हैं वे सब ज्ञानी विज्ञानियों के डी समझ में आ सकते हैं अन्यों के नहीं॥३॥

> एते मृष्टा अमर्त्याः ससृवांसो न शंश्रमुः । इयंक्षन्तः पथो रजः ॥४॥

प्ते । मृष्टाः । अमेर्त्याः । समुज्वांसः । न । शृश्रमुः । इयंक्षन्तः । पथः । रजः ॥ ४ ॥

पदार्थः—( मृष्टाः ) भास्तराः ( अमर्त्याः ) नक्षत्रगणाः ( पथः, रजः ) रजोगुणेन मार्गम् ( इयक्षन्तः ) प्राप्तुमिन्छन्तः ( सस्वांसः ) अत्यन्तसरणशीलाः ( न, शश्रमुः ) विश्रामं न लभन्ते ।

पदार्थ — ( मृष्टाः ) भास्त्ररूप ( अमर्त्याः ) नक्षत्रगण ( पथः, गजः ) रजोग्रण से मार्ग को ( इयक्षन्तः ) प्राप्त होने वाळे ( सस्त्रांसः ) चळते हुय ( न, श्रश्रमः ) विश्राम को नहीं पाते ।

भावार्थ — यों तो संसार में दिच्यादिच्य अनेक प्रकार के नक्षत्र हैं पर जो दिच्य नक्षत्र हैं उनकी ज्योतिप्रतिपळ सहसों मीळ चळती हुई भी अभीतक इस भूगोळ के साथ स्पर्श नहीं करने पायी। तात्पर्य यह है कि इस दिच्यरचनारूप ब्रह्माण्डों की इयत्ता को पाना परमात्मा का काम ही है, खद्योतकल्प क्षुद्र जीव केवळ इनकी रचना को कुछ २ अनुभव करता है सब नहीं। हां योगी जन जो परमात्मा के योग में रत हैं वे लोग साधारणामाधारण लोगों से परमात्मा की रचना को अधिक अनुभव करते हैं। इसी अभिमाय से वेद में अन्यत्र भी यह कहा है कि 'को अद्यावेद क इह प्रवोचित कुतों विजाता कुत इयं विस्रुष्टिः' १०११ १। १३० कीन जान सकता है और कीन कह सकता है कि यह विविध प्रकार की सृष्टि परमातमा ने कहां से और किस शक्ति से किस समय उत्पन्न की ! इस से आगे यह निरूपण किया है कि इसका पूर्णक्ष्य से जाता वह पर मात्मा ही है कोई अन्य नहीं । इसी अभिप्राय से 'परिच्छिक्नों म सर्घोपा-दानम् ' सां० १ । ७६ ॥ इत्सदि सुत्रों में सांख्य शास्त्र में प्रकृति को विश्व माना है, पर वटां यह व्यवस्था समझनी चाहिये कि प्रकृति सापेक्ष विश्व है अर्थात् अन्य कार्यों की अपेक्षा विश्व है । वास्तव में इवचारहित विश्व एकमात्र परमात्मा ही है कोई अन्य वस्तु नहीं ॥४॥

> ष्ते पृष्ठानि रोदंसोर्विष्यन्तो व्यानशुः । उत्तेदमुत्तमं रजः॥५॥

एते । पृष्ठानि । रोदंसोः । विऽप्रयन्तः । वि । आनुशुः । उत । इदम् । उत्दर्तमम् । रजः ॥५॥

पदार्थः—( एते ) एतानि नक्षत्राणि (रोदसोः, पृष्ठानि ) द्यावापृथिन्योर्मध्यगतानि (विप्रयन्तः ) गच्छन्ति सन्ति (इदम्, उत्तमम्, रजः) एतमुत्तमं रजोगुणम् (उत,न्यानशुः) न्याप्नुवन्ति।

पद्श्य--( एते ) ये सब नक्षत्रादि ( रोदसोः, पृष्टानि ) पृथिवी और द्युकोक के मध्य में ( विमयन्तः ) चक्कते हुए ( इदं, उत्तममृ, रबः) इस उत्तम रुको गुण को ( उत, ज्यानद्यः ) ज्याप्त होते हैं ।

भावार्थ-- चक्त ब्रह्माण्डों की विविध रचना में परमात्मा ने इस मकार का आकर्षण और विकर्षण उत्पन्न किया है जिस में एक दूसरे के आश्रित होकर वे मित्रक्षण गतिशीळ बन रहे हैं। वा यों कहो कि सत्व, रज, और तम प्रकृति के ये तीनों गुण अर्थात् प्रकृति की ये तीनों अवस्थायें जिस प्रकार एक दूसरे का आश्रयण करती हैं इस मकार एक दूसरे को आश्रयण करता हुआ मत्येक ब्राह्माण्ड इस नशोवण्डल में वायुंबग से उत्तेजित तृण के समान प्रतिक्षण चळ रहा है कोई स्थिर नहीं ॥५॥

> तन्तुं तन्वानमुंचममतुं प्रवतं आशत । उतेदमुंचमाय्यम् ॥६॥

तन्तुंम् । तुन्वानम् । उत्ऽतमम् । अनुं । पृऽवतः । आशात्। उत । इदम् । उत्तमार्यम् ॥६॥

पदार्थः--( प्रवतः) गतिश्रालब्रह्माण्डःनि (इदम्) उत्तमं, तन्तुं, तन्वानम् ) उत्तमं परमाणुप्रवन्धं वर्धयन्ति सन्ति ( उत्त-माय्यम् ) उत्तमकार्यैः ( उत्त, अन्वाशत ) व्याप्नुवन्ति ।

पद्धि— ( प्रवतः ) गितशील ब्रह्माण्ड ( उत्तमं, तन्तुम्, तन्ताम्) उत्तम परमाणुपवन्ध को बढ़ाते हुये ( इदम् ) इतने ( उत्तमा- य्यम् ) उत्तम कार्यों से ( उत्, अन्वाशत ) व्याप्त हो रहे हैं।

भावार्थ--पत्थेक ब्रह्माण्ड मानों तन्तुरूप से अर्थात् रचनारूप यज्ञ से परमात्मा की संग्रति को बढ़ा रहा है ॥ ६ ॥

> त्वं सीम पृणिभ्य आ वसु गव्यानि धारयः। ततं तन्त्रेमचिक्रदः॥७॥१२॥

त्वं । सोम् । पाणिऽभ्यः । आ।वस्तुं । गब्यानि । धार्यः । ततं । तन्तुं । अचिक्रदः ॥७॥

पदार्थः--( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (त्वम्) भवान् ( पणिभ्यः ) दुष्टेभ्यः ( वसु, गव्यानि ) अखिलपार्थिव- रत्नानि ( आ, धारयः ) सम्यक् आदत्ते तथा ( ततम, तन्तुम् ) वर्धितं कर्मरूपयज्ञं ( अचिकदः ) प्रख्यापयति ॥

पदार्थ---(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्! (त्वम्) आप (पणिम्यः) दुर्हों से (वसु, गन्यानि) सम्पूर्ण पृथिवीसम्बन्धी रत्नों का (आ, धार्यः) अच्छी प्रकार ग्रहण करते हो और (ततं, तन्तुम्) बढ़े हुये कर्मात्मकयज्ञ का (अचिकदः) प्रचार करते हो।

भावार्थ — इस सक्त की समाप्ति करते हुए अर्थात् इस अगाध रचियता की रचना का वर्णन करते हुए परमास्ता रुद्रका का वर्णन करके इस सक्त का उपसंहार करते हैं 'रोद्यति राक्षसानिति रुद्रः' जो अन्यायकारी राक्षसों को रुटा दे उसका नाम यहाँ रुद्र है वह रुद्र-रूप परमात्मा अन्यायकारी दुष्ट दस्युओं से धन जन और राज्य श्री का अपहरण कर छेता है और न्यायकारी दान्त शान्त देवताओं को छेकर प्रदान कर देता है, इसी का नाम देवासुर सप्राम है और इसी का नाम देवा और आसुरी सम्पत्ति है। यह ज्यवहार परमात्मा की विविध रचना में घटीयंत्र के समान सदैव होता रहता है जिस तरह घटीयंत्र अर्थात् रहट के पात्र जो कभी भरे हुए होते हैं वेही ऊंचे चढ़ कर गर्व करते हुए सर्वथा रीते हो जाते हैं और जो रीते हो जाते हैं हे सिनय और नम्रता करते हुए भर जाते हैं अर्थात् परिपूर्ण हो जाते हैं इस छिंये सदैव परमात्मा की विनयभाव से पूर्ण होने की अभिकाषा प्रत्येक अभ्युदया-भिकाषी को करनी चाहिये॥ ७॥

द्वाविशं मुक्तं द्वादशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह-वाईसवां सुक्त और बारहवां वर्ग समाप्त हुना ।

अथ सप्तर्चस्य त्रयोविंशतितमस्य सुक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१−४, ६ निचृद्गायत्री । ५ गायत्री । ७ विराइ्गायत्री ॥ पड्जःस्वरः ॥

अथोक्तरचना प्रकारान्तरेण वर्ण्यते —

अव एक रचना को प्रकारान्वर से वर्णन करते हैं— सोमा असूत्रमाञ्चावो मधोर्मदस्य धार्रया ।

अभि विश्वांनि काव्या ॥१॥

सोमाः । असृष्टं । आश्वरः । मधोः । मर्दस्य । धारया । अभि । विश्वांनि । काव्यां ॥१॥

पदार्थः—( सोमाः ) ब्रह्माण्डानि विविधानि ( मधोः, मदस्य ) प्रकृतेः रञ्जकभावैः (धारबा) सुदमावस्थया ( आशत ) शीघ्रगमनशीलानि ( अस्प्रम् ) सृष्टानि, ( अभि, विश्वानि, ) काव्या ) ततश्चं सर्वविधवेदादिशास्त्राणि निरमाविषत ।

पदार्थ-(सोपाः) "सुयन्ते = उत्पद्यान्त इति सोमाः ब्रह्माण्डामि " अनन्त प्रकार के कार्यरूप ब्रह्माण्ड (मधोः, मदस्य,) प्रकृति के क्ष्यजनक भावों की (धारया) सूक्ष्म अवस्था से (आग्रवः) ग्रीप्र गति वाके (अस्त्रम्) बनाए गये हैं और (अभि, विश्वानि, काच्या) तदमन्तर सब प्रकार के बेदादि शास्त्रों की रचना हुई।

भावार्थ-परमात्मा ने प्रकृति की सूक्ष्मावस्था से कोटि र ब्रह्माण्डों को उत्पन्न किया और तदनन्तर उसने विधिनिवेधात्मक सब विद्याभण्डार वेदों को रचा। जैसा कि "त्रस्माद्यज्ञात्सर्वहुतऋचः सामानि जज्ञिरे" इत्यादि वेदमंत्र और "जन्माद्यस्य यतः" इत्यादि सूत्रों से मति पादन कर भाये हैं ॥१॥

अर्तु पृत्नासं आयर्वः पृदं नवीषी अक्रमुः । रुचे जेनन्त सूरीम् ॥२॥ अर्तु । पृत्नासंः । आयर्वः । पृदं । नवीषः । अक्रमुः । रुचे ।

जनन्त । सूर्यम् ॥२॥

पदार्थः—(आयवः) तेषु च द्वततरगन्तारः प्रकृतिपर-माणवः (प्रज्ञासः) ये हि स्वरूपेणानादयः ते (अनु, नवीयः, पदम्, अक्रमुः) पश्चातः नृतनतमं पदं गृह्णन्ति (रुचे) दीसये तैरेव परमाणुभिः (सूर्यम्, जनन्त) सूर्यजनयामास ।

पद्मर्थ — उन में से (आयबः) श्रीघ्रगामी मक्रुतिपरमाणु (मत्नासः) जो स्वरूप से अनादि हैं वे (अनु, नवीयः, पदम्, श्रक्रष्टुः) नवीन पद को धारण करते हैं (रुचे) दीप्ति के छिपे परमात्मा ने उन्हीं परमाणुओं में से (सूर्यम्, जनन्त) सूर्य को पैदा किया।

भावार्थ--मकृति की विविध प्रकार की शक्तियों से पर्भात्मा सम्पूर्ण कार्यों को उत्पन्न करता है। इन सब कार्यों का उपादान कारण प्रकृति अनादि अनन्त है। इसी भाव से मन्त्रों में 'प्रज्ञास:' पद से वर्णन किया है।।२॥

आ पवमान नो भरायों अदिशिषो गर्यम् । कृषि प्रजावतीरिषः ॥३॥ आ। पवमान । नः । भर् । अर्थः । अदाशुषः । गर्यं । कृषि । प्रजार्वतीः । इषः ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वेषां पावियतभगवन् । (नः) असम्यं ( अर्थः ) ये भावाः ( अदाशुषः ) असुरेम्यो न दिदेरे ते ( गयम् ) भावाः ( आ, भर ) दीयन्ताम् ( प्रजावतीः, इषः ) धनपुत्राधैश्वर्यं च ( कृषि ) ददातु ।

पदार्थ--(पवमान) हे सबको पवित्र करने बाले परमात्मन्! (नः) हम को (अर्थः) जो भाव असुरों को (अदाशुषः) नहीं दिये वह (गयम्) भाव (आ, भर) देयँ और (मजावतीः, इषः) धनपुत्रादि ऐश्वरों को (कृधि) देयँ।

भावार्थ — इस पंत्र में ( अर्थः ) परमात्मा का नाम है "ऋच्छिति गच्छिति सर्वत्र प्राप्तोति इत्यर्थः परमात्मा" जो सर्वत्र व्यापक हो उस का नाम अर्थ है उस अर्थ परमात्मा से यह पार्थना की गयी है कि हे परमात्मन, आप हमको दैवी सम्पत्ति के गुण दें अर्थात् हम को ऐसे पवित्र भाव दें जिस से हम में आसुर भाव कदापि न आवे जो पुरुष सदैव देवताओं के गुणों से सम्पन्न होने की मार्थना करते हैं परमात्मा उन्हें सदैव दिव्य गुणों का दान देता है ॥३॥

अभि सोमांस आयवः पर्वन्ते मद्यं मदेम् । अमि कोशं मधुश्चतंम् ॥शा अभि । सोमांसः । आयवंः । पर्वन्ते । मद्यं । मदं । अभि । कोशं । मधुऽश्चतंम् ॥शा पदार्थः—(सोमासः) इमानि कार्यरूपब्रह्माण्डांनि (आ-यवः) गन्तृणि मन्ति (मद्यं, मदम्) अनेकविधानि आह्वादकानि मादकानि न वस्तृनि (अभि) सर्वत्रोतपादयन्ति (मधुरच्चतम्) विविधरसजनकम् (कोशम्) आकरम् (अभि) अभित उत्पा-दयन्ति च।

पद्धि——(सोपासः) ये कार्य्य ब्रह्माण्ड जो (आयवः)
गतिशीं हैं (मद्यं, मदम्) अनन्त प्रकार के आह्नादकारक और मद-कारक वस्तुओं को (अभि) सब ओर से उत्पन्न करते हैं और (मधु-इच्चतम्) नानापकार के रनों को देनेवाले (कोशम्) खजाने को (अभि) सब ओर से उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ--सब विभूतियों की खानिरूप ब्रह्माण्डों का वर्णन किया है। तात्पर्य यह है कि इस संसार में नानाप्रकार की वस्तुएँ जिन ब्रह्माण्डों में उत्पन्न होती हैं उनको सोम नाम से कथन किया गया है॥॥

> सोमो अर्षति धर्णेसिर्दधीन इन्द्रियं रसंस् । सुवीरो अभिशास्तिषाः ॥५॥

सोमः । अर्षेति । धृर्णेसिः । दर्धानः । इन्द्रियं । रसं । सुऽवीरः । अभिशस्तिऽपाः ॥५॥

पदार्थः—(सोमः) अखिलपदार्थोत्पत्तिस्थानमिदं ब्रह्मा-ण्डम् (अर्षति) शश्चद्रच्छति (धर्णासिः) सर्वेषां धारकः (इ-न्द्रियं, रसम्) इन्द्रियसम्बन्धीनि शब्दरपर्शादीनि (दधानः) धारयन् आस्ते (सुवीरः) सर्वशक्तिमान् परमात्मा (अभिश-स्तिपाः) अभितो रक्षति तत्॥ पद्धि— (सोमः) सब पदार्थों का उत्पत्तिस्थान यह ब्रह्माण्ड (अर्थति) गति कर रहा है (धर्णसिः) सब के धारण करनेवाळा है और (इन्द्रियं, रसम्) इन्द्रियों के शब्दस्पर्शादि रसों को (दधानः) धारण करता हुआ विराज्ञणान है और उसका (सुवीरः) सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मा (अभि, शस्तिपाः) सब ओर से रक्षक है।

भावार्थ — जो ब्रह्माण्ड कोटि २ नक्षत्रों को धारण किये हुए हैं और जिनमें नानामकार के रस उत्पन्न होते हैं उनका जन्मदाता एक मात्र परमात्मा ही है अन्य कोई नहीं। इस मंत्र में ब्रह्माण्डादिपति पर-मात्मा का वर्णन किया गया है और उसी की सत्ता से धारण किये हुए ब्रह्माण्डों का वर्णन है ॥५॥

> इन्द्रांय सोम पत्रसे देवेम्यः स्घमाद्यः । इन्दो वाजं सिषाससि ॥६॥

इन्द्राय । सोम् । प्वसे । देवेभ्यः । सुधुऽमार्यः । इन्दो इति । वाजम् । सिसासिस ॥६॥

पदार्थः --( सोम ) हे परमात्मन् ! (इन्द्राय) कर्मयो-गिणे (पवसे) पवित्रतां ददासि त्वम् (देवेभ्यः) विद्यद्भ्यश्च (सधमाधः) यज्ञे सेव्यरूपेणास्ते (इन्दो) हे परमैश्चर्यशालिन् ! त्वमेव (वाजम्, सिषाससि) सर्वेभ्योऽनं ददासि।

पदार्थ-(सोम) हे परमात्मन्, (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये दुम (पबसे) पिनत्रता देते हो और (देवेभ्यः) विद्वान लोगों के लिये तुम (सधमाद्यः) यज्ञ में सेवनीय हो और (इन्द्रो) परमैश्वर्ययुक्त परमात्मन्, आप (बाजं, सिषासासि) सबको सज्ञ दान देते हो।

भावार्थ-परमात्मा ही कमयोगी को कम्मों में लगने का वल देना है आर परमात्मा ही सत्कर्षी पुरुषों को यज्ञ करने का सामध्ये प्रदान करना है। बहुत क्या परमात्मा ही अन्य धनादि सम्पूर्ण एश्व्यों का प्रदान करना है। बहुत क्या परमात्मा ही अन्य धनादि सम्पूर्ण एश्व्यों का प्रदान करना है। बहुत

> श्रस्य पीत्वा मदानामिन्द्री वृत्राण्यंप्रति । जुघान जुघनंच् नु ॥७॥१३॥

अस्य । पीत्वा । मदानाम् । इन्द्रंः । वृत्राणि । अपृति । जुधानं । जुधनेत् । चु । नु ॥७॥

पदार्थः—( अस्य ) अस्य परमात्मन आनन्दं (पीत्वा ) अनुभुय ( मदानाम् ) योहि परमात्मा सर्वविधमदान् तिरस्कृत्य विराजते (इन्द्रः ) कमयोगी (वृत्राणि ) अज्ञानानाम् (अप्रति ) प्रतिपक्षीभृत्वा ( जधान ) तानि नाज्ञयायास (जधनच्च ) नाज्ञ-याति ( नु ) निश्चयं तदानन्दमेव पिष ।

पदार्श-(अस्य) इस परमात्मा के आनम्द को (पीत्वा) पी कर जो (पदानाम्) सब पकार के मदों को तिरस्कार करके विराज-मान है (इन्द्रः) कर्मयोगी पुरुष (ष्टत्राणि) अज्ञानों को (अपित) मितपक्षी बन कर (जयनच) नाज्ञ करता है (तु) निश्चय करके तुप उसी परमात्मा के आनन्द को पान करो।

भावार्थ—परमात्मा उपदेश करता है कि है मनुष्यो ! सब आनन्दों से बढ़ कर ब्रह्मानन्द है। इस आनन्द के आगे सब प्रकार के मादक दृष्य भी निरानन्द प्रतीत होते हैं वास्तव में मदकारक वस्तु मनुष्य की बुद्धि को नाश करके आनन्ददायक प्रतीत होती है और ब्रह्मानन्द का भान किसी प्रकार के मद को उत्पन्न नहीं करता किन्तु आहाद को उत्पन्न करता है। इसी छिये सब मकार के मद उसके सामने
तुच्छ हो जाते हैं जिस मकार राजयद धनमद योवनमद रूपमद इत्यादि
सब मद विद्यानन्द के आगे तुच्छ मतीत होते हैं इसी मकार विद्यानन्द
योगानन्द इत्यादि आनन्द ब्रह्मानन्द के आगे सब फीके हो जाते हैं।
इसी आभिमाय से मंत्र में कहा है कि "मदानाम्" सब मदों में से
सच्चा मद एकमात्र परमात्मा का आनन्द है इमी आभिमाय से कहा है कि
"रसोहोबहि सः रसं होब लब्ध्वा आनन्दी भवति" परमात्मा आनन्दस्वरूप है उस आनन्द स्वरूप को छाम करके पुरुष आनान्दित होता है।।॥

इति त्रयोविशं सक्तं त्रयोदशो वर्गम्य समासः ॥ यह तेईसमां सक्तं और तेरहवां वर्ग समास हुमा

अथ सप्तर्चस्य चतुर्विशतितमस्य सुक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो-देवता ॥ छन्दः-१,२ गायत्री । ३,५,७ निचृद्गायत्री । ४,६ विराड् गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

प्र सोमांसो अधन्विषुः पर्वमानास् इन्देवः ।

श्रीणाना अप्सु र्मञ्जत ॥१॥

प्र । सोमांसः । अधन्विषुः । पर्वमानासः । इन्देवः । श्रीणानाः । अप्ऽसु । मृंजत ॥१॥

पदार्थः—( सोमासः ) सौम्यस्त्रभावस्य कर्तारः परमात्मन आह्वादादिगुणाः ( पवमानासः ) ये च पवित्रकर्तारः ( इन्दवः ) दोतिमन्तश्च ये च कर्मयोगिषु ( प्राधन्विषुः ) प्रकर्षतयोत्पद्यन्ते

ते (श्रीणानाः) सेविताः सन्तः ( अप्सु ) वाङ्गनःशरीराणां त्रिविधानामपि यत्नानां ( मृष्जत ) शुद्धिमुत्पादयन्ति ।

पदार्थ-—(सोमासः) सौम्य खभाव को उत्पन्न करने वाळे परमात्मा के आहादादि ग्रुण (पवमानासः) जो मनुष्य को पवित्र कर देने बाळे हैं (इन्दवः) जो दीप्ति वाळे हैं जो कर्मयोगियों में (म) मकर्षता से आनन्द (अधन्विषुः) उत्पन्न करने वाळे हैं (श्रीणानाः) सेवन किये हुए (अप्सु) शरीर मन और वाणी तीनों प्रकार के यत्नों में (मृज्जत) शुद्धि को उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ — -परमात्मा उपदेश करते इ कि हे ग्लुच्यो! तुम परमात्मा के गुणों का चिन्तन करके अपने मन, वाणी तथा शरीर की शुद्धि करते। जिस मकार जळ शरीर की शुद्धि करता है और परमात्मोपासन मन की शुद्धि करता है और खाध्याय अर्थात् वेदाध्यायन वाणी की शुद्धि करता है और खाध्याय अर्थात् वेदाध्यायन वाणी की शुद्धि करता है इसी मकार परमात्मा के ब्रह्मचर्ग्यादि गुण शरीर, मन और वाणी की शुद्धि करते हैं। 'ब्रह्म' नाम यहां वेद का है। वेद के निमित्त जो ब्रत किया जाता है जन का नाम 'ब्रह्मचर्ग्य' है। इस ब्रत में इन्द्रियों का संयम भी करना अत्यावश्यक होता है। इस छिये ब्रह्मचर्ग्य के अर्थ बिसेन्द्रियता भी हैं। ग्रुख्य अर्थ इसके वेदाध्ययन ब्रत के ही हैं। वेदाध्ययन ब्रत इन्द्रिय संयमद्वारा शरीर की शुद्धि करता है झानद्वारा मन की शुद्धि करता है और अध्ययनद्वारा वाणी की शुद्धि करता है इसी मकार परमात्मा के सत्य, ज्ञान और अनन्तादि गुण आहाद उत्पन्न करके मन वाणी तथा शरीर की शुद्धि के कारण होते हैं। इसी अभिमाय से उपनिपदीन "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म तै॰ २ । १ । इत्यादि वावर्यों में परमात्मा के सत्यादि गुणों का वर्णन किया है। १।।

अभि गावी अधन्विषुरापो न प्रवता यतीः । पुनाना इन्द्रमाशत ॥॥ अभि । गार्वः । अधन्विषुः । आर्षः । न । पृऽवतां । यृतीः। पुनानाः । इन्द्रम् । आशुत् ॥शा

पदार्थः -- (गावः) इन्द्रियाणि कर्मयोगिषु (आपः, न) जलिमव (प्रवता) वेगवन्ति (अभि, अधन्विषुः) भवन्ति (यतीः) वशीभृतानि भवन्ति (प्रनानाः) तानि च पवित्रीकु-वीणानि (इन्द्रम्, आशत) परमात्मानं विषयीकुर्वन्ति ।

पदार्थ-( गावः ) इन्द्रियें ( अपि, अधन्तिषुः ) कर्मयोगियों में ( आपः, न ) जल के समान ( प्रवता ) वेग वाली होती हैं और ( यतीः ) वशीभूत होती हैं ( पुनानाः ) वे वशीकृत इन्द्रियें मनुष्य को पंवित्र करती हुई ( इन्द्रम्, आञ्चत ) परपात्मा को विषय करती हैं।

भावार्थ — कर्मयोगी पुरुषों की इन्द्रियं परवातमा का साक्षा त्कार करती हैं। यहां साक्षात्कार से तात्पर्य्य यह है कि वे परमात्वा को विषय करती हैं जैसा कि "ह्यते त्वग्रया बुद्ध्या सुक्ष्मया सुक्ष्मदिशाभिः" कठ० ३।१९। इस वाक्य में निराकार परमात्वा बुद्धिका विषय माना गया है। इसी प्रकार कर्मयोगी पुरुष की इन्द्रियें परमात्वा के साक्षात्कार के सामर्थ्य को छाम करती हैं।। २।।

> प्र पवमान धन्वासि सोमेन्द्रीय पात्तवे । नृभिर्यतो वि नीयसे ॥३॥

प्र। प्वमान । धन्वसि । सोमं । इन्द्राय। पार्तवे। नृऽभिः। यतः। वि। नीयसे ॥३॥

पदार्थः—( प्र, पवमान ) हे परमात्मन् ! ( धन्वसि ) भवान् सर्वत्र गमनशीलः ( सोम ) हे भगवन् ! ( इन्द्राय, पातवे ) कमयोगिनः तृप्तये केवलो भवानेवोपास्यः (यतः ) यस्मात् (नृभिः ) ऋलगादिभिः (विनीयसे ) विनयन लभ्यते भवान् ।

पदार्थ——(पपनभान) है परमात्मन्! (धन्वसि) तुम सर्वत्र गतित्रील हो और (सोम, इन्द्राय) कर्मयोगी की (पातने) तृप्ति के लिय तुम ही एकमात्र उपास्यदेव हो (यतः) जिस लिये (तृष्तिः) ऋदिवगदि लोगों के (विनीयस) विनीतमान से आप उन्हें मान्न होते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो पुरुष कर्मयोगी व ज्ञान षोगी हैं उनकी तृप्ति का कारण एकमात्र परमात्मा ही है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार परमात्मा में ज्ञाने, वळ, किया इत्यादि धर्म स्वाभाविक पांच जाते हैं इसी प्रकार कर्मयोगी और ज्ञानयोगी पुरुष भी साधन-सम्पन्न हो कर उन धर्मों को धारण करते हैं। है।

त्वं सोम नृगादनुः पर्वस्व चर्षणीसहै । सस्नियों अनुमाद्यः ॥४॥

त्वं । सोम् । चुऽमार्दनः । पर्वस्व । चुर्षुणुऽसहै । सस्निः । यः । अनुऽमार्द्यः ॥४॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( त्वम् ) भवान् ( नृमादनः ) मनुष्येभ्यः आनन्दस्य दाता (चर्षणीसहे) स्वप्रति-कूलेभ्योऽपि क्षमते (मास्नः)शुद्धस्वरूपः (अनुमाद्यः) सर्वथास्तुसः

(यः) एवंभृतोयो विराजते स भवानेव (पवस्त्र) अस्मान्पावयतु ।

पदार्थ—(सोप) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्! (त्वं) तुप

(नृपादनः) मनुष्यों को आनन्द देने वाछे हो (चर्षणीसहै) जो

आप से विमुख मनुष्य ह उन पर भी कृपा करने वाळे हो ( मिस्तः ) शुद्ध स्वरूप हो ( अनुमाद्यः ) सर्वथा स्तृति करने योग्य हो ( यः ) जो इस मकार के गुणों का आधार सर्वोपिरदेव आप हैं (पवस्व) आप हम पर कृपा करें।

भावार्थ — परमात्मा किसी से राग, द्वेष नहीं करते सब को स्वकर्मानुक्छ फछ देते हैं। अर्थात् एकमात्र परमात्मा ही पक्षपात से शुन्य होकर न्याय करते हैं। इसी छिये परमात्मा को यहां "चर्षणीसह" अर्थात् सब पर दया करनेवाछा कहा गया है ॥॥

इन्दो यदाद्रीभिः सुतः पृवित्रं पारिधावांसि । अरमिन्द्रंस्य धाम्ने ॥५॥

इन्दुः । यत् । अद्विभिः । सुतः । पृवित्रै । परि्धावसि । अरुं । इन्द्रस्य । धाम्ने ॥५॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन्! लं (यत) यदा (पांवत्रं) पांवत्रान्तःकरणं (पारिधावासि) अधितिष्ठासि तदा (अद्रिभिः, स्रुतः) अन्तःकरणवृत्तिभिः साक्षात्कृतः (इन्द्रस्य, धाम्रे) कर्मयोगिणामन्तःकरणरूपे धाम्नि (अरम्) अलङ्करोषि ।

पदार्थ-(इन्दो) हे परमात्मन् ! (यत्) जब तुम (पवित्रम्) पवित्र अन्तः करणों में (पिर्धावित्त) निवास करते हो तब (आद्विभिः, सुतः) अन्तः करण की द्वितद्वारा साक्षात्कार को माप्त हुए आप (इन्द्रस्य, धान्ने) कर्मयोगी पुरुष के अन्तः करणरूपी धाम को (अरम्) अळङ्कृत करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा अपनी न्यापकता से कर्मयोगी पुरुषों के अन्तः करणों को अलङ्कृत करता है।

यद्यपि परमात्मा प्रत्येक पुरुष के अन्तः करण को विसूषित करता है तथापि कर्मयोग वा ज्ञानयोग द्वारा जिन पुरुषों ने अपने अन्तः करणों को निर्मेल बनाया है उनके अन्तः करण में परमात्मा का मकाश विशेष-रूप से प्रतीत होता है। इसी छिये योगियों के अन्तः करणों का विशेष रूप से प्रकाशित होना कथन किया गया है।।५।।

> पर्वस्व वृत्रहन्तम्।क्थेभिरनुमार्घः । शुचिः पावको अद्भुतः ॥६॥

पर्वस्व । वृत्रहर्न्ऽतम् । उन्थेभिः। अनुऽमाद्यः । शुनिः । पावकः । अद्भुतः ॥६॥

पदार्थः—( वृतहन्तम ) हे अज्ञाननाशक परमात्मन् ! त्वम् ( उक्थेभिः ) यज्ञैः ( अनुमाद्यः ) मनुष्येभ्य आनन्द्र- दाता, ( शुचिः ) शुद्धस्ररूपः ( पावकः ) सर्वेषां पविता (अद्- मुतः) आश्चर्यरूपश्चासि त्वं कृषां कृत्वा (अस्मान्) पवित्री कुरु ।

पदार्थ-( इत्रहन्तम) हे अज्ञान के नाग्न करने वाळे परमात्मन! आप ( उन्थेभिः ) यज्ञों द्वारा ( अनुमाद्यः ) मनुष्यों को आनन्द देते हैं (श्रुचिः) शुद्धस्वरूप हैं (पानकः ) सब को पवित्र करने बाळे हैं तथा ( अद्भुतः ) आर्थ्यस्य हैं आप कुपा कर ( पबस्व ) हम को पवित्र करें।

भावार्थ — परमात्मा ही इस संसार में आश्चर्यमय है अर्थात् अन्य
सब वस्तुओं का पारावार मिळ जाता है एकपात्र परमात्मा ही ऐसा
पदार्थ है जिस का पारावार नहीं। यद्यपि जिज्ञास पुरुष उस पूर्ण को
पूर्णरूप से नहीं जान सकता तथापि उस के ज्ञानमात्र से अर्थात्
"अस्ति इत्येवोपल्रब्धव्यः" उसकी सत्ता के साक्षात्कार से पुरुष आ
नन्द का अनुभव करता है केवळ एकमात्र परमात्मा ही आनन्दमय है अन्य
सब उसी के आनन्द को लाभ करके आनन्द पाते हैं अन्यथा नहीं ॥६॥

श्चाचिः पावृक उच्यते सोमः स्रुतस्य मध्यः । देवावीर्रघशंसद्दा ॥७॥१४॥

शुचिः । पावकः । उच्यते । सोर्मः । सुतस्यं । मध्वः । देवऽअवीः । अघशंसऽहा ॥७॥

पदार्थः—स परमात्मा (शाचः) शुद्धखरूपः (पावकः, उच्यते ) सर्वेषां पावकश्च कथितः (सोमः ) सर्वेजगदुत्पादकः (स्रुतस्य ) एतत्कार्य्यमात्रस्य ब्रह्माण्डस्य (मध्वः ) आधारः (देवावीः ) देवानां रक्षकः (अधरांसहा ) पापप्रशंसकानां पुंसां हन्ता चास्ति ।

पदार्थ — नह परमान्मा (श्वाचिः) शुद्धस्वरूप है (पावकः, उच्यते) सब का पवित्र करने वाळा कहा जाता है (सोमः) "सृते चागचरं यः ससोमः" जो सब का उत्पादक है उसका नाम यहां सोम है (सुतस्य) इस कार्यमात्र ब्रह्माण्ड का (मध्यः) अधिकरण है (देवा-वीः) देवताओं का रक्षक है (अध्यासहा) पापों की रत्नति करने वाळे पापमय जीवन व्यतीत करने वाळे पुरुषों का हनन करने वाळा है।

भावार्थ — जो छोग पापमय जीवन व्यतीत करते हैं परमात्मा उनकी हाद्ध कदायि नहीं करता। यद्ययि पापी पुरुष भी कहीं कहीं कछते फूछते हुए देख जाते हैं तथायि उनका परिणाम अच्छा कदायि नहीं होता अन्त में 'यतोधमिस्ततोजयः' का सिद्धान्त ही ठीक रहता है कि जिस ओर धर्म होता है उसी पक्ष की जय होती है इस तात्पर्य से मंत्र में यह कथन किया है कि परमात्मा पापी पुरुष और उनका अनुमोदन करने वाले दोनों का नाश करता है,॥७॥

इति चतुर्विश मूक्तं, चतुर्दशो वर्गः, प्रथमोऽनुवाकश्च समाप्तः । यह चौबीसवां सुक्त और चौदहवां वर्ग तथा पहिला अनुवाक समाप्त हुआ।

## अथ पड्रम्स्य पञ्चविशतितमस्य सुक्तस्य-

१-६ दृब्ब्ह्च्युत आगस्य ऋषिः॥पवमानः सोमो देवता छन्दः-- १,३,५,६ गायत्री । २,४ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा मुक्तिधामत्वेन वर्ण्यतेः-

म्राक्ति का भाग एकपात्र परमात्ना है अब इस बात का वर्णन करते हैं:-

पर्वस्व दक्षसार्घनो देवेभ्यं पीतये हरे । मुरुद्धयो वायवे मदेः॥१॥

पर्वस्व । दक्षऽसार्धनः । देवभ्यः । पीतये । हरे । मुरुत्ऽभ्यः । वायवे । मदः ॥१॥

षद्य्यः—( हरे ) हे परमात्मन्! सर्वदुःखहर्तर्जगदीश्वर, भवान् ( वायमे ) कर्मयोगिणे पुरुषाय ( मदः ) आनन्दस्वरू-पोऽिस्ति ( मरुद्भ्यः ) ज्ञानयोगिभ्यश्च आनन्दस्वरूपोऽिस्त भवान् ( देवेभ्यः) उक्तविदुषां ( पीतये ) तृप्सै ( दक्षसाधनः ) पर्याप्तसाधनोऽिस्ति त्यस् ( पवस्व ) अस्मान् पुनिहि ।

पद्धि—( इरे ) हे परमात्मन्! सब दुःखों के हरने बाळे जग-दीश्वर! आप ( वायचे ) कर्मयोगी पुरुष के लिये ( मदः ) आनन्द-स्वरूप हैं ( महज्जः ) और ज्ञानवोगियों के लिये भी आनन्दस्वरूप हैं आप ( देवेभ्यः ) उक्त विद्वानों की ( पीतये ) तृप्ति के लिये ( दक्षसा-धनः ) पर्याप्त साधनों वाले हैं। भावारि-परमात्मा के आनन्द का अनुभव केवल ज्ञानयोगी और कर्मयोगी पुरुष जो कर सकते हैं अन्य नहीं। जो पुरुष अयोगी है अर्थात् जिस पुरुष का किसी तत्त्व के साथ योग नहीं वह कर्मयोगी व ज्ञान-योगी नहीं वन सकता॥१॥

पर्वमान धिया हितो धिभ योनि कानिकदत्। धर्मणा वायुमा विश्ल ॥२॥

पर्वमानं । धिया । हितः । अभि । योनि । कनिकदत् । धर्मणा । वायुं । आ । विश्व ॥२॥

पदार्थः—( पत्रमान ) हे सर्वेषां पात्रक भगवन् ! त्वम् ( धिया, हितः ) बुद्ध्या धृतः ( आभि, योनिं ) हृदयरूपे स्थाने ( किनक्रदत् ) साधूपदिशन् ( आविश ) प्रविश अथ च ( धर्मणा ) अपहतपाप्मादिभिर्धभैः ( वायुम् ) कर्मयोगि- विदुषे हृदय आगस प्रविश ।

पद्धि—( पत्रमान ) हे सब को पवित्र करने वाळे परमात्मन् ! ( धिया, हितः ) बुद्धि से धारण किये हुये आप ( अभि, वोनिम् ) हृद्यस्थी स्थान में ( किनिकदत् ) सदुपदश करते हुये ( अविश्व ) प्रवेश कीचिय और ( धर्मणा ) अपने अपहतपाष्मादि धर्मों द्वारा ( वायुम् ) कर्मयोगी विद्वान् के हृदय में आकर प्रवेश करें ॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि जो स्रोग शुद्ध बुद्धि हारा परमात्मा की उपासना करते हैं उनके हृदय को परमात्मा सदैव शुद्ध करता है। तात्वर्य यह है कि अपहतपाप्मादि परमात्मा के गुणों को वही पुरुषभारण कर सकता है जो पुरुष योगसाधनादि द्वारा संस्कृत की हुई बुद्धि के साथ परमात्मा का ध्यान करता है। इसी आभिप्राय से कहा है कि " दृश्यते

त्वग्रया बुद्धचा सृक्ष्मया सृक्ष्मदार्शीमिः"कड । ११२॥ तथा"यदा प्रयः परयते रुक्मवर्णंकरी रमीशे पुरुषं ब्रह्मयोनिम्। तदा विदान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति"मु॰ ३,१,३। जब जिज्ञास पुरुष उसस्यतः प्रकाश ब्रह्मको अपने योगज्ञसामर्थ्य से देखता है तो प्रण्य पाप से छटता है अर्थात जिस प्रकार वह परमप्रकृप निष्पाप है उसी प्रकार वह भी निष्पाप हो कर उसके सत्यादि गुणों को धारण करता है। इसी का नाम बैदिक मत में म्रुक्ति है अर्थात पापरूपी मळ से छट कर ब्रह्म के अग्रत भावादि धर्मों को धारण करने का नाम मुक्ति है इसीलिये "ब्रह्मविदा-टनोति परम् " और "अमृतत्वमानशः " इत्यादि उपनिपद्वाक्यों में उसको अमृत शब्द से कथन किया है केवल उपानिपदों में ही नहीं किन्त वेद के बहुत से मन्त्रों में अपृत शब्द से प्रक्त पुरुषों का कथन किया है जैसे कि "कस्यनुनं कतमस्यामृतानांमनामहे " ऋगु०---१।२।२॥१॥ और " अग्नेर्वयं प्रथमस्यामृतानां मनामहे ऋग्०--१।२४।१॥ इत्यादि मन्त्रों से स्पष्ट है कि अमृत यहां मुक्त पुरुषों का नाम है। क्यों कि अमृतानाम यह निर्धारण पछी है और निर्धारण बहुतों में से ही किया जाता है इससे स्पष्ट है कि बहुत यहां मुक्त जीव ही छिये जा सकते हैं अन्य नहीं ॥

जो छोग इन मंत्रों के अर्थ पुनर्जन्म के करके अमृतों के अर्थ देव-ताओं के करते हैं उनके मत में भी देव मुक्त पुरुष ही हो सकते हैं।

यदि कहा जाय कि देव विद्वानों का नाम है तो यहां यह समरण रखने योग्य है कि यहां विद्वानों का कोई प्रसङ्ग नहीं, प्रमङ्ग यहां मुक्त पुरुषों का ही है। युक्ति इसमें यह है कि वहुत से जीवों को अमृतभाव पाश्च हो। तभी 'अमृतानाम्' यह वहुवचन कहा जा सक्ता है। यदि उत्पत्तिनाश न होने के अभिपाय से यहां अमृत शब्द का प्रयोग होता तो "न मृत्यु-रासीदमृतंन" इस पन्त्र में मृत्यु के मुकाबिन्ने में अमृत शब्द का प्रयोग न होता । मृत्यु के प्रतिपक्षी अमृत शब्द का प्रयोग इस बात को सिद्ध

करता है कि जिसपुरुष ने अमृत पद का लाभ किया है उसी का नाम यहां अमृत है अन्य का नहीं इससे स्पष्ट रीक्षिसे मुक्तपुरुषों का ग्रहण पाया जाता है।

जो लोन उक्त मन्त्रों के यह अर्थ करते हैं कि उक्त दोनों मन्त्र वद्ध जीवों की प्रार्थमा का वर्णन करते हैं वे वेद के आश्रय स सर्वथा अनिभन्न हैं। क्योंकि बद्ध जीव की प्रार्थना एनः माता पिता के बन्धन में पड़ने की कदापि नहीं हो सकती । क्योंकि इन मन्त्रों के अन्त में "पितरं च हरोयं मातरं च " अर्थात् में पुनः माता पिता को देख्ं बह कदापि नहीं हो सकता। क्योंकि माता पिता को देखना वही चाहता है जिनने देर से इस संसारचक्र के बाता पिता को त्यागा हुआ है इस से स्पष्ट सिद्ध है कि यहां मुक्त जीव की प्रार्थना है बद्ध जीव की नहीं इसके निषय में " सयोवे तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्में अवित नास्याब्रह्मविस्कुले भवति "

इस प्रमाण से यह पात्रा जाता है कि ब्रह्मवेता मुक्त पुरुष का भी कुल होता है उसके कुल में कोई अब्रह्मवित् नहीं होता, अथवा इसके अर्थ ये भी किये जा सकते हैं कि इस मुक्त पुरुष का जन्म "अब्रह्मवि-त्कुले = अब्रह्मविदां कुले न भवति " अर्थात् अब्रह्मवेत्ताओं के कुल में नहीं होता किन्तु ब्रह्मवेताओं के ही कुल में होता है, इस से स्पष्टिसिद्ध है कि मुक्त पुरुष का जन्म लोकोपकार के लिये किर भी होता है इसी का नाम मुक्ति से पुनराष्टित है।

इतना ही नहीं "यं यं लोकं मनसा संविभाति विशुद्धमत्यः कामयते यांश्र कामान् । तं तं लोकं जयते तांश्र कामान् " मुक्त पुरुष जिस जिस लोक विशेष की कामना करता है उसी उसी लोक विशेष में जाकर उत्पन्न होता है इसी अभिषाय से "ते ब्रह्मलोके-षु परान्तकाले प्रामृतात परिमुच्यान्त सर्वे " इस वाक्य में मुक्ति से पुनराष्ट्रित का कथन किया है। जो यह कहा जाता है कि "च्यम्बकं यजामहे सुगिन्ध पुष्टिवर्धनम् उर्बोह्कमिववन्धनान्नमृत्योर्मुक्षीय मामृतात् " इस मन्त्र में अमृत रहने की प्रार्थना की गयी है इससे म्रिक्त नित्य मिद्र होती है।

इसका उत्तर यह है कि यदि स्वभावसिद्ध मुक्ति से पुनरावृत्ति नहीं होती तो मुक्त रहने की प्रार्थना ही क्यों की जाती जिस प्रकार दुःखिनवृत्ति की प्रार्थना है तो दुःखपाप्त था तब दुःखिनवृत्ति की प्रार्थना है इसी प्रकार मुक्ति से पुनरावृत्ति प्राप्त थी तभी उससे न छूटने की प्रार्थना की गवी।

अन्य बात यह है कि प्रार्थना जिस वस्तु की की जाती है वह सम्पूर्ण ही पुरुष को ज्यों की त्यों पाप्त हो यह नहीं कहा जा सकता क्योंकि जिन मन्त्रों में यह प्रार्थना है कि हे ईश्वर ! आप हमको सब ऐश्वर्य दें तो क्या जीव को कभी सब ऐश्वर्य प्राप्त हो सकता है ? यदि यह कहा जाय कि यहां उपचार है अर्थात सब ऐश्वर्य से तात्पर्य बहुत ऐश्वर्य का है तो क्या ''मृत्यों मुंक्षीय मामृतात्" इस वाक्य में अधिक काछ तक मुक्त से अविमुक्त होने के अथ नहीं छिये जा सकते ?

अस्तु । मुख्य प्रमङ्ग यह है कि अमृत पद वेद में वहुवा मुक्ति के छिये आता है और कहीं २ बहा स्वरूप के छिये भी आता है उक्त पन्त्र में अमृत पद बहा के स्वरूप को कथन करता है इसिछये कोई दोष नहीं क्योंकि अमृत पद के निर्णय के छिये विशेष नियम यह है कि जहां अमृत पद में एकवचन होता है वहां प्राय: अमृत शब्द ईश्वर के स्वरूप का वोधक होता है और जहां द्विवचन वा बहुवचन होता है वहां मुक्त पुरुषों का ब्रहण होता है । इस नियम का व्यभिचार केवछ "नमृत्युरामीदमृतं न तिर्हि" इसी वाक्य में पाया जाता है इसका कारण यह है कि यहां अमृत पद मृत्यु का प्रतिद्वन्द्वी है इसिछये यहां एकवचन भी मुक्ति को कहता है अन्यत्र कहीं नहीं, अन्यत्र सर्वत्रेव अमृत शब्द एकवचनान्त है, वेद में सर्वत्र ईश्वर के स्वरूप को कथन करता है, इमिछये "मृत्यों मुक्षीय मामृतात्" यहां ईश्वर के स्वरूप से मत दूर हो यह अर्थ है ॥२॥

सं देवैः शोभते दृषां कृवियोंनाविधं प्रियः । बृत्रहा देववीर्तमः ॥३॥

सं । देवैः । शोभते । वृषां । कृविः । योनो । अधि । प्रियः। वृत्रुऽहा । देवऽवीतंमः ॥३॥

पदार्थः — सर्वजगज्जनकः स परमात्मा ( देवैः ) दिव्य-शक्तिभिः ( सं, शोभते ) द्याततेतराम् ( वृषा ) सर्वकामदः, ( कविः ) सर्वज्ञः, ( योनौ, अधि ) प्रकृतिरूपायां योनौ अधि-ष्ठानरूपेण विराजमानः, ( प्रियः ) सर्विप्रियः, ( वृत्रहा ) अज्ञा-नध्वंसकः ( देववीतमः ) विदुषां हृदये प्रकाशरूपेण विराजमा-नश्चास्ति ।

पद्र्थि— सर्व जगत् का उत्पादक वह परमात्मा (देवैः) दिव्य-शक्तियों के द्वारा (सं, शोभते) शोभा को पास हो रहा है (हवा) सब कामनाओं का देने वाला है (किविः) मर्वज्ञ (योनी, अधि) प्रकृतिरूप योनि में अधिष्ठित अर्थात् अधिष्ठानरूप से जो विराजमान है (प्रियः) वह सर्वभिय और (हत्रहा) अज्ञान का नाश करने वाला (देववीतमः) विद्वानों के हृदय में प्रकाशरूप से विराजमान है।

भावार्थ--यद्यपि परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण है तथापि उसको साक्षात् करने वाले विद्वानों के हृदय में विशेषरूप से विराजमान है इसी अभिपाय से गीता में कहा है कि "नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमाया-समावृतः" माया के सम्बन्ध के कारण परमात्मा सबको अपने र हृदय में प्रतीत नहीं होता वरन सबके हृदय में आकाश्चवत् परिपूर्णरूप से विराजमान है ॥३॥

मुक्तपुरुषाः तस्य ब्रह्मणः स्वरूपं निवसन्तीत्युच्यतेः-

अब इस वात का कथन करते हैं कि मुक्त पुरुष उस ब्रह्म के स्वरूप में निवास करते हैं:—

> विश्वां रूपाण्यांविश्वन्धुंनानो यांति हर्येतः । यत्रामृतांस आसते ॥४॥

विश्वां । रूपाणिं । आऽविशन् । पुनानः । याति । हुर्यतः। यत्रे । अमृतांसः । आसंते ॥४॥

पदार्थः--( पुनानः ) सर्वान् पितत्रयन् परमात्मा ( विश्वा, रूपाणि ) सर्वाणि रूपाणि ( आविशन् ) प्रविशन् ( हर्यतः ) स्वसौन्देर्यण ( याति ) सर्वे प्राप्तो भवति ( यत्र ) यिसन् ब्रह्माणे ( अमृतासः ) मुक्तिपदं सुञ्जाना मुक्ताः पुरुषाः ( आसते ) निवसन्ति तद् ब्रह्म सर्वे पुनाति ।

पद्श्यि—( पुनानः ) सवको पवित्र करता हुआ (विश्वा, रूपाणि ) सब रूपों में ( अविशन् ) प्रवेश करता हुआ ( हर्षतः ) अपनी कमनीयता से ( याति ) सर्वत्र माप्त है ( यत्र ) जिस ब्रह्मरूप में ( अमृतासः ) म्रुक्ति पद को भोगते हुये ( आसते ) म्रुक्त पुरुष निवास करते हैं वह ब्रह्म सबको पवित्र करने वाला है ।

भावार्थ — परमात्मा प्रत्येक वस्तु के भीतर व्यापक है अर्थात् विह प्रत्येक रूप में प्रविष्ठ है, इसी तात्पर्य से उपनिषद् में कथन किया है "रूपं रूपं प्रतिरूपो बभुव" प्रत्येकरूप में परमात्मा तद्रूप हो सहा है अर्थात् उसी की सत्ता से उस रूप की मनोहरता है इस प्रकार का जो सर्वाधिकरण परमात्मा है उसी में मुक्त प्रुरुप जाकर निवास करते हैं ॥४॥

अरुषो जनयन्गिरः सोर्मः पवत आयुषक् । इन्द्रं गच्छनकविक्रतः ॥५॥

अरुषः । जनयंत् । गिर्रः । सोर्मः । पृवृते । आयुषक् । इन्द्रं । गच्छंत् । कविऽक्रंतुः ॥५॥

पद्र्थिः—( अरुषः ) प्रकाशमानः परमात्मा ( गिरः ) वेदरूपा गिरः ( जनयन् ) उत्पादयन् ( सोमः ) संसारस्य स्नष्टा (इन्द्रं) जीवात्मानं (आयुषक्) यः कर्भयोगे संसक्तस्तम् (गच्छन्) प्राप्तुवन् (पवते) पवित्रयति सच परमात्मा (कविकतुः) सर्वज्ञः ।

पदार्थ--( अरुप: ) प्रकाशवान परमात्मा (गिरः ) वेदरूप वा-णियों को (जनयन्) उत्पन्न करने वाळा (सोगः) संसार के उत्पन्न करने वाळा (इन्द्रं ) जीवात्मा को (आयुपक्) जो कि कर्मयोग में छगा हुआ है (गच्छन्) प्राप्त हो कर (पवते ) पवित्र करता है (किकतुः ) वह परमात्मा सर्वेष्ठ है।

भावार्थ — ग्रुभाश्चम कर्षे के द्वारा परमात्मा प्रत्येक जीव को पाप्त है। अर्थात् उनको ग्रुभाश्चम कर्षे के फल देता है। और वही पर-मात्मा वेदरूप वाणियों का प्रकाश करके पुरुषों को ग्रुभाग्नुभ मार्ग दर्शों कर ग्रुभ कर्षों की ओर पेरणा करता है।।।।।

> आ पवस्व मदिन्तम पावित्रं धारया कवे। अर्कस्य योनिमासदम् ॥६॥१५॥

आ । पुवस्व । मुदिन्ऽतुम् । पुविन्नं । धारंया । कुवे । अर्कस्यं । योनिं । आऽसदं ॥६॥ पद्रार्थः — ( अर्कस्य ) ज्ञानरूपप्रकाशस्य (योनिं) स्थानम् ( आसदम् ) प्राप्तुम् ( मदिन्तम ) हे आनन्दस्यरूप भगवन्, (धारया) आनन्दवृष्ट्या (पवित्रं) मां पुनीहि। (कवे ) हे सर्वद्रष्टः, त्वम् ( आपवस्व ) सर्वतामां पावित्रय ।

पद्धि—( अर्कस्य ) ज्ञानरूप प्रकाश के ( योनिं ) स्थान की ( आसदम् ) प्राप्ति के छिये ( पादिन्तम ) हे आनन्दस्वरूप भगवन, आप ( धारया ) आनन्द की दृष्टि द्वारा ( पवित्रं ) हमको पवित्र करें ( कवे ) हे सर्वदृष्टः, ( आपवस्व ) सव और से आप हम को पवित्र करें ।

भावार्थ -- जो छोग ग्रुद्ध हृद्य से परमात्मा की उपासना करते हैं उन के हृदय में ज्ञान का प्रकाश अवश्यमेव होता है वे छोग सूर्य्य के समान प्रकाशमान होते हैं ॥६॥

> इति पञ्चिवंशातितमं मूक्तं पञ्चदशो वर्गश्च समाप्तः । यह २५ वां स्क और १५ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्डचस्य षड्विंशतितमस्य सक्तस्य— १-६ इध्मवाहो दार्ढच्युत ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१,३-५ निचृद्गायत्री । २,६ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अधेश्वरः केन प्रकारेण बुद्धिविषयो भवतीत्युच्यते— ईश्वर किस मकार बुद्धिविषय होता है अब इस बात का उपदेश करते हैं:— तमंम्रश्नन्त वाजिनंमुपस्थे अदित्रिधि । विप्रांसो अण्ड्यां धिया ॥१॥ तं । अमृक्षन्त । वाजिनं । उपऽस्थे । अदितिः । अधि । विप्रांसः । अण्ड्यां । धिया ॥१॥

पदार्थ—( विप्राप्तः ) धारणाध्यानादिसाधनैः शुद्धबुद्धयो-जनाः ( अण्व्या ) सृक्ष्मया ( धिया ) बुद्धा (अदितः, अधि) सत्यादिज्योतिषामधिकरणरूपं ( तं, वाजिनम् ) तं बलुखरूपं परमात्मानं ( उपस्थे ) स्वीयान्तःकरणे (अमृक्षन्त) शुद्धज्ञान-विषयीकुर्वन्ति ।

पद्धि——( विप्रासः ) धारणाध्यानादि साधनों से शुद्ध की हुई युद्धि वाळे कोग (अव्वया) संक्ष्म ( धिया ) बुद्धिद्वारा (अदितेरिध ) सत्यादिक ज्योतियों के अविकरण स्वरूप (तं, वाजिनं ) उस बळस्वरूप परमात्मा को (उपस्थ) अपने अन्तःकरण में (अमुक्षन्त) शुद्ध ज्ञान का विषय करते हैं।

भावार्थ — जिन छोगो ने निर्विकरंप, सविकरंप समाधियों द्वारा अपने चित्रहाति को स्थिर करके बुद्धि को परमात्मविषयिणी बनाया है, वे छोग सूक्ष्म से सूक्ष्म परमात्मा का साक्षात्कार करते हैं। अर्थात् उसकी आत्मसुख के समान अनुभव का विषय बना छेते हैं। तात्पर्य्य पह है कि जिस प्रकार अपने आनन्दादि ग्रुण प्रतीत होते हैं इसी प्रकार योगी पुरुषों को परमात्मा के आनन्दादि ग्रुणों की प्रशीती होती है।।१॥

अथोक्तस्वरूपस्य साक्षात्काराय प्रकारान्तरं कथ्यतेः---

अब उक्त स्वरूप के साक्षात्कार का अम्य पकार कथन करते हैं:--

तं गावों अभ्यंनुषत सहस्रंघार्मक्षितम् । इन्दुं घतीरमा दिवः ॥२॥

तं । गार्वः । अभि । अनुपत् । सहस्रंऽधारं । अक्षितं । इन्दुं । धर्तारं । आ । दिवः ॥२॥

पदार्थः — (गातः) इन्द्रियाणि (तम्) तं परमात्मानम् (अभ्यनूषत्) स्त्रविषयं कुर्वन्ति यः परमात्मा (सहस्रधारम् ) विविधवस्तूनां धर्ता, (अक्षितम् ) अन्युतः, (इन्दुम् ) परमै-श्रुर्यसम्पन्नः (दिवः, आधर्तारम् ) चुलोकादीनां धारकश्चास्ति॥

पदार्थ--(गावः) "गच्छन्ति विषयानिति गाव इन्द्रि-याणि' इन्द्रियें (तम्) उस परमात्मा को (अभ्यमूषत) अपना विषय बनाती हैं, जो परमात्मा (सहस्रधारम्) अनेक वस्तुओं का धारण करने वाळा, (अक्षितम्) अच्युत, (इन्दुम्) परमैश्वर्यसम्पन्न (दिवः, आधर्त्तारम्) तथा युळोक पर्यन्त ळोकों का धारण करने वाळा है।

भावार्थ-जो परमात्मा ग्रुभ्वादि छोकों का आधार है और जिस में अनन्त प्रकार की वस्तुएं निवास करती हैं वह शुद्ध इन्द्रियों द्वारा साक्षात्कार किया जाता है ॥२॥

तं वेघां मेघयांह्यन्पर्वमानुमधि द्यवि । धुर्णिसि भूरिधायसम् ॥३॥ तं । वेधां । मेघयां । अह्यन् । पर्वमानं । अधि । द्यवि । धर्णसिं । भूरिंऽधायसम् ॥३॥ पदार्थः — (तं, वेधाम्) तं स्रष्टारं परमात्मानं (मेधया, अद्यन्) विद्यांसः स्त्रबुद्धिविषयीकुर्वेन्ति (पवमानं) यः सर्व-पविता, (अधि, द्यवि) द्युलोकमधिष्ठानरूपेण अधिष्ठाता, (धर्णासं) सर्वोधारः (भृरिधायसम्) अनेकवस्तृनामुत्पाद-कथ्यास्ति ।

पद्धि—(तम्, वेधां) उस स्रष्टिकर्त्ता परमात्मा को (मेधया, अह्मन्) विद्वान् छोग अपनी बुद्धि का निषय बनाते हैं जो (पवमानम्) सब को पवित्र करने वाछा है और (अधि, द्यवि) जो द्युकोक में अधिष्ठातारूप से स्थित है (धर्णासम्) सबको भारण करने वाछा तथा (भूरिधायसम्) अनेक वस्तुओं का रचयिता है।

भावार्थ — उक्त परबात्मा जो सब छोक छोकान्तरों का आधार है उसको योगादि साधनों द्वारा संस्कृत बुद्धि से योगी जन विषय करते हैं। इस मन्त्र में जो परधात्मा को वेधा अर्थात् "विधित छोकान् विद्यातिंगित वावेधाः"विधाता रूप से बर्णन किया है इसका तात्पर्य यह है कि परमात्मा सब वस्तुओं का निर्माण कर्ता है इसी अभिप्राय से "सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकरूपयत् " ऋ. सृ. १९ में यह कथन किया है कि सूर्य चन्द्रमा आदि ज्योतिमय पदार्थों का निर्माण एकमात्र परमात्मा ने ही किया है। सूर्य चन्द्रमा यहाँ उपछक्षण हैं वस्तुतः सब ब्रह्माण्डों का निर्माता एक परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं ॥३॥

तमहान्भुरिजोधिया संवसानं विवस्ततः।
पतिं वाचो अदाभ्यम् ॥४॥

तं । अह्यन् । भुरिजोः । धिया । संज्वसानं । विवस्तंतः । पति । वाचः । अदोभ्यं ॥शा पदार्थः—(वाचः, पतिं) ऋग्वेदादिवाचां पतिं, (अदाभ्यं) निष्कपदं सेवनियं, (संवसानं) व्यापकरूपेण सम्पूर्णश्रह्माण्डे वर्तमानं (तं) तं परमात्मानं (विवस्ततः) तस्य प्रकाशरूपस्य (भुरिजोः) शक्तीश्च विद्वांसः (धिया) स्त्रबुद्धा (अहान्) पद्यन्ति।

पदार्थ — (वाचः, पातम्) जो ऋग्वेदादि वाणियों का पति
परमात्मा है और (अदाभ्यम्) जो निष्कपट सेवन करने योग्य है
(संवसानम्) सम्पूर्ण ब्रह्मण्डों में व्यापक है (तम्) उस परमात्मा को
तथा (विवस्वतः) उस प्रकाशस्त्रक्ष्य की (अहिजोः) शक्तियों को
विद्यान छोग (थिया) अपनी बुद्धि से (अहन्) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ — जिस पकाशस्वरूप परमात्मा से ऋगादि चारो वेद जत्पन्न होते हैं, अर्थात् ऋगादि वेद जिसकी वाणीरूप है वह परमात्मा योगी-जनों के ध्यानगोचर होकर जनको आनन्द का पदान करता है ॥॥।

> तं सानावधि जामयो हीरं हिन्वन्खद्रिभिः। हर्यतं भूरिचक्षतम् ॥५॥

तं । सानो । अधि । जामयः । हरिं । हिन्वन्ति । अदिऽभिः । हर्यतं । भूरिऽचक्षसम् ॥५॥

पदार्थः—(जामयः) इन्द्रियवृत्तयः (तं) तस्य पर-मात्मनः (सानै।, अधि) उन्नतोन्नतप्रदेशे (अद्विभिः) स्वश-क्तिभिः (हिन्वन्ति) प्रेरयन्ति यः (हिरं) भक्तद्भुःखविहन्ता, (हर्यतम्) प्रख्यादिपरिणामेषु हेतुभृतः (भृरिचक्षसम्) सर्व-ज्ञश्चास्ति। पद्र्शि——(जामयः) इन्द्रियद्वत्तिथं (तं) उस परमात्मा को (सानौ, अधि) उच्च से उच प्रदेश में (आद्रिभिः) अपनी शक्तियों से (हिन्दन्ति) पेरणा करती हैं जो कि (हिस्म्) भक्तों के दुःख को हरने वाला और (हर्षतम्) प्रख्यादि परिणामों में हेतुभूत तथा (भूरिचक्ष-सम्) सर्वन्न है ॥

भावार्थ-- उक्त परमात्मा ही जगत् के जन्मादिकों का हेतु है अर्थात् उसी से जगत् की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रक्रय होता है। वह परमात्मा हिमाछ्य के उच्च से उच्च प्रदेशों में और सागर के गम्भीर से गम्भीर स्थानों में विराजमान है। उस सर्वज्ञ का साक्षात्कार चित्तहित्ति। निरोधरूपी पोगद्वारा ही हो सकता है अन्यथा नहीं।। ५॥

तं त्वां हिन्वन्ति वेधसः पर्वमान गिरावृधंम् । इन्द्विन्द्रांय मत्सरम् ॥६॥१६॥ तं । त्वा । हिन्वन्ति । वेधसः । पर्वमान । गिराऽवृधं । इन्दो इति । इन्द्रांय । मत्सरम् ॥६॥१६॥

पदार्थः——( पवमान ) हे सर्वस्य पवितः परमात्मन्, ( तम्, गिरावृधम्) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं वेदवाग्मिः प्रकाशमानं (ला)भवनंतं ( वेधसः ) विद्वांसः ( हिन्वन्ति ) साक्षात्कुर्वन्ति । ( इन्दो ) हे परमैश्वर्यसम्पन्न भगवन्, यो भवान् ( इन्द्राय ) अज्ञानिजीवेभ्यः ( मत्सरम् ) अत्यन्तगृढोऽस्ति ॥

पदार्थ- (पवमान) हे सब को पवित्र करने वाळे परमात्मन्! (तम्, गिराष्ट्रधम्) उस पूर्वोक्तसुणसम्पन्न और वेदवाणियों से प्रकाश-मान (त्वा) आप को (वेधसः) विद्वान् छोग (हिन्वन्ति) साक्षात्कार करते हैं। (इन्दो) हे परमैश्वर्धसम्पक्ष भगवन् ! आप (इन्द्राय, मत्सरम्) अज्ञानी जीव के ळिये अत्यन्त गृढ़ हो।

भावार्थ — परमात्मा के साक्षात्कार करने के लिय मनुष्य को संयमी होना आवश्यक है। जो पुरुष संयमी नहीं होता नक्षको परमात्मा का साक्षात्कार करापि नहीं होता। संयम मन, वाणी तथा श्रश्रेर तीनों का कहलाता है। मन के संयम का नाम श्रम और वाणी के संयम का नाम वावसंयम, और इन्दियों के संयम का नाम दम है। इस मकार जो पुरुष अपनी इन्द्रियों को संयम में रखता है और अपने मन को संयम में रखता है तथा व्यर्थ बोलता नहीं किन्तु वाणी को संयम में रखता है, वह पुरुष संयमी तथा दभी कहलाता है। इसका वर्णन शतपथ आह्मण में विस्तार पूर्वक है। वहां यह लिखा है कि देव और असुर में यही भेद है कि देव दमी अर्थात् इन्द्रियों को दमन करने वाले मनुष्य-वर्ण का नाम है और इन्द्रियारामी विषयपरायण लोगों कь नाम असुर है। उक्त मन्त्र में परमात्मा ने यह उपदेश किया है कि हे मनुष्यो! तुम इन्द्रियारामी और अज्ञानी मत बनों किन्तु तुम विद्वान् बन कर संयमी बनो यही मनुष्य जन्म का फल है ॥ई॥

इति षड्विंशतितमं सूक्तं षोडशा वर्गश्च समाप्तः !

यह छबीसवां स्क और सोलहवां वर्न समाप्त हुआ ॥

अथ षड्डचस्य सप्तींवशतितमस्य सूक्तस्य ।

१-६ नृमेध ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,६ निचृदुगायत्री । ३-५ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथोक्तपरमात्मनो विविधशक्तयो वर्ण्यन्ते-

अब एक्त परमात्मा की नाना शक्तियों को वर्णन करते हैं-

एष कृविर्भिष्टुंतः पृवित्रे अधि तोशते । पुनानो ब्नन्नपु सिर्धः ॥१॥ स्वरः । अस्टियनेतः । प्रतिते । अस्टि

एपः । कृविः । अभिऽस्तुंतः । पृवित्रे । अधि । तोशुते । पुनानः । प्रन् । अपं । (क्षिधः ॥१॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( कविः ) सर्वेज्ञः, ( आभिष्टुतः ) सर्वैः स्तुत्यः, ( पवित्रे, अधि ) अन्तःकरण-मध्ये ( तोशते ) प्राप्तो भवति, ( स्त्रिधः ) दुराचारान् शत्रून् ( अपन्नन् ) नाशयन् ( पुनानः ) सत्कीमणः पवित्रयति ।

पदार्थन — एपः ) यह परमात्मा (कविः) सर्वज्ञ है (अभि-ण्डुतः) सब को स्तुति के योग्य है (पिवित्रे, अधि ) अन्तःकरण के मध्य में (तोश्वते) प्राप्त होता है (स्त्रियः) दुराचारी शत्रुओं को (अप, घ्रन्) नाश्च करता हुआ (पुनानः) सत्किंपियों को पिवित्र करता है ।

भावार्थ — परमात्मा दुष्टों का दमन करके सदाचारियों को उन्नतिश्रील बनाता है। उसके पाने के लिये अपने अन्तः करण को पवित्र बनाना चाहिये। जो लोग अपने अन्तः करण को पवित्र नहीं बनाते वे उस को कदापि उपलब्ध नहीं कर सकते ॥१॥

णुष इन्द्रीय वायवे स्वर्जित्परि षिच्यते ।

पवित्रे दक्षसार्धनः ॥२॥

पुषः । इन्द्रीय । वायवे । स्वःऽजित् । परि । सिच्यते ।
पवित्रे । दक्षऽसार्धनः ॥२॥

पदार्थः—( एषः ) स उक्तः परमात्मा ( वायवे, इन्द्राय ) कर्मयोगिन सुलभः, ( खर्जित, परिषिच्यते ) विजितसुखास्वादैः पुरुषैः सित्कियते ( पवित्रे ) पवित्रान्तः करणे ( दक्षसाधनः ) सुनीतिं ददाति च ।

पदार्थ — (एषः) वह उक्त परमान्मा (बायवे, इन्द्राय) कर्म-योगी के लिये छुक्तभ होता है (स्वर्जित्, परिषिच्यते) जिन लोगों ने सुख को जीत लिया है चन लोगों से सत्कृत होता है और (पवित्रे) पवित्र अन्तःकरण में (दक्षसायनः) सुनीति का देने वाला है।

भावार्थ — जो लोग परमात्मा पर दद विश्वास रखते हैं उनको परमात्मा सुनीति का दान देता है 'और वह परमात्मा जिन लोगों ने विषयजन्य सुख को जीत लिया है उन्हीं की चित्रद्वतियों का विषय होता है।

वा यों कहो कि कर्मयोगी लोग अपने उम्र कर्मी द्वारा उपको उपलब्ध करके उसके भावों को पाप्त होते हैं। जो लोग आलमी बन कर अपने जन्म को ज्यर्थ ज्यतीत करते हैं उनका उद्धार कदापि नहीं होता॥ सा

एष नृभिर्वि नीयते दिवो मुर्घा वृषां सुतः।

सोमो वनेषु विश्ववित् ॥३॥

एषः । नृऽभिः । वि । नीयते । दिवः । मूर्धा । वृषां । सुतः । सोर्मः । वर्नेषु । विश्वऽवित् ॥३॥

पदार्थः—(एषः) अयं परमात्मा (वनेषु, सोमः) प्रार्थनासु सौम्यः, (दिवः, मूर्घा) लाकेस्यच मस्तकरूपः, (वृषा) सर्वकामदः, (सुतः) स्वयंसिदः (विश्ववित्) सर्वज्ञश्च एवभृतः परमात्मा (नृभिः, विनीयते) मनुष्यैरुपास्यो भवति ।

पदार्थ — (एषः) यह परमात्मा (वनेषु, सोमः) प्रार्थनाओं में सौम्यस्वभाव वाला है (दिवः, मूर्घा) और द्युलोक का मूर्घारूप हैं (हुपा) सब कामनाओं को देने वाला है (सुतः) स्वयंतिद्ध है (विश्ववित्) सर्वेज्ञ है एवं भूत परमात्मा (हाभिः, विनीयते) मनुष्यें। का उपास्य देव है।

भावार्थ — इश्वर की आज्ञा को पाळन करने वाळे नम्र पुरुषों के छिये परमात्मा सौम्य स्वभाव है और जो उद्दृष्ट अनाज्ञाकारी हैं उन के छिये परमात्मा उग्ररूप है । उक्त परमात्मा से सदैव अपने कल्याण को पार्थना करनी चाहिये ॥ सी

प्प गृब्यरंचिक्रदृत्पवंमानो हिरण्युयुः। इन्द्रुः सत्राजिदस्तृतः ॥४॥

षुपः । गृब्युः । अचिकदत् । पर्वमानः । हिर्ण्युऽयुः । इन्दुः । सत्राऽजित् । अस्तृतः ॥४॥

पद्र्थिः--( अस्तृतः, एपः ) अयमुक्ते।ऽविनाशी परमात्मा ( सत्राजित ) सर्वविधशत्रूणां विजयं कृत्वा सदाचारिभ्यो धनं ददाति किंच ( पवमानः ) प्रनानः ( आचिकदत्त ) निर्भयतामुपदिशति स एव परमात्मा ( गब्युः ) भृम्यादि धनं वितरित ( इन्दुः ) प्रकाशरूपश्चास्ति ।

पद्धि — (अस्तृतः, एपः) यह उक्त अविनाशी परमात्मा ( सत्रा-जित् ) सब मकार के शतुओं को जीत कर सदाचाि यों को (हिर्ण्ययुः) धन देता है और (पवमानः) पवित्र करता हुआ ( अचिक्रदत् ) निर्भयता का उपदेश करता है और वहीं परमात्मा ( गन्युः ) भूम्यांदि धनों का दाता है ( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूप है ॥४॥ भावार्थ — परमात्मा जिन लोगों पर प्रसन्न होता है जनको भूम्यादि धनों का स्वामी बनाता है और जनको हिम्प्यादि ऐश्वयों का स्वामी बना कर जनसे शत्रुओं को परास्त कराता है ॥४॥

पुष सूर्येण हासते पवमानो अधि चिव । पुवित्रे मत्सुरो मर्दः ॥५॥

षुषः । सूर्येण । हामते । पवमानः । अधि । द्यवि । पवित्रे । मत्सरः । मदंः ॥५॥

पदाथः—( एषः ) अयं परमातमा ( सूर्येण, हासते ) सूर्यमिप स्वतेजसा परिभवति, ( पवमानः ) सर्वे पवित्रयति, ( अधि, चिवे ) चुलोकादिसमस्तलोकेषु विराजते ( पवित्रे-मत्सरः, मदः ) विशुद्धान्तःकरणान्मनुष्यान् स्वानन्देनानन्द-यति च ।

पदार्थ--( एषः ) यह परमात्मा ( सूर्येण, हासते ) सूर्य को भी अपने तेज से तिरस्कृत करता है (पवमानः) सबको पवित्र करते वाला है ( अधि, द्यवि ) और द्युलोकादि सम्पूर्ण कोकों में विराणान है ( पवित्रे, मत्सरः, मदः ) पवित्र अन्तःकरण वाल पुरुषों को, अपने आनन्द से आनन्दित करता है।

भावार्थ--परमात्मा की सत्ता से ही सूर्य चन्द्रमाआदि प्रकाशित होते हैं और वहीं परमात्मा सब कोकान्तरों का अधिष्ठाता है; उसी में चित्रहति क्रगाने से पुरुष आनन्दित होता है अन्यथा नहीं ॥५॥

> पुष शुब्न्यंसिष्यदद्नतरिक्षे वृषा हरिः। पुनान इन्दुरिन्द्रमा ॥६॥१७॥

एषः । शुष्मी । असिस्यद्त । अन्तिः । वृषां । हरिः । पुनानः । इन्द्रंः । इन्द्रं । आ ॥६॥

पद्रार्थः — ( एषः ) अयं ( शुष्मी ) बलवान् परमात्मा ( अन्तरिक्षे, असिष्यदत् ) सर्वमन्तरिक्षं व्याप्नाति ( वृषा ) सर्वकामप्रदः, ( हरिः ) दुखस्य हर्ता, ( पुनानः ) सर्वस्य पविताः; ( इन्द्रः ) सर्वत्र प्रकाशमानः ( इन्द्रम, आ ) कर्मयोगि-पुरुषान् प्रामोति ।

पद्धि—(एपः) यह (शुष्मी) बळवान परमात्मा (अन्तिरिक्षं, अभिष्यदत्) अन्तिरिक्षं में सर्वत्र व्याप्त हो रहा है (हृषा) सब कामनाओं का देने वाला और (हिरिः) दुख का हरने वाला; (पुनानः) सम को पवित्र करने वाला; (इन्द्रुः) सर्वत्र प्रकाशमान; (इन्द्रुस्, आ) कर्म-योगी पुरुष को प्राप्त होता है ॥६॥

भावार्थ-सिचदानन्दस्वरूप ब्रह्म जो सर्व व्यापक और सब कामनाओं का देने वाला है वह अपने निवास का स्थान एकमात्र कर्म-योगी पुरुषों को समझता है। यद्यि ब्रह्म सर्वव्यापक है तथापि विशेषा-भिव्याक्ति उसकी कर्मयोगियों के हृद्य में ही होती है अन्यत्र नहीं। ताल्प्य यह है कि कर्मयोगी पुरुष अपने कर्मी द्वारा उसकी आज्ञाओं को पालन करके दिखला देता है अन्य लोग आलम्य में पढ़े पढ़े ही समय को विता देते हैं इस लिये इस मन्त्र में कर्मयोगी पुरुष को ज्ञान का मुख्यपात्र निरूपण किया गया है।।६॥

> इति सप्तिविश्वतितमं मूक्तं सप्तदशोवर्गश्च समाप्तः । यह २७ वां स्क और १७ वां वर्ग समाप्त हुना।

## अथ षडुचस्याष्टाविंशस्य सुक्तस्यः-

१-६ त्रियमेघ ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः--१,४,५ गायत्री । २,३,६ विराड् गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथेश्वरः अज्ञानस्यनिवर्त्तकलरूपेण वर्ण्यते-

अथ ईश्वर का अज्ञाननिवर्त्तकत्वरूप से वर्णन करते हैं --

एषः वाजी हितो नृमिविश्वविन्मनंसस्पतिः ।

अव्यो वारं वि धावति ॥१॥

एषः । वाजी । हितः । चुऽभिः । विश्वऽवित् । मनसः । पतिः । अव्यः । वारं । वि । धावति ॥१॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( वाजी ) प्रबलः, ( नृभिः, हितः ) जिज्ञासुभिः स्वहृदये स्थापितः, ( विश्ववित् ) सर्वज्ञः, ( मनसः, पतिः ) मनोऽधिपतिः ( भव्यः ) अविनाशी

च (विधावति ) स्वभक्तहृदयमीधवमीत ।

पद्धि——( एपः ) यह परमात्मा (वाजी ) वळ वाळा है और ( तृभिः, हितः ) निज्ञासुओं करके अन्तः करण में धारण किया गया है ( विश्ववित् ) सर्वज्ञ है ( पनसः, पतिः ) मन का स्वामी है ( अन्यः ) अविनाज्ञी है और ( वारं, विधावित ) अपने भक्त के हृदय में निवास करता है।

भावार्थ--इस मन्त्र में परमात्मा को मनसभ्पति इस किये कहा गया कि मन उसके सात्विक रूप सामार्थ्य से उत्पन्न हुआ है इस किये मन से ज्ञान उत्पन्न होता है। वा यों कहां कि मन का निरोध केवळ उसी की कृपा से हो सकता है इस लिये मनसस्पति कहा है। तात्पर्य यह है कि आत्मिक वळ बढ़ाने वाले पुरुषों को चाहिये कि सब ओर से अपने मन का निरोध करके अपने मन को उसी परमात्मा में लगायें ॥१॥

एष प्वित्रं अक्षरत्सोमी देवेभ्यः सुतः । विश्वा धार्मान्याविद्यत् ॥२॥

एपः । पुवित्रे । अक्षर्त् । सोमः । देवेभ्यः । सुतः । विश्वा । धार्मानि । आऽविशन् ॥२॥

पदार्थ--( एषः ) अयं परमात्मा ( सोमः ) सौम्यस्व-भावः ( देवेभ्यः, सुतः ) दैवनम्पात्तमद्भ्यः प्रकाशमानः ( विश्वा, धामानि, आविशन् ) सर्व स्थानं व्यामोति एवंभृतः परमात्मा ( पवित्रे, अक्षरत् ) जिज्ञासुनां पवित्रान्तःकरणे विराजते ।

पद्र्यि:--( एपः ) यह परमात्मा ( सोमः ) सौम्य स्वभाव वाला ( देवेभ्यः, सुतः ) देवी सम्यात्ति वालों के लिये प्रकाशमान है ( विश्वा, धामानि, आविशन् ) सम्पूर्ण स्थानों में व्याप्त है एवंभूत परमात्मा (पवित्रे, अक्षग्त् ) जिज्ञासुओं के पवित्र अन्तःकरण में विराज-मान होता है।

भावार्थ--"यस्मिन्सर्वाणि भुतानि आत्मैवाभृद् विजानतः"
यजुः विज्ञानी पुरुष के लिये सब भूत उसका निवास स्थान हैं। और
इसी प्रकार-'य आत्मानि तिष्ठन् आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद
यस्यात्मा शरीरम्" दृ॰ अन्तर्यामि ब्रा॰ इत्यादि वाक्यों में यह प्रतिपादन किया है कि जीवात्मा उसका शरीरस्थानी है अर्थान् जिस प्रकार

जीवात्मा अपने शरीर का पेरक है उसी प्रकार वह जीवात्मा का परके है इस छिये मन्त्र में धामान्याविशन का कथन किया है अर्थात् शरीर रूपी धाम में वह विराजमान है ॥२॥

> एष देवः शुभायतेऽधि योनावमर्त्यः। चृत्रहा देववीतमः ॥३॥

एषः । देवः । शुभायते । अधि । योनी । अमर्स्यः । वृत्रऽहा । देवऽवीतमः ॥३॥

पदार्थः—( एषः, देवः ) अयं परमात्मा ( अधि, योनौ ) प्रकृतौ (अमर्खः) अविनाशी सन् (शुभायत) प्रकाशते (वृत्रहा) अज्ञाननाशकः ( देववीतमः ) सत्कर्मिभ्यो भृशं रपृह्यति च ।

पद्रार्थ--(एपः, देवः) यह प्रमात्मा (अधि,योनौ) प्रकृति में (अमत्थेः) अविनाशी हो कर (शुभायते) प्रकाशित हो रहा है ( द्वत्रहा) और वह अज्ञान का नाशक है तथा ( देववीतमः) सत्कर्षियों को अत्यन्त चाइने वाळा है।

भावार्थ — तात्पर्य यह है कि योनि नाम यहां कारण का है वह कारण मकृतिरूपी कारण है अर्थात् प्रकृति परिणामी नित्य है और ब्रह्म क्टस्थ नित्य है परिणामी नित्य उसको कहते हैं कि जो वस्तु अपने स्वरूप को बद्द के और नाजको न प्राप्त हो और क्टस्थानित्य उसको कहते हैं कि जो स्वरूप से नित्य हो अर्थात् जिसके स्वरूप में किमी प्रकार का विकार न आये। उक्त प्रकार से यहां परमात्मा को क्टस्थरूप से वर्णन किया है।।।।

एष वृषा कनिकदृदृशभिर्जामिभिर्युतः । अभि द्रोणांनि धावति ॥४॥ एषः । वृषां । किनिकदत् । दुशऽभिः । जामिऽभिः । युतः । अभि । द्रोणानि । धावति ॥४॥

पदार्थः—( एषः, वृषा ) सर्वकामप्रदोऽयं परमात्मा ( किनकदत् ) शब्दायमानः ( दशाभिः, जामिभिः, यतः ) दशधास्थ्र्लसुक्षमभृतैस्थिरः ( अभि, द्रोणानि, धावति ) कार्य्यमात्रं प्राप्तो भवति ।

पदार्थ-( एप:, द्या ) यह सर्वकामपद परमात्मा (कानिकदत्) शब्दायमान और (दशाभि:, जामिभि:, यत:) दश स्थूळ भूत और सूक्ष्म भूतों द्वारा स्थिर है ( अभि, द्रोणानि, धावति ) कार्यमात्र में प्राप्त है।

भावार्थ — तात्पर्य यह है कि परमात्मा दश सूक्ष्म भूत और दश स्थ् अ भूनों को ज्याप्त करके स्थिर है इसी छिये 'सभूमि सर्वतः स्थ्त्वाऽत्यतिष्ठदशालङ्ग्रम्" यह कथन किया है कि वह कार्यमात्र को अपने में ज्याप्त करके दश प्रकार के भूनों को भी आतिक्रमण करके विराजमान है ॥॥

> एप सूर्यमरोत्रयृत्पर्वमानो विर्चर्षणिः। विश्वा धार्मानि विश्ववित् ॥५॥

एषः। सूर्यम् । अरोचयत् । पर्वमानः। विऽचेर्षणिः । विश्वां । धार्मानि । विश्वऽवित् ॥५॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( सूर्यम् , अरोचयत् ) सूर्यमपि प्रकाशयति, ( पवमानः ) सर्वं पवित्रयति, ( विचर्षणिः)

सर्वद्रष्टास्ति, (विश्वा, धामानि ) सर्वस्थानेषु विराजते (विश्व-वित् ) सर्वज्ञश्वास्ति ।

पद्धि — ( एषः) यह परमात्मा (सूर्यम्, अरोचयत् ) सूर्य को भी मकाशित करता है ( विचर्षणिः ) सर्वद्रष्टा है ( विक्या, धानानि ) सब स्थानों में विराजमान है ( विश्ववित् ) सर्वह्र है ।

भावार्थ--इस पन्त्र में परमात्मा को सूर्य का भी प्रकाशक कथन किया है। ताल्पय यह है कि यह जड़ सूर्य उसकी सत्ता से पका- शित होता है जो लोग गायत्री आदि मन्त्रों में इस जड़ सूर्य को उपास्य बतलाया करते हैं उनको 'सूर्यमरे। चयत् ' इस बाक्य से यह शिक्षा लेनी चाहिये कि यदि वेद का ताल्पर्य जड़ सूर्य को उपास्य देव कथन करने का होता तो इस जड़ सूर्य को उम से प्रकाश पाकर प्रकाशित होना न कथन किया जाता और न "सूर्याचन्द्रमसौधाता" इत्यादि बाक्यों से इस जड़ सूर्यादि का निर्माता कथन किया जाता।।(4)।

षुष शुष्म्यदीभ्यः सोमः पुनानो अर्षाते । देवावीरघशंसहा ॥६॥१८॥

एषः । श्रुष्मी । अद्रोभ्यः । सोमः । प्रुनानः । अर्षाते । देवऽअवीः । अघशंसऽहा ॥६॥

पदार्थः—(एषः) अयं (शुष्मी) प्रवलः परमात्मा (अदाभ्यः) दम्भरहितः, (सोमः) सौम्यस्वभावः, (पुनानः) पविता, (अर्षति) सर्वे व्याप्नोति (देवावीः) देवरक्षकः (अध-श्रासहा) दुरात्मनां विनाशयिता चास्ति॥

पदार्थ-( एप: ) यह ( शुब्मी ) बळ वाळा परमात्सा ( अदाभ्य:)

दम्भ से अभाष्य है (सोम:) मौम्यस्त्रभाव वाला (पुनानः) पवित्रता कारक (मर्वत्र) व्याप्त हो रहा है (देवावीः) देवताओं का रक्षक तथा (अपशंसदा) अधेशेसियों का नाश करने वाला है।

भावार्थ -- जो छोग स्वयं पापी अथवा पापियों की मशंसा करते हैं उन को परमात्मा कदापि प्राप्त नहीं होता। परमात्मप्राप्ति के छिप सदैव सरछप्रकृति होनी चाहियं। तात्पर्य यह है कि परमात्म-प्राप्ति विना देवी सम्पान्त नहीं होती। देवी सम्पान्ति के गुण ये हैं तज, तेजस्वी होना, धृति-हड़ता, क्षया, श्रीच, अद्रोह, अहिंसा, सत्य अक्रोध इत्यादि अनेक प्रकार के देवी सम्पान्ति के गुण हैं। और जो छोग आसुरी सम्पान्त वाछे हैं उन में निम्निछित्वित अवगुण होते हैं दम्भ, दर्ष = गर्व, अभिमान, कोध, पारूष्य इत्यादि। इस मन्त्र में परमात्मा अद्राभ्यः पद से इस बात का उपदेश करता है कि दम्भ दर्पादि छोड़ कर तुम छोग सन्मार्ग का ग्रहण करो।।६॥

इति अष्टाविंशतितमं सूक्तमण्टादशो वर्गश्च समाप्तः । यह अहाइसवां सुक्त और अटारहवां वर्ग समाप्त हुआ।।

अथ षडर्चस्यैकोनत्रिशत्तमस्य सुक्तस्यः---

१-६ नृमेध ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ विराइ गायत्री । १-४,६ निचृद्गायत्री । ५ गायत्री ॥ षड्जः खरः ॥

अथ परमात्मनाऽभ्युदयप्राप्तेः साधनानि वर्ण्यन्तेः— अव परमात्मा अभ्युदयाप्ति के साधनों का वर्णन करते हैंः— प्रास्य धारा अक्षर्नवृष्णः सुतस्योजंसा । देवा अनुं पृभूषंतः ॥१॥ प्र । अस्य । घाराः । अक्षर्क् । वृष्णः । सुतस्रं । ओर्जसा । देवान् । अर्जु । प्रऽभूषेतः ॥१॥

पदार्थः—(प्रभुषतः) प्रमुत्विमच्छतः पुरुषस्यदं कर्तव्यं यत्सः (देवान्, अनु) विदुषामनुयायी स्यात किं भ्र ( मुतस्य, ओजसा) नित्यशुद्धयुद्धमुक्तस्य परमात्मनस्तेजसा आत्मानं तेजिन्दिनं विदृध्यात् ( वृष्णः अस्य, धाराः) सर्वकामप्रदस्य परमात्मनः कृपाधारा ( अक्षरन् ) आत्मानमिषिच्चत् ॥

पदार्थ — (मधुषत:) मधुत्व अर्थात् अभ्युदय को चाहने वाले पुरुष का कर्तव्य यह है कि वह (देवान्, अनु) विद्वानों का अनुयायी वने और (सुतस्य, अं।जमा) नित्य शुद्ध बुद्ध सुक्त परमात्मा के तेज से अपने आप को.तेजस्वी बनावे (हृष्णः, अस्य, धाराः) जो सर्वकामप्रद परमात्मा है उसकी धारा से (अक्षरन्) अपने को अभिष्कि करे।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे पुरुषे! तम विद्वानों की संगति के विना कदापि अभ्युद्य को नहीं श्राप्त हो सकते। जिस देश के छोग नाना प्रकार की विद्याओं के वेत्ता विद्वानों के अनुयायी बनते हैं उस देश का ऐश्वर्य देश देशान्तरों में फैळ जाता है। इस लिये हे अभ्युद्याभिळाषी जनो, तुम भी विद्वानों के अनुयायी बनो।।१॥

सितं मृजन्ति वेधसां गृणन्तः कारवां गिरा । ज्योतिर्जज्ञानमुक्थ्यम् ॥२॥

सित्ते । मुजन्ति । वेधसं । गृणन्ते । कारवः । गिरा । ज्योतिः । जज्ञानं । उवध्ये ॥२॥ पदार्थः—(वेधसः) कर्मयोगिना ये (गृणन्तः) परमा-त्मपरायणाः (कारवः) कर्मकाण्डिनः (गिरा, ज्ञानं) वेदरुपगिर-उत्पन्नां (सिं) शक्तिं (मृजन्ति) वर्द्धयन्ति (ज्योतिः) सा ज्योतिर्मयी शक्तिः ( उक्थ्यं) प्रशंसनीया॥

पद्रश्चि—( वेधसः ) कर्मयोगी छोग जो ( गृणन्तः ) परमात्म-परायण हैं ( कारवः ) वे कर्मकाण्डी छोग ( गिरा, जज्ञानम् ) वेदरूपी वाणी द्वारा उत्पन्न हुई ( सप्तिम् ) शक्ति को ( मृजन्ति ) वड़ाते हैं ( ज्योति: ) वह ज्योतिर्मयशक्ति ( उक्थ्यम् ) पश्चंसनीय है ॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे विद्वानो ! तुम अपनी शक्तियों को वेदरूपी वाणी द्वारा बढ़ाओ, जो छोग अपनी शक्तियों को ईश्वराज्ञा से बढ़ाते हैं उन का एश्वर्य विश्वव्यापी हो जाता है।। २॥

सुपहां सोम् तानि ते पुनानायं प्रभ्वसो । वर्षां समुद्रमुक्थ्यम् ॥३॥

सुऽसहां । सोम् । तानि । ते । पुनानायं । प्रभुवसो इति प्रभुऽवसो । वर्ध । समुद्रं । उक्थ्यं ॥३॥

पदार्थः —-( सोम ) हे सौम्य (प्रभुवसो ) आखिलधन-रत्नादिप्रभो परमात्मन्, ( उक्थ्यं, समुद्रं, वर्ध ), भवान् आकाशे वर्द्धमानं प्रशंसनीयं यशः मद्धं वर्धय ( तानि, सुषहा, ते पुनानाय ) अथ च सर्वस्य पावकं प्रवृद्धं भवद्धिं यशः मया मस्तवं भोग्यं स्यात् । पद्रार्थ — (सोम) हे सौम्यस्वभाव वाळे परपात्मन् ! (मभू॰ विमा) हे अखिल धन रजादिकों के स्वामिन्! (जवध्यम्, समुद्रम्, वर्ध) आप आकाश में फैलनेवाले प्रशंमनीय यश को मेरे लिये बढ़ा-इये (तानि, सुपहा, ते, पुनानाय) आर यह सबको पवित्र करने वाले आप का बढ़ा हुआ यश हमारे लिये सुख से मोग करने योग्य हो।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि जो छोग अपनी कीर्ति को नभोमण्डलच्यापिनी बनाना चाहें उनका कर्तव्य है कि वे परमात्मपरायण होकर कर्मयोगी बनें कर्मयोगी पुरुष के विना किसी पुरुष का ऐश्वयं बढ़ नहीं सकता ॥३॥

> विश्वा वर्सूनि सृञ्ज्यन्पर्वस्व सोम् धारया । इनु देशांसि सुप्रचंक् ॥४॥

विश्वां । वसूनि । संऽजयन् । पर्वस्व । सोम् । धारया । इनु । देषांसि । सध्रयंक् ॥४॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन्, (विश्वा, वस्निन, संजयन्) भवान् मदर्थ समस्तं धनाधैश्वर्यं वर्द्धयन् (धारया, पवस्त्र) आनन्दवृष्ट्या मां पुनीहि (इनु, देषांसि, सध्रयक्) सर्वप्रकारं देषमपि निराकुरु।

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन्! (विश्वा, वस्नानि, संजयन्) आप मेरे ळिये सम्पूर्ण धनादि ऐश्वर्य को बढ़ा कर (धारया, पवस्व) आनन्द की दृष्टि से इम को पावत्र करिये (इनु, द्वेषांसि, सध्यक्) और सब मकार के द्वेषों को भी साथ ही दूर करिये।

भावार्थ—— इस मन्त्र में इस बात का उपदेश किया है कि जो पुरुष अपना अभ्युदय चाहे वह रांगडेषरूगी सष्टद्र की छहरों में कदापि न पड़े। क्योंकि जो लोग रागडेष के प्रवाह में पड़ कर बढ जाते हैं वे आत्मिक सामाजिक तथा शारीरिक तीनों प्रकार की उन्नतियों को नहीं कर सकते इस लिये पुरुष को चाहिये कि वह रागडेष के भावों से सर्वथा दूर रहे।।४।।

रक्षा सु नो अरंरुषः स्वनात्संगस्य कस्यं चित्। निदो यत्रं मुमुच्मेहं ॥५॥

रक्षं । सु । नः । अर्ररुषः । स्वनात् । सुमस्य । कस्यं । चित् । निदः । यत्रं । सुमुच्महे ॥५॥

पद्रार्थः --हे परमात्मन्, (नः) अस्मान् (समस्य, कस्य-चित्त, अरहपः) सर्वेषामदातॄणां (खनात्, रक्ष) निन्दारूप-शब्देम्यां रक्ष (निदः) निन्दकेम्यश्च रक्ष (यत्र, मुमुच्महे) यया रक्षया वयं निन्दादिभ्यां मुक्ताः स्याम ।

पद्र्शि——हे परमात्मन्, (नः) हपारी (समस्य, कस्यचित्, अरुद्रपः) मम्पूर्ण अदाता छोगों के (स्वनात्, रक्ष) निन्दारूप शब्द से रक्षा करिये (निदः) और निन्दक छोगों से भी बचाइये (यत्र, धुमुच्पद्दे) जिस रक्षा से हप निन्दादिकों से मुक्त रहें।

भावार्थ — अभ्युत्यशाकी मनुष्य का कर्तव्य यह होना चाहिये कि वह कर्य कदापि न बने जो पुरुष कर्द्य होता है वह सर्वदैव संसार में निन्दनीय रहता है इम लिये हे पुरुषो ! तुम कर्द्यता, कायरता और अमनत्ता इत्यादि भावों को छोड़ कर उदारता वीरता, और अभमत्तता इत्यादि भावों को धारण करो ॥५॥

एन्द्रो पार्थिवं रुयिं दि्व्यं पवस्<del>ब</del>ृ धारंया । द्युनन्तुं शुष्मुमा भरं ॥६॥१९॥ आ। इन्दो इति । पीर्थवें । रृपिं । दिव्यं । प्वस्व । धारया । शुज्यन्ते । शुब्धे । आ । भर ॥६॥

पद्धिः—(इन्दो) हे ऐश्वर्यशालिन् परमात्मन्, भवान् (दिव्यं, पार्थिवं, रियं) अस्मान् दिव्यपार्थिवेश्वर्याणां (धारया, आपस्व) धारया पुनातु (द्युमन्तम्, शुष्मं) दिव्यं बलं च (आभर) देहि!

पद्धि— ( इन्दो ) हे ऐश्वर्यशास्त्रियम्तात्वप्रमात्मन् ! ( दिन्यम्, पार्थिवम्, रियम्) आप द्याको सुक्षोकसम्बन्धी तथा पृथिवीसम्बन्धी ऐश्वर्य की ( धारया, आपवस्त्र ) धारा से पवित्र करिये और ( द्युमन्तम्, शुप्पम्) दिन्य बस्न को ( आपर ) दीजिये ॥

भावार्थ — जो पुरुष उक्त प्रकार के अवगुणों से रहित होते हैं उनको परमात्मा द्युळोक पृथिवी ळोक के ऐश्वयों से भरपूर करता है ॥६॥

इत्यकोनिर्विशत्तमं सूक्तमेकोनिर्विशो वर्गश्च समाप्तः ॥

यह २९वां सक और १९वां वर्ग समाप्त हुआ॥

अथ षड्चस्य त्रिंशत्तमस्य सुक्तस्य—

१—६ बिन्दुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,२, ६ गायत्री । ३-५ निचृदुगायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा बलप्रातेरूपायमुपदिशति :---

अव परमात्मा चळताप्ति का उपदेश करते हैं:--

प्र धारा अस्य शृष्मिणो वृथा पृतित्रे अक्षरन् । पुनानो वार्चमिष्यति ॥१॥ प्र । धाराः । अस्य । शुष्मिणः । वृथां । पृवित्रे । अक्षर्न् । पुनानः । वार्चं । इष्यति ॥१॥

पदार्थः——( प्रपुनानः ) आत्मानं पवित्रयन् यः पुरुषः (वाचम, इष्यति ) वाग्रूपां सरस्वतीमिच्छति (अस्य, शुष्मिणः ) असौ बल्लिनं (पवित्रे ) पात्रे (वृथा ) मुधैव सोमरस्य (धाराः ) धाराः पतन्ति ।

पदार्थ--(पपुनान:) अपने आप को पियत्र करता हुआ जो पुरुष (नाचम्, इष्पति) नात्रूप सरस्वती की इच्छा करता है (अस्य, शुष्पिण:) उस बल्छिष्ठ के लिये (पिनत्रे) पात्र में (हथा। व्यर्थ ही इस सोमरस की (धाराः) धारायें (अक्षरन्) गिरती हैं ॥१॥

भावार्थ——जितने प्रकार के संसार में बल पायें, जाते हैं उन सब में से बाणी का बल सब से बड़ा है इस अभिषाय से परमात्मा उपदेश करते हैं कि है पृह्यों! यदि तुम सर्वेषिर बल को उपलब्ध करना चाहते हो तो वाणी रूप बल की इच्छा करो जो पृहप वाणी रूप बल को उपलब्ध करते हैं उनके लिये सोमादि रसों से बल लेने की आवश्यकता नहीं ॥१॥

इन्दुंहिंयानः सोतृभिर्मृज्यमानः कनिकदत्। इयर्ति वग्डामिन्द्रियम् ॥२॥

इन्दुं ः । हियानः । सोतृऽभिः । मृज्यमानः । कनिकदत् । इयर्ति । वग्नुं । इंद्रियं ॥२॥

पदार्थः—( इन्दुः ) दीतिमान् शब्दः ( सोतृभिः, मृज्य-मानः, हियानः ) यो बेदज्ञपुरुषैः शुद्धिविधानपूर्वकं प्रेरितः सः (वग्तुम्, इन्द्रियं) श्रेत्रिमिन्द्रियं यदा (कानिकट्त्) गर्जन् (इयिते) अभ्युपैति तदानेकधा बलमुत्पादयित ।

पदार्थ--(इन्दुः) दीप्ति वाला शब्द (सोताभिः, मुख्यमानः, हियानः) जो वेदवेत्ता पुरुषों से शुद्ध करके विरित्त किया गया है वह (सग्तुम्, इन्द्रियम्) श्रोत्रेन्द्रिय को जब (कनिकदत्) गर्जता हुआ (इयत्ति) नाप्त होता है तो अनेक प्रकार के बल उत्पन्न करता है।

भावार्थ — सदुपदेशकों बारा जिन शब्दों का प्रयोग किया जाना है ने शब्द बलपद हाते हैं इस व्हिये देशोता लोगो! तुम को चाहिये कि तुम मदैब मदुपदेशकों से उपदेश सुन कर अपने आप को तेजस्वी और ब्रह्मश्चेस्वी बनाओ ॥२॥

> अ। नः शुष्मं नृषाह्यं वीरवन्तं पुरुस्पृहंम । पर्वस्व सोम धारेया ॥३॥

आ । नुः। शुष्मं । नुःमह्यं । वीरऽवन्तं । पुरुऽस्पृहं । पर्वस्व । सोम । धार्रया ॥३॥

पदार्थः—( मोम ) हे परमात्मन्, ( नः ) अस्मान् भवान् ( शुष्मं ) यद्वलं ( नृषाद्यं ) शत्रुनाशकं, ( वीरवन्तं ) वीर्य्यवत्, ( पुरुरपृहं ) सर्वोत्तममस्ति तस्य ( धारया ) सुवृष्ट्या ( आ, पवस्व ) पवित्रीकरोतुतराम् ॥

पद्धि——(सोम) हे परमात्मन् ! (नः) हमको आप (शुष्पम्) जो वल (नृषाद्धम्) सत्रुको नाश करने वाला (वीरवन्तम्) वीरता वाला (पुरुस्ट्टम्) सर्वोपार है उसकी (धारया) सुष्टृष्टि से (आ, पबस्व) मली प्रकार पवित्र करें। भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो पुरुष सर्वोपिर बळ की कामना करते हुये अपने आप को उस बळ के योग्य बनाते हैं उन-को संमार में न्याय नियम फैळाने के ळिये सर्वोपिर बळ अवश्यमेव मिळता है ॥३॥

प्र सोमो अति धारया पर्वमानो असिष्यदत् । अभि द्रोणान्यासदम् ॥॥

त्र । सोमंः । अति । धार्रया । पर्वमानः । असिस्यद्त् । अभि । द्रोणोनि । आऽसदं ॥श।

पद्रार्थः—(सोमः) परमात्मा (धारया) स्त्रानुत्रहदृशां धार्गाभः (पवमानः) पवित्रयन् ज्ञानप्रभावेण (क्षाभे, द्रोणानि, आसदम्) तान्यन्तःकरणानि प्राप्तुमिच्छति यानि सत्कर्मभिः (प्रासिष्यदत्) शुद्धोकृतानि भवन्ति ॥

पद्धि— 'सोपः) परमात्मा (धारया) अपनी कृपा की दृष्टि-रूप धाराओं से (पनपानः) पिनत्र करता हुआ ज्ञान के प्रधाव से (आंभ, द्रोणानि, आमदम्) उन अन्तः करणों को प्राप्त होता है जो अन्तः करण सत्कमें द्वारा छुद्ध किये हुये होते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! यदि तुम अपने आप को सत्कर्भी बनाओंग तो ज्ञान का प्रवाह तुम्हारे अभ्युदय-रूपी अंकुरों को अवश्यमेव अभ्युद्यशाळी बनायेगा ॥४॥

> अप्सु त्वा मधुमत्तमं हीरं हिन्वन्सिद्रिभिः। इन्दिवन्द्रीय पीतये ॥५॥

अपऽसु । त्वा । मर्थमत्ऽतमं । हीरं । हिन्वान्ति । अद्रिऽभिः । इन्दो इति । इन्द्राय । पीतये ॥५॥

पदाथः—(इन्दो) हे ऐश्वर्यकाम जीव, (अप्सु) सर्वरसेषु (मधुमत्तमम्) स्वादुर्यदेकविधोरसोऽस्ति एवम्भृतम् (त्वा) त्वां (हिरं) अज्ञानच्छेदकं (आदिभिः) वाग्रूपैर्वज्ञैः (हिन्वन्ति) वेदज्ञाः पुरुषाः प्रेरयन्ति यतस्वं (इन्द्राय) कर्मः योगिभ्यः (पीतये) ऐश्वर्यपदानाय समर्थः स्याः॥

पदार्थ -- 'इन्दो ) हे ऐश्वर्याभिकाषी जीव, (अष्मु,) सव रसों में (मधुनत्तमम्) मीठा जो एक मकार का रस है ऐसे (हवा) तुमको (इरिम्) जो तुम अज्ञान के इस्ने वाळे हो (अद्विभिः) वाणीक्य वज्र से हिन्वन्ति वेदवेत्ता पुरुष तुहों मेरित करते हैं ताकि तुम (इन्द्राय) कमेयोगी को (पीतये ) ऐश्वर्यमदान करने के ळिये समर्थ बनो।

भावार्थ-- जो पुरुष धार्मिक बन के सदुपदेश करते हैं वे मानो सब गमों में से अपने आप को माधुर्य्यमम्पन्न सिद्ध करते हैं और वे ही छोग उपदेश बन कर संसार में छोगों को कमेयोग का उपदेश करते हैं ॥६॥

> सुनोता मर्श्वमत्तमुं सोमुमिन्द्राय वृज्रिणे । चारुं शर्घीय मत्सरम् ॥६॥२०॥

सुनोतं । मधुमत्ऽतमं । सोमं । इन्द्रांय । वृज्जिणे । चारुं । शर्धाय । मत्सरम् ॥६॥

पदार्थः—(विजिणे, इन्द्राय) वर्जीपेताय कर्मयोगिने (सोमं, सुनोत) सोमरसं समुत्पादय यो रसः (चारुं) सुन्दरः, ( रार्धाय, मत्सरम् ) बलाय ६पेपदः, ( मधुमत्तमम् ) स्वाद्रशस्त ॥

पदार्थ — 'इन्द्राय, मिल्रणे ) वज बाळे कर्भयोगी के लिये (सोमं, सुनोत) सोप रम उत्तवस करो जो रस (चारुम् सन्दर है (ज्ञायं, मत्तरम्) वळ के लिये जो हर्ष उत्तवस करने वाळा है (मधु-मत्तमम् जो अत्यन्त मीठा है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे विद्वान पुरुषो, तुम उत्तमोत्तम आएधियों से सौम्य स्वभाव बनोने वाके रसों को उत्तम करो जिन रसों को पान करके कमयोगी पुरुष अपने कर्तव्यों में हड़ रहें और जिन रसों से हपे को पाप्त हो कर संसार में सर्वोपिर वळ को उत्पन्न करें॥ १॥

> इति त्रिंशत्तमं मृक्त विंशो वर्णस्य समाप्तः ॥ यह तीलवां स्क और बीसबां वर्णसमात हुना ॥

अथ षड्रचस्यैकत्रिशत्तमस्य सृक्तस्य-

१–६ गोतम ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ ककुम्मती गायत्री । २ यवमध्या गायत्री । ३,५ गायत्री । ४,६ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ शुरवीरगुणा वर्ण्यन्ते---

अब श्रुरविरों के गुणों का वर्णन किया जाता है:-

प्र सोर्मासः स्वाध्य⊹ृं पर्वमानासो अक्रमुः । रयिं ऋण्वन्ति चेर्तनम् ॥१॥ प्र। सोमासः । सुऽञाष्यः । पर्वमानासः । अकृमुः । रुयिं । कृष्वन्ति । चेतनम् ॥१॥

पदार्थः—(सोमासः) शुग्वीगः (स्वाध्यः) उच्चोद्देश्याः पवमानासः) वीर्य्येण भुवनं पवित्रयन्तः (प्राक्रमुः) अन्याय-कारिणः शत्रन आक्राम्यन्ति किंच उक्ताक्रमणेन (रियं) स्वमश्चर्यं (चेतनम्) लोकोत्तरं (कृण्वान्ति) विद्धतः।

पदार्थ--(सोमासः) शूरवीर छोग (स्वाध्यः) उस्रोदेश्य बाळे (पवमानासः) बीरता धर्म से संसार को पवित्र करते हुए (प्राक्रमुः) अन्यायकारी श्रत्रुओं पर आक्रमणं करते हैं और उक्तप्रकार के आक्रमण से (रियं) अपने ऐश्वर्य को (चेतनस्) जीता जागता (कृण्वन्ति) बनाते हैं।

भावार्थ — जो लोग उचं देश्य से अर्थात् देश की रक्षा के लिये शत्रुओं पर आक्रपण करते हैं वे लोग अपने ऐश्वर्य को पुनरुजीवित करके अपने यश्च को विमल करके दशो दिशाओं में फैलाते हैं।।१।।

उक्तविधैवींः परमात्मा एवं प्रार्थ्यतः-

वक्त बीर परमात्मा से इस प्रकार मर्थना करते हैं— दिवस्पृथिव्या अधि भवें-दो द्युम्नधेंनः। भवा वाजीनां पतिः॥२॥

दिवः । पृथिट्याः । अधि । भवं । इन्दो इति । सुमुऽवर्धनः । भवं । वाजीनाम् । पीतेः ॥२॥ पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्धयुक्त परमात्मन्, भवान् (वाजानाम्) सर्विविधैश्वर्याणां (पितः) स्वामी आस्ति (दिवस्पृथिव्याः, आधि) द्यावापृथिव्योभिध्ये (द्युम्नवर्धनः) ऐश्वर्थयस्य वर्धायता (भव) भवेत् ॥

पदार्थ — (इन्दो ) हे परंभिषय्येयुक्त परमात्मन्, आप (वाजा-नाम् ) सन प्रकार के ऐष्वय्यों के (पितः) स्वामी हैं (दिवस्पृथिच्याः, आपि ) द्युकांक और पृथिती छोक के बीच में (द्युम्नवर्धनः) ऐष्वय्ये के वहाने वाछे (भव ) हों।

भावार्थ — परपात्मा इस भकार उपदेश करता है कि हे श्रूर-वीरो, तुम छोग अपने परिश्रम के अनन्तर उस पराशक्ति से इस मकार की प्रार्थना करो कि हमारा ऐश्वर्य सर्वत्र फैंडे और इम द्युडोक और पृथिवी छोक के बीच में शान्ति को फैडायें।

तात्पर्यय यह है कि मनुष्य कैसा ही ऐश्वर्य शाळी हो अथवा तेजस्वी और ब्रह्मवर्वसी हो पर फिर भी उने पराशक्ति की महायता छनी पद्गती है जिसने इस संसार को अपने नियमों में बांध रखा है।। २।।

> तुभ्यं वातां अभिषियस्तुभैयमर्षान्त सिन्धंवः । सोम वर्धन्ति ते महंः ॥३॥

तुभ्यं । वार्ताः । अभिजित्रयः । तुभ्यं । अर्षन्ति । सिन्धवः। सोमं । वर्धन्ति । ते । महंः ॥३॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन्, (तुभ्यं) तत्र (वाताः) वीर्येण सर्वेव्यापनममर्थाः श्रूग्वीराः (आभीषियः) प्रेमास्पदानि भवन्ति किंच (तुभ्यं) तव नियमेन (भिन्धवः) सिन्ध्वादिनद्यः (अर्षन्ति) वहन्ति (ते) तव (महः) यशः (वर्धन्ति) वर्धयन्ति ॥

पदार्थ-(साम) हे परमात्मन्, (तुभ्यम्) तुमको (सानाः) श्रूरवीर "वान्ति वीरधर्मेण सर्वत्र गच्छन्ति इति वाताः श्रूरवीराः = जो वीर धर्म से सर्वत्र फेल जायँ उनका नाम यहां वाताः ) है " (अभि पियः) वे प्यारे हैं और (तुभ्यम्) तुम्हारे नियम से सिन्धवः) सिन्धु आदि नदियां (भर्षन्ति) वहती हैं (ते तुम्हारे (महः) यशको वर्धन्ति । वहती हैं।

भावार्थ--परमात्मा के नियम से शुग्वीर उत्पन्न हो कर उसके यश को बढ़ाते हैं और परमात्मा के नियम से ही मिन्धु आदि पहानद स्यन्दमान होकर सम्पूर्ण घरातळ को मिश्चित करते हैं ॥३॥

आ प्यांयस्व समेतु ते विश्वतः सोम् वृष्ण्यम् । भवा वार्जस्य सङ्गर्थे ॥४॥

आ। प्यायुस्य । सं । एतु । ते । विश्वतः । सोम् । बृष्ण्यं । भवं । वार्जस्य । संऽगथे ॥शा

पदार्थः—(सोम) हे समस्तस्य जगतः कर्तः परमात्मन्, (ते वृष्ण्यं) सर्वाभिलाषदं भवत ऐश्वर्ण्यं (विश्वतः) सर्वतः (समेतु) अस्मान् प्राप्नातु अथ च भवान् (आ, प्यायस्व) अस्मान् सर्वप्रकारेण वर्षय तथा (वाजस्य, संगर्थ) ऐश्वर्यनि-मित्तके संग्रामे (भव) नः सहायको भव। पद्धि—(सोम) हे सम्पूर्ण संसार के उत्पादक परमात्मन्, (ते, वृष्ण्यं) सब कामनाओं की वर्षा करनेवाचा तुम्हारा ऐश्वर्य (विश्वतः) सब ओर से (समेतु) हन्को प्राप्त हो और अप (आप्यायस्व) सब प्रकार से हमारी दृद्धि करें तथा (वाजस्य, संगथे) ऐश्वर्यनिचिक संग्रामों भे आप (मव) हमारे सक्की वने।

भाव (र्थ — जो छोग एकवात्र परमात्मा की अपना आधार बनाते हैं वे सब प्रकार से ऐश्वरुर्यशाली होते हैं और संप्रामननित विपात्तियों में परमात्मा उनकी सहायता करता है ॥४॥

तुभ्यं गावो घृतं पयो बभ्रो दुदुहे अक्षितम् । वर्षिष्ठे अधि सानंवि ॥५॥

तुभ्यं । गार्वः । घृतं । पर्यः । बभ्रोइति । दुदुद्दे । अक्षितं । वर्षिठे । अधि । सानीवि ॥५॥

पदार्थः-—( बस्रो ) हे विश्वम्भर परमात्मन्! भवान् ( विषिष्ठे, आधि, सानवि ) विमृतिशालिनि सर्वेत्र वस्तुनि शक्ति-रूपेण विराजते किंच ( तुभ्यं, गावः ) भवदर्थमेव पृथिव्यादयो लोकाः ( घृतं, पयः ) घृतदुग्धादिकमनेकधा रसं ( अक्षितं ) निरन्तरं स्यन्दमानं ( दुदुहे ) उत्पादयन्ति ।

पद्र्थि— वश्रो) 'धिभर्ताति वश्रः तत्संबुद्धौ बञ्जो" हे सब के धारण करने वाळे परमात्मन् (वर्षिष्ठे अधि, मानवि) विभूति वाळी मत्येक वस्तु में आप शक्तिरूप से विराजमान हैं और (तृभ्यम्, गावः) तुम्होर ळिये ही पृथिन्यादि लोक लांकान्तर (धृतम्, पयः) धृत दुग्धादि अनन्त प्रकार के रसों को जो (अक्षितम्) निरन्तर स्यन्दमान हो रहे हैं उनको (दुदृहे) दृहते हैं।

भावार्थ -- परमात्मरिचत इस ब्रह्माण्ड में नाना मकार के छूमदुग्धीद रस दिनरात मवाह रूप से स्यन्दमान हो रहे हैं बहुत क्या जो
जो विभूति बाळी वस्तु है उस में परमात्मा का ऐक्टर्य सबैन्न देदीप्यमान
हो रहा है इसी अभिमाय से कहा है कि "यन्द्याद्यभृतिमत्सन्तं श्रीमदुजितमेन ना। तत्तदेनानगञ्जत्नं मम तर्जोऽशसम्भवम् ॥१॥
जो जो निभूति बाळी वस्तु अयना ऐक्टर्य और शोभाषाळी है वह सब
परमात्मा के मक्कतिरूप अंश से उत्पन्न हुई है ॥५॥

स्वायुधस्यं ते सतो भुवनस्य पते वयं । इंदो सखित्वर्भुश्मित ॥ ६ ॥ २१ ॥

सुऽआयुवस्यं । ते । सतः । भुवंनस्य । पते । वयं । इन्दो । इति । सुसिऽत्व । उर्वासे ॥६॥

पदार्थः -- ( भुवनस्य, पते ) हे सर्वजगदीश्वर परमार्मन्, (त) तुम्हारी (स्वायुधस्य, सतः ) उत्तमतमया शक्त्या (इन्दो) परमेश्वर्य रूप, ( ययं ) वयं भवता ( सिखलं ) सौहार्दम् ( उदमति ) कामयामह ।

पदार्थ — ( स्वनस्य, पते ) हे सम्पूर्ण श्वनों के पति परमात्मन ! (ते ) तुम्हारी ( स्वायुधस्य, सतः ) जीवित, जागृत शक्ति हे ( इन्दो ) हे पर्मश्वर्य स्वरूप, इम छोग तुम्हारे ( सिलित्वम् ) मेत्रीभाव को ( उदमि ) चाहते हैं।

भावार्थ-- शम्पूर्ण ब्रह्माण्डों के नियन्ता और निखिल झानों के अवगन्ता परमात्वा से जो छोग मंत्री डाछवे हैं वे छोग इस संसार में परमानन्द को छाभ करते हैं।

इस अभेद सम्बन्ध का नाम उपानिषदों में 'अहंग्रह' उपासना है और इस उपासना का पद प्रतीकोपासना से बहुत ऊँचा है। इसी अभि-प्राय से कहा है कि "अहंवा लमिस भगवो देवते लं वाहमिस्म" हे भगवन ! में तू और तू = मेरा रूप है इस में कोई भेद नहीं इस उपा-सना का नाम आध्यात्मिकोपासना है। इसको वेद अन्यत्र भी प्रति-पादन करता है जैसा कि "यस्मिन्सर्वाणि भुतानि आत्मेवाभृत् वि-जानतः तत्र को मोहः कः शोक एकलमनुपश्यतः" और आभि-दैविकोपासना वह कहळाती है जिसमें सूर्यचन्द्रभादि में व्यापक समझ कर परमात्मा की जपासना की जाती है कि "यः आदित्ये तिष्ठन् आदित्यादन्तरो यमादित्यो न वेद यस्यादित्यः शरीरम्" जो आ-वित्य इस सूर्य में रहता है जिसको सूर्य नहीं जानता और सूर्य जि-सका ग्रीरस्थानी है वह तुम्हारा अन्तर्यांगी अमृतरूप बहा है।

इसी को प्रतीकोपासन नाम से कहा जाता है अर्थात् प्रतीक उपासनं प्रतीकोपासनम्" जो प्रतीक = मूर्य्य चन्द्रादिकों में व्यापक समझ कर ब्रह्म की उपासना की जाती है उसका नाम प्रतीकोपासन है अथवा "प्रतीकेनोपासनं प्रतीकोपासनम्" जोप्रतीक के द्वारा उपासन किया जाता है उसको भी प्रतीकोपासन कहते हैं। जैसा कि वेदमन्त्रों द्वारा ईश्वर का उपासन किया नाता है।

और जो छोग " प्रतीकस्योपासनं प्रतीकोपासनम् " इस
प्रकार पष्टीसमास करके प्रतीक अर्थात् मृतिंकी चपासना सिद्ध करते हैं
वे वेदोपनिषदों के रहस्य को नहीं जानते क्योंकि वेदों का तात्पर्य आध्यात्मिक आधि दैविक अर्थात् आत्मा में और सूर्यादि दिव्य वस्तुओं
में व्यापक समझ कर ब्रह्मोपासन करने का है। मृण्ययी अथवा धातु
प्रयी किसी मृतिं का निर्माण करके उसकी पूजा करने का नहीं।

तात्पर्य्य पह है कि वेदों के आध्यात्मिक आधिदैविक और आधि गैतिक तीनों प्रकार से अर्थ करने से भी आधुनिक मृति पूजा सिद्ध नहीं होती। आधुनिक मूर्तियें जो वैदिकधर्मी अर्थात् वदों को सर्वोपिर प्रमाण मानने बाक्रे आर्थ्य कोग बनाने हैं। अथवा यों कही कि अपने अपके हिन्द् नाम से सम्बोपन करने वाक्रे बना केते हैं वे केवक बौद्धधर्मान् नुपायी कोगों का अनुकरण करके बनाते हैं।

पुष्ट ममाण इसक छिय यह है कि वेदाभिमानी छोगों की कोई मृतिं भी बुद्ध मृतिंयों से पाचीन नहीं पायी जाती किन्द्र सब अर्वाचीन हैं अर्यात् नवीन हैं ॥६!!

> इति एकत्रिंशत्तर्भ सूक्तमेकविंशो वर्गस्य समाप्तः ॥ यह ३१ वां सक्त और २१ वां वर्गसमाप्त हुमा ।

अथ षड्चस्य द्वात्रिंशत्तमस्यसूक्तस्य-

१-६ इयावास्व ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ निचुद्गायत्री । ३-६ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मन उपलब्धिरुच्यतेः-

अब परमात्मा की उपकारित का कथन करते हैं:-

प सोर्मासो मद्च्युतः श्रवंसे नो मुघोनः

सुता विदर्थे अक्रमुः॥ १॥

प्र । सोमासः । मृदुऽच्युतः । श्रवंसे ।नुः।मृघोनः । सुताः । विदर्शे । अकसः ॥१॥

विद्धे । अक्रमुः ॥१॥

पदार्थः — (मदच्युतः) आनन्दप्रवाहः (स्रुताः) स्वयम्भुः (सोमासः) परमात्मा (विद्ये) यज्ञे (मघोनः, नः) जिज्ञा-सोर्मम (श्रवसे) ऐश्वर्याय (प्राक्रमुः) आगत्य प्राप्तो भवति । पद्रश्चि—(मदच्युनः) आनन्द का स्रोत (स्रंताः) स्वयम्भु (मोमासः) परमान्मा (विदये । यज्ञ में (मघोनः, नः) मुझ जिज्ञासु के (अवसे) ऐर्क्य के छिये (प्राक्रमुः) आकर प्राप्त होता है।

भावार्थ — नो पुरुष शुद्ध भाव से यज्ञ करते हैं उन को पर-पात्वा अपने भानन्द स्रोत से मदैव अभिषिक्त करता है, यज्ञ के अथ यहां शुद्धान्त:करण से ईश्वरोषासन १ ब्रह्मविद्यादि उत्तभोत्तम पदार्थों का दान २ और कला कौशलादि द्वारा विद्युद्दादि पदार्थों को उपयोग में लाना ३ ये तीन हैं। जो पुरुष उक्त पदार्थों की संगति करने वाले यहां को करना है वह अवस्यभेव ऐश्वयमस्पन्न होता है ॥१॥

आदीं त्रितस्य योषणो हिर्रे हिन्बुन्सिद्रिभिः। इन्दुमिनद्राय पीतये ॥२॥

आत् । ईँ । त्रितस्यं । योषंणः । हरिं हिन्त्रन्ति । अद्रिंऽभिः । इन्दुं । इन्द्राय । पीतये ॥२॥

पद्रार्थः—( त्रितस्य ) जाग्रत्खमसुषु तेषु अवस्थास्वयति-हततेजसो भक्तस्य (योषणः ) शक्तयः (इन्द्राय, पीतये ) जीवात्मनः तृतये (आत्, ईम् ) पूर्शेक्तम् (इन्दुम् ) परमेश्वरम् (हीरं) सर्वदुःखापहारकं परमात्मानम् (आद्रिभिः ) इन्द्रिय-वृत्तिभिः । (हिन्वन्ति ) प्रेरयन्ति ।

पद्श्य-(त्रितस्य) जाग्रत्, स्त्रम्, सुषुप्ति इन तीनों अवस्थाओं में अप्रतिहत प्रभाव वाले भक्त पुरुष की (योषणः) क्राक्तियें (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मा की तृष्ति के लिये (आत्, ईम्)इन पूर्वोक्त (इन्द्रुम्) परमैक्षये वाले (हरिम्) सब दुःखों के हरने वाले प्रभात्मा को (आद्रिभिः) इन्द्रिय दृत्तियों द्वारा (हिन्बन्ति) मेरित करती हैं। भावार्थ--नो छोग परमात्मा की भक्ति में रत हैं उनकी इन्द्रिय हत्तियं परमात्मेज्ञान की उपलब्धि के छियं सदैन तत्पर रहती हैं। आदी हंसो यथां गणं विश्वस्यावीवशन्मातिम्।

आदा हुमा यथा गुण विश्वस्यावावशन्मातम्। अत्यो न गोर्मिरज्यते ॥ ३॥

आत् । ईं । हंमः । यथां । गृणं । विश्वंस्य । अविवश्रुत् । मतिं । अत्यंः । न । गोभिः । अज्यते ॥३॥

पदार्थः —— (विश्वस्य, मितम्, अवीवशत्) यः सर्वस्य बुद्धं वशमानयति तम् (अत्यः, न) विद्युतिभव दुर्ग्रहं (आदीम्) इमं परमात्मनम् (हंसः, यथा, गणं) हंसः स्वस जातीयगणं यथा गच्छति तथा (गोभिः, अज्यते ) जीवः इन्द्रियैः संगच्छते ।

पदार्थ--(विस्तस्य, मितम्, अकीवंशत्) मव की मित को वश में रखने वाळा (अत्यो, न) विद्युत् की नाई दुर्ग्राह्म (आदीम्) ऐसे परमात्मा को (इंसः, पथा, गणम्) जिस प्रकार इंस अपने सजातीय गण में जाकर भिळता है उसी प्रकार (गो।विः, अज्यते) जीव इन्द्रियों द्वारा साक्षात्कार करता है ॥

भावार्थ--जीवात्मा जब तक अपनी सजातीय वस्तु के साथ
मम्बन्ध नहीं लगाता तब तक उसे आनन्द करापि प्राप्त नहीं हो सकता
इम माव का इम मन्त्र में उपदेश किया है कि जिस प्रकार हंस अपने
सजातीय गण में मिल कर आनन्दित होता है इस प्रकार जीवात्मा भी
उस जिद्धन ब्रह्म में मिल जाता है। जीवात्मा को इस की उपमा इस
वास्ते दी है कि ''हन्त्य विद्याभितिहंस:'' यह जीव आविद्या का इनन
करता है यहाँ विद्वानी जीव का वर्णन है। और ब्रह्म प्राप्ति से जीव
आविद्या का इनन करता है जैमे कि 'सता सोम्य तदा सम्पन्ना
भवति छा॰'॥३॥

तुभे सीमावचार्कशन्मुगो न तुक्तो अर्थिति । सीदन्त्रतस्य योनिमा ॥ ४ ॥

उभे । इति । सोम । अवश्वाकंशत् । मृगः । न । तुक्तः । अर्षसि । सीर्दन् । ऋतस्य । योनिं । आ ॥ ।। ।।

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन्, भवान् ( उभे, अवचा-कशत् ) द्युलोकपृथिवीलोको पश्यति ( मृगः, न, तक्तः ) सिंह इव प्रकृतिरूपे वने विराजते (ऋतस्य, योनिम, आसीदन् ) कार्यमात्रकारणीभृतायां प्रकृतौ स्थितः ( अर्षसि ) सर्व व्याप्नोति ।

पद्र्शि——(सोम) हे परमात्मन् (उभे, अवचाकशत्) आप युक्रोक और पृथिनी क्लोक के साक्षी हैं (मृगः, न, तक्तः) और सिंह के समान मक्तिरूप वन में विराज्ञणान हो रहे हैं (ऋतस्य, योनिम्, आसीदन्) आखिळकार्य का कारण जो मक्कति उस में स्थित हो कर (अपीसि) सर्वन्न ज्याप्त हो रहे हैं।

भावार्थ — परमात्मा इस मकृति के कार्य चराचर ब्रह्माण्ड में ओत मोत हो रहा है अर्थात् मकृति एक मकार से गहन वन है और परमात्मां सिंह के समान इस बन का स्वाभी है। इस मन्त्र में परमात्मा की व्यापकता और शीर्य कौर्यादि गुणों के भाव से परमात्मा की रीद्र रूपता वर्णन की है।

अभि गावी अनुषत् योषां जारिमव प्रियम् । अगञ्जाजि यथां हितम् ॥ ५॥ अभि । गार्वः । अहुषुत् । योषां । जारंऽह्व । प्रियं । अर्गन् । आर्जि । यथां हितं ॥५॥ पदार्थः —हे परमात्मन्, (योषा, जार्रामव, प्रियम् ) चन्द्र-मिव सर्वाप्रियम् (आर्जि) प्राप्यं (हितं) सर्वस्यष्टदं भवन्तं (यथा, अगन् ) यथा प्राप्ताःस्युः तथा (गावः) इन्द्रियवृत्तयः (अभ्यनुषत्) लां विषयीकुर्वन्ति ।

पद्धि — हे परमात्यन् ! (योषाजारियन्, त्रियम्) "योष-यति आत्मानि प्रीतिमृत्पाद्यतीतियोषा रात्रिः तस्या जागेजागय-ताचन्द्रस्तम्" । चन्द्रमा के समान सर्वित्र (आजिम्) प्राप्त करने योग्य (हितम्) सब का हित करने वाळे आप (यथा, अगन्) जिस प्रकार प्राप्त हो जायँ उसी प्रकार (गावः) इन्द्रिय हतिर्थे (अभ्यन्पत) आप को विषय करती हैं॥

भावार्थ —— इस पत्त्र में कमेयोगी और ज्ञान योगियों की ओर से परमात्मी की प्रार्थना कथन की गयी है और परमात्मी कृष्यित की कुलना चन्द्रमा के साथ की अर्थात जिस मकार चन्द्रमा आहादक होने से सर्व पिय है इसी प्रकार परमात्मा भी आहादक होने से सर्व पिय हैं कई एक टीकाकार "योपाजारम्" के अर्थ स्त्री के जार के करते हैं अर्थात् जैसे स्त्री को अपना पार प्यारा होता है उसी प्रकार मुझ उपासक को तुम प्यारे हो। पहले तो यह हुटान्त विषय है क्योंकि स्त्री को सर्वदा पार प्यारा नहीं लगता किन्तु जब तक मोहमयी युवावस्था रहती है तभी तक प्यारा लगता है। और दूमरे जार शब्द के अर्थ सर्वत्र वेद मन्त्रों में तमोनिवर्तक आहादक गुण के हैं जैसा कि 'स्वसारं जारो उन्येति पश्चात्" इस मन्त्र में जार के अर्थ आहादक गुण के ही सब भाष्यकारों ने किये हैं, इससे स्पष्ट सिद्ध है कि योपाजार यहां चन्द्रमा का नाम है किसी लक्ष्यट कामी पुरुष का नहीं ॥५॥

असमे धेहि द्युमद्यशी मुघवंद्भचश्च मही च । सुनिं मेघामुत अवंः ॥ २ ॥ २२ ॥ असमे इति । धेहि । द्युऽमत् । यशः । मुघवत्ऽभ्यः । चु । मह्यं । चु । सुनिं । मेधां । उत्त । अवः ॥६॥

पदार्थः — हे परमातमन्, त्वम (असमे) असम्यं ( द्युमत्, यशः, धेहि ) दीतिमत् यशो देहि (मधवद्भ्यः) कर्मयोगिभ्यः ( महां, च ) महां च ( सानिं ) धनं ( मेघां ) बुाईं ( उत, श्रवः च ) सुन्दरकीर्ति च देहि ।

पद्र्शि—हे परमात्मन् ! आप (अस्मे) मेरे छिये (द्युमत् यगः, घेहि) दीनित्र वाके यग्न को दीजिये (मघनद्यः, च) कर्मयोगियों के लिये और रम्ब, च) मेरे छिये (सानिम्) धन को (भेधाम्) बुद्धि को तथा (उन श्रवः) सुनद्दर कीर्ति को दीजिये॥

भावार्थ--कर्वयोग और ज्ञानयोग के द्वारा परमात्मा निम्निक खित गुणों का प्रशन करता है। धन, बुद्धि, सुकीर्ति इत्यादि ।

इति द्वात्रिंशत्तमं सृक्तं, द्वाविंशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ३२वां सूक्त और २२वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्चस्य त्रयस्त्रिशत्तमस्यमूक्तस्य-

१ —६ त्रित ऋषिः । पवमानः सोमा देवता । छन्दः—१ ककुम्मती गायत्री । २, ४, ५ गायत्री । ३, ६ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अधुना ईश्वरप्राप्तये ज्ञानकर्मोपासनापराणि त्रीणि वचांसि निरूप्यन्ते । अब ईश्वरप्राप्ति के छिये ज्ञान, कर्ष, उपासना विषयक तीन वर्शणयें कहीं जाती हैं॥

प्र सोमांसो विषश्चितोऽषां न यैल्यूर्वियः । वर्नानि महिषा ईव ॥१॥

प्र । सोमांसः । विषःऽचितः । अयां । न । यृति । ऊर्मयः । वनांनि । महिषाःऽईव ॥ ।।।

पदार्थः—( अपाम् ऊर्मयः न ) यथा वीचयः प्रकृत्या चन्द्रं प्रति समुच्छलति ( बनानि, महिषाः, इव ) यथा च महात्यानः प्रकृत्या सर्क्षाश्रयन्ते तथा ( सोमासः, विपश्चितः, प्रयन्ति ) सौम्याः विद्यांसो ज्ञानकर्गोपासनावोधिका वेदवाचः समाश्चयन्ति ।

पद्रार्थ:——(अप। म्, ऊर्गयः, न) जैसे समुद्र की छहरे स्वभाव हीं से चन्द्रसा की ओर उछलतीं हैं और (बनानि, महिपा, डव) जैसे महात्मा लोग स्वभाव ही ये भनन की और जाते हैं इर्पा पकार (सो-मासः, विपश्चितः यन्ति) योम्य स्वभाव बाले विद्वान् ज्ञान, कर्म, उगा-सना वोषक वेद वाणी की ओर लगते हैं।

भावार्थ--वेद रूपी वाणी में इस प्रकार आकर्षण शक्ति है जैभी कि पूर्विमा के चन्द्रपा में आकर्षण शक्ति होती हैं। अर्थात पूर्विमा को चन्द्रभा के आहारक धर्म की ओर, सब छोग प्रवाहित होते हैं इसी प्रकार ओजिस्त्रिनी बेदबाक् अपनी ओर बिपल हांग्र बाले लोगों को खींचती हैं।

अभि द्रोणानि बुभ्रवेः शुक्रा ऋतस्य घारया । वाजं गोमतमक्षरन् ॥ २ ॥ अभि । द्रोणानि । बुभ्रवः । शुक्राः । ऋतस्य । धारैया । वार्जं । गोऽमैतं । अक्षरन् ॥२॥

पदार्थः--( बभ्रवः ) ज्ञानकर्मेषासनज्ञाः (शुक्राः ) पवित्रान्तःकरणाः विद्वांसः ( ऋतस्य, धारया ) सत्यस्य स्रोतसा ( अभि, द्रोणानि ) सत्पात्राणि उपिददय ( वाजम्, गोमन्तम् ) तेषामनेकधैश्वर्याणे ( अक्षरन् ) वर्द्धयन्ति ।

पद्धि—( बश्रवः ) ज्ञान, कर्म, उपामना को धारण करने वाले ( श्रुकाः ) पत्रित्र अन्त करण वाले विद्वान् ( ऋतम्य, धारया ) मचाई की धारा से ( अभि, द्रोणानि ) मत्पात्रों के प्रति उपदेश देकर ( वाजम्, गोमन्तम्) उनके अनेक प्रकार के ऐर्ध्य को ( अक्षरन् ) बढ़ाते हैं ॥

भावार्थ — जो लोग वेद विद्या का सद्पदेश देते हैं, उनके सदु-पदेश से सब प्रकार के अन्नादिक ऐश्वर्य बढ़ते हैं ॥२॥

सता इन्द्रांय वायवे वरुणाय मुरुद्धाः । सोमां अंर्षति विष्णवे ॥ ३ ॥

सुताः । इंद्राय । वायवे । वर्रुणाय । मुरुत्ऽभ्यः । सोमाः। अर्षति । विष्णवे ॥३॥

पदार्थः — ( मरुद्भ्यः, सुताः, सोमाः ) विद्विद्धिः ज्ञान कर्मोपासनासिद्धिगमिता विद्वांसः ( विष्णवे, अर्षन्ति ) सर्व-व्यापकस्य पदमधिगच्छन्ति यः परमात्मा ( इन्द्राय ) परमेश्वरः तथा ( वायवे ) सर्वव्यापकः ( वरुणाय ) सर्वेषां सेव्यश्वास्ति । पद्धि—( मरुद्धः, स्रुताः, सोमाः ) विद्वानों स कर्मोपासना सं सिद्धि को प्राप्त हुये विद्वान् ( विष्णवे, अपेन्ति ) सवच्यापक परमात्मा के पदको प्राप्त होते हैं। जा परमात्मा ( इन्द्राय ) "इन्द्रित परमैश्वयं प्राप्तितिनिद्धः" परमैश्वयं सम्पन्न हैं तथा ( वायच ) 'वाति गच्छिति सर्वत्र व्याप्तातीति वायुः" सर्वव्यापक हैं। वरुगाय ) "व्रियते सं भज्यते जनैरिति वरुणः" सव को भजनीय है उसको प्राप्त होते हैं।

भावार्ध-- तिन छोगों ने माता पिता और आचार्य से सिद्धि को प्राप्त किया है वे ज्ञान कर्ष उपासना द्वारा ईश्वर को उपलब्ध करते हैं ॥३॥

तिस्रो वाच उदीरते गावी मिमंति धेनवः । इरिरोति कनिकदत् ॥ ४ ॥

तिस्रः । वार्चः । उत् । ईर्ते । गार्वः । मिम्ति । धेनर्वः । हिरंः । एति । कनिकदत् ॥४॥

पदार्थः—( घेनवः, गावः ) इन्द्रियवृत्तयः (तिस्रः, वाचः उदीरते, मिमन्ति ) तिस्रोः, वाचः समुचारयन्तः परमात्मानं प्रापयन्ति ( हरिः ) स च परमात्मा ( कनिऋदत्, एति ) गर्जन् तेषां ज्ञानविषयो भवति ।

पदार्थ--(धेनवः, गावः) इन्द्रियद्यत्तियं (तिस्रः, वाचः उदी-रते, मिमन्ति) तीनों वाणियों को उच्चारण करती हुथीं परमात्मा का साक्षास्कारकराती हैं (हिरः) और वह परमात्मा (किनकदत्, एति) गर्जना हुआ उनके ज्ञान का विषय होता है।

भावार्थ-- जो छोग वैदिक सुक्तों द्वारा वर्णित परमात्मा के

स्त्रक्य को अपने ध्यान में लाना चाहते हैं वे भन्नीभांति परमास्ता का लाक्षात्कार करते हैं। तास्पर्य यह है कि परमात्मा शब्दगम्य है तकों से उगका माक्षात्कार नहीं होता क्यों के तर्क की कोई आस्था नहीं पथम की तर्क को द्वितीय किसकी अधिक बुद्धि है काट देता है द्वितीय की तर्क को तृतीय तृतीय की तर्क को चत्या। और वेद पूर्ण पुरुष का ज्ञान है इस लिये उस में यह दोष नहीं ॥४॥

अभि व्रद्धीरनृषत यहीर्ऋतस्यं मातरः । गर्मुज्यन्ते दिवः शिशुंम् ॥ ५ ॥ अभि । ब्रह्मीः । अनुषत । यद्दीः । ऋतस्यं । मातरः ।

मुर्मुज्यंते । दिवः । शिशुं ॥५॥

पदार्थः —(ऋतस्य, मातः) सत्योत्पादिकाः (यह्वीः, ब्रह्मीः) अतिविस्तृताः परमात्मसम्बद्धा वेदवाचः (अभि, अनूषत) स्ववक्तारं विभुषयन्ति मर्भृष्यन्ते, (दिवःशिशुम्) ब्रह्मचारिणं च पवित्रयन्ति ।

पद्धिं — (ऋतस्य, मातरः ) सत्य को उत्यक्त करनेवाछी । यहीः बद्धीः ) अति हित्तृत परमात्म पम्चयी वेदवाणिर्ये (अभि, अनूषत) अपने वक्ता को विभूषित कर देती हैं (पर्मृज्यन्ते, दिवः शिशुम्) और ब्रह्मचारी को पवित्र कर देती हैं।

भावार्थ – वेद वाणियं परमात्मा के साथ वाच्यवाचक पावसम्बन्ध से रहती हैं इसी लिये इन को ब्रह्मी कहा गया है जिसा कि गीता में "एषा ब्राह्मी स्थितिः पार्थ नैनां प्राप्य विमुद्यति" जिस प्रकार पुरुष ब्राह्मी स्थिति को पाकर मोह को नहीं प्राप्त होता इसी प्रकार वेद वाणियें पुरुष के अज्ञान को सर्वथा लिख मिश्र स्थ देती हैं। (५।)

रायः संमुद्रांश्चतुरोऽस्मभ्यं सोम विश्वतः । आ पंत्रस्व सहस्रिणंः ॥ ६॥ २३॥

रायः । समुद्रान् । चृतुर्रः । अस्मर्भ्यं । सोम् । विश्वतः । आ । पवस्व । सहस्रिणः ॥६॥

पदार्थः — ( सोम ) हे परमात्मन्, ( सहस्रिणः, र यः ) विविधिश्वर्यान् ( चतुरः ममुद्रान् शब्दरूपजलानां वेदवारिधीन् ( असम्यम् ) नः ( विश्वतः ) सुतरां ( आ, पवस्व ) देहि ।

पद्श्य--(सोप) हे परमात्मन् ! (सहस्निणः, रायः ) अनेक प्रकार के ऐश्वर्ष वाले (चतुरः: समुद्रान् ) शब्द रूपी जल के चारो वेद रूपी समुद्रों को (अस्त्रम्पम् ) हमारं लिये (विश्वतः ) भली प्रकार (आ, पत्रस्व ) दीजिये ॥

भावार्थ-परमात्मा के पास नाना मकार के रज्ञों के भरे हुये अनन्त समुद्र हैं परन्तु शब्दार्णवरूप समुद्रों से सब प्रकार के ऐश्वर्ष उत्पन्न होते हैं इस से परमात्मा से शब्दार्णवरूप समुद्र की प्रार्थना करनी चाहिये ॥६॥

इति त्रयस्त्रिंशत्तमं मूक्तं त्रयोविंशो वर्गश्च समाप्तः।

३३ वां सुक्त और २३ वां वर्ग समाप्त हुना ॥

अथ परमात्वनोऽङ्कतमत्ता वर्ण्यते । अव परमात्मा की अङ्कतसत्ता वर्णन की जाती है। अथ षड्चस्य चतुस्त्रिशत्तमस्य सूक्तस्य-

१—६ त्रित ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, २, ४ निचृद्गायत्री ३, ५, ६ गायत्री । षडुजः स्वरः ॥

> प्र सुवानो धारंया तनेंदुंहिन्वानो अर्षिति । रुजद्दळहा व्योजसा ॥ १ ॥

प्र । सुवानः । धारंया । तनां । इन्दुः । हिन्वानः । अर्षेति । रुजत् । हुरुहा । वि । ओजंसा ॥ १ ॥

पदार्थः — (इन्दुः) परमैश्वयंवान् स परमात्मा (हृव्हा, विरुजत्) अज्ञानानि नाशयन्, (धारया, प्रसुवानः) स्वाधिकर-णसत्त्वया सर्वमुत्पादयन्, (हिन्वानः) सर्व प्रस्यन् (तना, अर्षति) एति इस्तृनं ब्रह्माण्डं व्याप्नोति ॥ १ ॥

पद्धि—(इन्दुः) वह परमैश्वर्य वाळा परमात्मा (ओजसा) अपने पराक्रम से (हुल्हा. विरुज्ञत्) अज्ञानों को नाग्न करता हुआ (धारया, प्रसुवानः) अपनी अधिकरणरूपसत्ता से सब को उत्पन्न करता हुआ (हिन्दानः) सब की प्रेरणा करता हुआ (तना, अर्षति) इस विस्तृत ब्रह्माण्ड में व्याप्त हो रहा है॥ १॥

भावार्थ — परमात्मा की ऐसी अङ्घत सत्ता है कि वह निरवयव होकर भी संपूर्ण सावयव पदार्थों का अधिष्ठान है, उभी के आधार पर यह चराचर जगत् स्थिर है, और वह सर्व प्रेरक होकर कर्म रूपी चक द्वारा सब की प्रेरणा करता है ॥ १ ॥

> सुत इंद्रीय वीयवे वरुणाय मुरुद्धाः । सोमो अर्षति विष्णवे ॥२॥

सुतः । इंद्रीय । वृायवे । वर्रुणाय । मुरुत्ऽभ्यः । सोर्मः । अपेति । विष्णवे ॥ २ ॥

पदार्थः—( सुतः, सोमः ( स्वयम्भः परमात्मा) इन्द्राय) ज्ञानयोगिने; ( वायव ) कर्मयोगिने; ( वरुणाय ) उपदेशकाय; ( मरुद्भ्यः ) विद्रद्गणेभ्यः ( विष्णवे ) अनेकशास्त्रप्रविष्टविदुषे च ( अषीते ) आगत्त्य तत्रमवनामन्तःकरणेषु आविभवति ।

पदार्थ--'सनः, सोंमः) स्वयम्भू परमात्मा (इन्द्राय) ज्ञान योगी के लिये (वायवे) कर्षयोगी के लिये (वरुणाय) उपदेशक के लिये (मरुद्राः) विद्वद्वणों के लिये (विष्णवे) अनेक शास्त्रों में प्रविष्ठ विद्वान के लिये (अर्षति) आकर उनके अन्तः करण में प्राप्त होता है।

भावार्थ — यद्यापे परमात्मा व्यापक होने के कारण सर्वत्र विद्य मान है तथापि उसकी अभिव्यक्ति कर्मयोग, ज्ञानयोग तथा अन्य साधनों द्वारा जिन लागों ने अपने अन्तः करण को निर्मल किया है उनके हृदय में विशेष रूप से होती है ॥ २ ॥

वृषाणं वृषाभिर्यतं सुन्वन्ति सोम्मद्रिभिः । दुहन्ति शक्मना पर्यः ॥ ३ ॥ वृषाणं । वृषऽभिः । यतं । सुन्वंति । सोमं । अद्रिऽभिः ।

दुहन्ति । शक्मंना । पर्यः ॥ ३ ॥

पद्र्शः--विद्वांमः (वृषाणं) सर्वकामदं (सोमं) पर-रात्मानं (यतं) बुद्धिविषयं विधाय (वृषभिः, अद्विभिः) अखि-लकाममापिकाभिः इन्द्रियत्विभिः (शक्मना) ज्ञानयोगेन कर्म-योगेन च (सुन्वन्ति / प्रेरयन्तः (पयः) ब्रह्मानन्दं (दुहन्ति) अनुभवन्ति ।

पद्धि——विदान छोग ( द्याणम् ) सब काश्नाओं के देनेवा छे । सोमम् ) परमात्मा को ( यतम् ) ज्ञान का विषय बना कर द्यमिः, अदि।भः । अख्विलकामनाओं की साधक इन्द्रिय द्वतियों द्वारा 'श्वनमना । ज्ञानयांग और कर्म योगद्वारा ( सुन्वन्ति ) भेरणा करते द्वये (पयः ) व्यमानन्द का (दृशन्ति ) दृश्ते हैं।

भाज् र्थ-- को लोग कर्षयोगी तथा ज्ञानयोगी बन कर अभ्याम करते हैं व ही लोग ब्रह्मामृत छप दुग्य को परमात्मरूपकामधेनु से दोहन करते हैं अन्य नहीं ॥ ३ ॥

> भुवंत्रितस्य मज्यों भुवदिन्द्रांय मत्सरः । सं रूपेरज्यते हरिः॥ ४॥

भुवत् । त्रितस्यं । मर्ज्यः । भुवत् । इन्द्रश्य । मृत्सूरः । सं । रूपैः । अज्यते । हरिः ॥ ४ ॥

पद्ार्धः --परमात्मा (त्रितस्य) श्रवणमनननिविध्यासनैः त्रिभिः साधनैः ( मर्ज्यः, भुवत् ) उपासनीयः ( इन्द्राय, मत्सरः, भुवत् ) विज्ञानिभ्यः आह्वादजनकश्चास्ति तथा (हरिः, रूपैः, समज्यते ) पापदामनः परमात्मा ब्रह्माण्डरूपैः स्वकार्थैः अभिन्यक्तो भवति । पद्मार्थ (त्रितस्य) श्रवण, मनन, निदिध्यासन इन तीनों साधनों से (मर्ज्यः, ध्रवत्) उपासनीय है, ौर (इन्द्राय, मन्सरः, ध्रवत्) विद्वानियों के लिय आहादकारक है । था (हारेः, रूपैः समज्यते) पाप नाज्ञक परवात्मा अपने ब्राह्माण्डरूप कार्यों से अभिन्यक होता है॥

भावार्थ — परमात्मा की रचना से उमकी सत्ता का स्पष्ट प्रमाण मिछता है अर्थात जो नियम इस ब्रह्मण्ड में पाये जाते हैं उनका नियन्ता वही अवस्य मानना पढता है उस नियन्ता का साक्षात्का स्थानियपदिसाधनों द्वारा होता है अन्यथा नहीं ॥ ४ ॥

> अमीमृतस्यं विष्टपं दुहते पृश्चिमातरः । चारुं प्रियत्तमं हविः ॥ ५ ॥

अभि । ई । ऋतस्यं । विष्टयं । दुह्ते । पृक्षिऽपातरः । चारुं । प्रियऽर्तमं । हविः ॥ ५ ॥

पदार्थः — ( पृक्षिमातरः ) कर्भयोगिनो विद्यांसः (ऋतस्य विष्टपम्, ईम् ) स्नत्यस्यदं परमात्मानम् ( चारु ) सुन्दरम् (प्रि-यतमम् ) अतिप्रियम् ( हविः ) शुभकर्म ( अभिदुहतं ) अभ्यर्थयन्ते ।

पदार्थ — (पृश्चिमातरः) कमेयोगी विद्वान् (ऋतस्य, विष्ठपं, ईम्) सत्य के स्थान परमात्मा से (चारु) सुन्दर (प्रियतमम्) अतिविद्य ( शविः) श्रुमकर्ष की ( अभिदुहते ) भकी मकार मार्थना करते हैं।

भावार्थ — कर्म्योगी पुरुष अपने कर्मों से उसका साक्षात्कार अर्थात् उपासनाकर्मद्वारा उसकी सत्ता को छाभ करते हैं। समेनमंद्धता रूमा गिरो अर्षन्ति सुस्रुतेः । धृनूर्वाश्रो अवीवशत् ॥ ६३॥ २४॥ सं । एनं । अर्द्धताः । इमाः । गिर्रः । अर्षुति । सृऽस्रुतेः ।

धेनुः । वाश्रः । अवीवशत् ॥ ६ ॥

पद्र्याः—(सस्रुतः) विशेषाः विशेषाः (अहुताः) निक्वपंदं कृताः (इमाः, गिरः) एताः कमयोगिनां स्तुतयः (एनं,
समर्षन्ति) इमं परमात्मानं प्राप्नुवन्ति (बाश्रः) स च परमातमा तेभ्यः कमेबोगिभ्यः (धेदः) अभीष्टमनोरथं दातुं सदोध-,
तिस्तिष्ठति।

पदार्थ — (सञ्चतः) आकाञ्च में फैलती हुई (अहुताः) निष्क-पटभाव से की हुई (इवाः, गिरः) कर्मयोगियों द्वारा की हुई स्तुतियें (एनम्, समर्पन्ति) इस परमात्मा को प्राप्त होती हैं (वाश्वः) और वह वेदोत्पादक परमात्मा (धेन्ः, अवीवशत्) उन कर्मयोगियों के क्रिये अभीष्ठ कामनाओं के देने को उद्यत रहता है।। ६।।

भावार्थ--ग्रम सङ्करपों के मन में उत्पन्न हो जाने से परमात्मा उनका फळ अवस्थमेव देता है।

तात्पर्ध्य यह है कि उपासना, प्रार्थना भी एक प्रकार के कर्म हैं उनका फळ उनको अवश्य निकता है। इसकिये प्रार्थना केवळ मांगना ही नहीं, किन्तु एक प्रकार का कर्म है वह निष्फळ कदापि नहीं जा सकता ॥ ६॥

इति चतु स्त्रिशत्तमं मूक्तं चतुर्विशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ३४वां स्क और २४वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षडुचस्य पञ्चित्रं शत्तेमस्य सुक्तेस्य-

१—६ प्रभृवसुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २, ४-६ गायत्री । ३ विशाङ्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा धर्मादिदातृत्वेन वर्ण्यते—
अब परमात्मा का धर्मादिदातृत्वेन वर्णन करते हैं:

आ नेः पवस्व धार्रया पर्वमान र्यिं पृथुम् ।
यया ज्योतिर्विदासि नः ॥१॥

आ । नः । पुवस्व । धारंया । पर्वमान । रुयिं । पुर्धु । यया । ज्योतिः । विदासिं । नः ॥१॥

पदार्थः — (पवमान) हे सर्वस्य पवितः परमात्मन्, (नः, धारया, आपवस्व) अस्मान् आनन्दस्य धारया सुष्ठु पुनातु (र्रायं, पृथुं) महदैश्वर्यं च देहि (यया, नः, ज्योतिः, विदासि) ययानन्दधारया भवान् ज्ञानप्रदोऽस्ति ।

पदार्थ — (पबमान) हे सबको पवित्र करनेवाळे परमात्मन् ! (नः, भारया. आपवस्व) इमको आप सानन्द की धारा से भर्छी प्रकार पवित्र करिये (रविष्, पृष्टुष्ट्) और बड़े भारी पेश्वर्य की दीजिये (यया, नः, ज्योति:, विदासि) उसी आनम्द की धारा से आप ज्ञान-पद हैं।

भावार्थ--जो पुरुष अपने आप को परमात्मज्ञान का पात्र बनाते हैं परमात्मा उन्हें आनन्द की द्वाष्टि से सिक्षित करते हैं ॥१॥ इन्दों समुद्रमीङ्खय् पर्वस्व विश्वमेजय ।

रायां धर्ता न ओजंसा ॥२॥

इन्दो इति । समुद्रंऽईंखय । पर्वस्त । विश्वंऽएजयः । रायः । धर्ता । नः । ओजेसा ॥२॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यशालिन् (समुद्रमीखय) हे अन्तिरिक्षादी व्याप्त, (विश्वनेजय, ओजमा) हे स्वव्रतापेन लोकमाश्वर्ययन् ! परमात्मन् , लं (रायः, धर्ता) सम्पूर्णधनादी-श्वर्याणां धारकोऽसि (नः, पवस्त्र) भवान् असम्यं धनादीश्वर्य दत्त्वा पवित्रयतु ।

पद्धि—'उन्दो) हे परमैश्वर्यशाली परमात्वन ! (समुद्रमीख्य) हे अन्तिरिक्षादि लोकों में ज्याप्त ! (विश्वपंत्रय, ओजमा) हे अपने प्रताप से संसार को चिकित करनेवाले ! (राय:, धर्ता) आप सम्पूर्ण धनादि ऐश्वर्यों को घारण करनेवाले हें (न:, पवस्व) आप हमको धनादि ऐश्वर्य का दान करके पवित्र करिये ।

भावार्थ-परमात्मा की कृषा मे ही धनादि सब ऐश्वर्य पुरुष को पाप्त होते हैं इम लिये पुरुष को सदैव परमात्मपरायण होने का यन करना चाहिये ॥ २ ॥

त्वयां वीरेणं वीरवोऽभि ष्यांम पृतन्यतः । क्षरां णो अभि वार्यम् ॥३॥ त्वयां । वीरेणं । वीर्ऽवः । अभि । स्याम् । पृतन्यतः । क्षरं । नः । अभि । वार्यं ॥३॥ पदार्थः -- (वीग्वः) हे वीराणामधिपते परमात्मन्, (वीरेण, लया) सर्वोत्तमपराक्रमवता भवता वयं (पृतन्यतः, अभिष्याम) संग्राममिच्छतः रात्रून् पराजयेम (नः वार्यम्, अभिक्षर) लमस्मभ्यं प्रार्थनीयं पदार्थं देहि।

पदार्थ-(वीरवः) हे वीरों के अधिपति परमात्मन्! (वीरेण, त्वचा) मर्वोपिर पराक्रपवाळे भाग के द्वारा हम (पृतन्यतः, अभिष्याम) मंग्राम की इच्छा करनेवाळे श्रवुओं को पराजित करें (नः, वार्यम्, अभिक्षर्) आंप इंमको अभिळिषितपदार्थों को दीनिये ॥३॥ -

भावार्थ — जो लोग अन्यायकारी शत्रुओं के विजय करने का सङ्गलप रखते हैं, पंरमात्मा उन्हें अन्यायकारियों के दमन का बल प्रदान करता है ताकि अन्यायकारियों को मर्दन करके वे संसार में न्याय क्या प्रचार करें ॥३॥

प्र वाज्ञिमन्दुंरिष्यित् सिर्पासन्वाज्ञसा ऋषिः । त्रुता विदान आयुंघा ॥४॥

प्र । वार्जं । इन्दुः । <u>इ</u>ष्यति । सिसांसन् । बाज्ऽसाः । ऋषिः । व्रता । विदानः । आयुंघा ॥४॥

पदार्थः—(इन्दुः) मर्वेश्वर्यः (सिषासन्) स्वमक्तेभ्य रपृह्यन् (वाजसाः) अखिलेश्वर्ययुक्तः (ऋषिः) सर्वब्रह्माण्डस्य द्रष्टा (वता, आयुधा, विदानः) मर्वेः कर्माभिः आयुधेश्च सम्पन्नः परमात्मा (वाजं, प्रेष्यति) स्वभक्तेभ्यः सर्वप्रकारमैश्वर्यं ददाति।

पदार्थ-- (इन्दुः) सर्वैश्वर्यवाला (सिषासन्) अपने अक्तों की

चाइनेवाछा (वानसाः) अखिछ ऐश्वरों से युक्त (ऋषिः) सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों का साक्षी (व्रता, आयुषा, विदानः) सम्पूर्ण कर्मी तथा आयुषों से सम्पन्न परमात्मा (वाजम्, प्रेष्यति) अपने भक्तों को सब मकार के ऐश्वर्य को देता है।

भावार्थ--परमात्मा सन्मार्गगामी दुरुषों को सम्पूर्ण ऐश्वय्यों का मदान करता है जो लोग परमात्मा की अन्हा मान कर उसका अनुहान करते हैं वही परमात्मा के मक्त व सदाचारी कहजाते हैं अन्य नहीं ॥४॥

तुं गीभिनीचमीङ्ख्यं पुनानं वासयामिस । सोमं जनस्य गोपितिम् ॥५॥

तं । गीःऽभिः । वाचंऽईंखयं । पुनानं । वासयामसि । स्रोमं । जनस्य । गोऽपंतिं ॥५॥

पदार्थः — (वाचमीङ्खयम् ) वेदवाक्षु निवसन्तम् (पुनानम् ) सर्वे पवित्रयन्तम् (जनस्य, गोपितम् ) मानुषेन्द्रिय-वृत्तीः प्रेरयन्तम् (तं, सोमम् ) तं परमारंमानम् (गीर्भिः ) स्तुतिभिः (वासयामि ) स्वान्तः करणे निवासयामः ।

पदार्थ-- वाचनिक्खयम् ) वेदवाणी में निवास करने वाळे (पुनानम् ) सब को पवित्र करने वाळे (जनस्य, गोपितिम् ) मनुष्यों की इन्द्रिय द्वत्तियों की प्रेरणा करने वाळे (तं, सोमम् ) उस परमात्मा को (गीभिं:) स्तुतियों द्वारा (वासयामिस ) अपने अन्तःकरण में वसाते हैं।

भवार्थ — परमात्मा के स्वअन्तः करण में धारण करने का उपाय यह है कि पुरुष उस के मद्गुणों का चिन्तन करके उसके स्वरूप में मन्न हो जाय उसी का नाम परमात्मनानि वा परमात्मनोग है।।।।

## विश्वो यस्त्रं ब्रुते जनी दाधार् धर्मणुस्पतेः। पुमानस्त्रं पृभूवंसोः ॥धारपा।

विश्वः । यस्यं । बृते । जनः । दाधारं । धर्मणः । पतेः । पुनानस्यं । पृभुऽवंसोः । ॥६॥२५॥

पदार्थः—( यस्य ) यस्य ( धर्मणस्पतेः ) धर्मरक्षकस्य ( प्रनानस्य ) लोकस्य पनित्रयितुः ( प्रभृतसोः ) अनन्तैश्वर्यस्य परमात्मनः ( व्रते ) भक्तौ ( विश्वः ) सर्वेश्वर्याभिलाषिणः ( मनः, दाधार ) स्त्रस्त्रमनांसि धारयन्ति तं परमात्मानं स्वहृदि धारयामः।

पदार्थ—( यस्य ) जिस (धर्मणस्पतेः ) धर्म को पाळन करने वाळे (पुनानस्य ) संसार को पवित्र करने वाळे (प्रभूवसोः ) अनन्त ऐश्वर्य वाळे परमात्मा की (ब्रेत ) भक्ति में (विश्वः ) सम्पूर्ण ऐश्वर्या भिळाषियों का गण (मनः, दाधार ) अपने २ मन को धारण करता है उस परमात्मा को अपने हृदय में बसाते हैं।

भावार्थ--परमात्मा के नियम में ही सब सुर्ग्यादि पदार्थ अपने अपने धम्मों को धारण करते हैं अर्थात् उसके नियमों का कोई भी उळ्चन नहीं कर सकता। उस परमात्मा के महत्व को स्वहृदय में भारण करना बद्धेक पुरुष का कर्त्तन्य है।।६।।

इति पंचत्रिं सतमं सूक्तं पञ्चिविशो वर्गश्च समाप्तः ।

ः यह ३५ सां खुक और २५ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ वड्ऋ नस्य षट्त्रिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१—६ प्रभूवसुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ पाद निचृद्गायत्री । २, ६ गायत्री । ३—५ निचृद्गायत्री ॥ पर्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः शक्तिद्वयाश्रयत्वं वर्ण्यते-

अब परमात्मा को रै और प्राण रूप शक्ति का आधार रूप से वर्णन करते हैं:—

असर्जि रथ्यो यथा पृतित्रे चम्बीः सुतः। काष्मेन्वाजी न्यंक्रमीत् ॥१॥

असर्जि । रथ्यः । यथा । पृतित्रे । चुम्भोः । सुतः । कार्ष्मेन् । वाजी । नि । अकुमीत् ॥१॥

पदार्थः — (१९यः) सर्वगितिशीलपदार्थेभ्यो गितदः परमात्मा (चम्बोः, सुतः) रैप्राणरूपयोद्देयोः शक्त्योः प्रसिद्धः किंच सः (यथा, असिर्जि) पूर्ववत् सर्वे लोकं समजीजनत् अथ च (बाजी) प्रचलः सः (पिवित्र, कार्ष्मन्, न्यक्रमीत्) अर्चनया स्वाक्ष्पणसमर्थानां भक्तानां पिवित्रे हृदय आगल्य विराजते ।

पद्भि—(१४प) सब गित श्रीक पदार्थों को गित देन बाका वह परमात्मा (चम्बोः, मुतः) रै और माणरूप दोनों चिक्तियों में मिसद्ध है। और उसने (यया, अमार्जि) पूर्ववत् सब संसार को पैदा किया और (वाजी) श्रिष्ठवक बाका वह परमात्मा (पिवन्ने, कार्ध्मन्, न्यक्रमीत्) भन्न द्वारा उसको आकर्षण करने वाके भक्तों के पिवन्न हृदय मे आकर विराजमान होता है।

भाषार्थ — पश्चिष परमाहमा अपनी व्यापकता से मत्येक पुरुष के इत्यामें विद्यमान है तथापि जो पुरुष अपने अन्तः करण को निर्मेश्च रखते हैं उनके हृदय में उसकी स्फुट पतीति होती है इसी आभिमाय से कथन किया है कि वह मक्तों के हृदय में विराजमान है।।१॥

स विद्वाः सोम् जार्गृविः पर्वस्व देववीरितं । अभि कोशं मधुरचतम् ॥२॥ सः । विद्वः । सोम । जार्गृविः । पर्वस्व । देवऽवीः । अति ।

अभि । कोशं । मधुद्भचुतं ॥२॥

पदार्थः—( सोम ) हे भगवन्, ( सः ) पूर्वोक्तगुण-वान् लम् ( विद्वः ) सर्वप्रेरकः ( जागृविः ) नित्यः शुद्धो बुद्धो मुक्तस्वरूपश्चासि, किंच ( देववीः, अति ) सद्गुणसम्पन्नान् विदुषोऽतिकामयसे ( मधुरचुतम्, काञ्चम, अभिपवस्व ) लमा-नन्दप्रवाहं स्यन्दय ।

पद्धि—(सोप) हे भगवन्! (सः) वह पूर्वोक्त गुणसम्पन्न आप (विहः) सब के मेरक हैं और (जायुविः) नित्य शुद्ध सुक्त स्वरूप हैं (देववीः, अति) सदूगुणसम्पन्न विद्वानों को अति चाहने वासे हैं (पशुरचुनस्, कोश्रम्, अधिपवस्व) आप आनन्द के स्रोत को वहाइये।

भावार्थ — सम्पूर्ण वस्तुओं ये से परमात्मा है। एकमात्र आनन्द पय है। इसी के आनन्द को उपकृष्य करके जीव आनन्दित होते हैं। इसकिये इसी आनन्दरूप सामर से सुख की प्रार्थना करनी चाहिये।

> स नी ज्योतीिष पूर्वे पर्वमान वि रोचय । कत्वे दक्षांय नो हिन्न भशा

सः । नः । ज्योतीषि । पूर्व्य । पर्वमान । वि । रोच्य । कत्वे । दक्षांय । नः । हिनु ॥३॥

पदार्थः—(पूर्व्य, पवमान) हे सर्वस्य पवित्रयितः अनादं परमात्मन्, लम् (नः, ज्योतीषि अस्माकं बुद्धीः (विरोचय) प्रकाशिताः कुरु (नः) अस्मान् (कले, दक्षाय, हिन् (बलदाले यज्ञायोद्यताँ श्रविधेहि ।

पद्यि—(पूर्व्य, पवमान) हे सब को पवित्र करने वाले अनादि परमात्मन्!(नः, ज्योनींषि) आप हमारे ज्ञान को (विरो-चय) मकाशित की जिये (नः) और इमको (कत्वे, दक्षाय, हिनु) बल्जबट यज्ञ के लिये उद्यत की जिये।

भावार्थ — जो छोग परमात्मज्योति का ध्यान करते हैं, वे पवित्र होकर सर्देव ग्रुभ कामों में प्रष्टत रहते हैं।

> शुम्भमान ऋतायुभिर्मृज्यमाना गर्भस्त्योः । पर्वते वारे अव्यये ॥॥

शुम्भमोनः । ऋत्युऽभिः । मुज्यमोनः । गर्भस्त्योः ।पर्वते । वारे । अव्यये ॥४॥

पदार्थः — हे परमात्मन, भवान् (ऋतायुभिः) सत्य-प्रियैर्विद्वद्भिः (गभस्योः) स्वशक्तिभिः स्थितः (मृज्यमानः) उपास्यो भवति किंच (शुम्भमानः) अत्यर्थे शोभमानः (अञ्यये, वोर, पवते) स्वभक्तेभ्यः अविनाशिमुक्तिपदं ददाति। पदार्थ — हे परमात्मन ! आप (ऋतायुभिः) सत्य को चाहने वाक्रे विद्वानों से (गभस्त्योः) अपनी शक्तियों द्वारा स्थित होते हुए आप (मृज्यमानः) उपास्य हुं। (शुंभमानः । सर्वेषिः शोभा को माप्त होते हुये (अञ्यये, वारे, पबते ) अपने उपासकों के छिये अञ्यय मुक्ति पद का मदान करते हैं।

भावार्थ-- जो पुरुष शुभ काम करते हुए श्रवण, मनन निदि-ध्यासनादि साधनों में युक्त रहते हैं वे ग्राक्त पद के अधिकारी होते हैं।

> स विश्वां दाञ्जुषे वस्रु सोमों दिव्यानि पार्यिवा । पर्वतामान्तरिक्ष्या ॥५॥

सः । विश्वां । दाशुषे । वसुं । सोर्मः । दिव्यानि । पार्थिवा । पर्वतां । आ । अन्तरिष्ट्या ॥५॥

पदार्थः—(सः, सोमः,) ससौम्यो भवान् (दाशुषे) स्वभक्ताय (दिन्यानि) दिन्यानि (अन्तरिक्ष्या) अन्तरिक्षोद्-भवानि तथा (पार्थिवानि) भौमानि (विश्वा, वसु) सर्वाणि रत्नाधैश्वर्याणि (आपवताम्) ददातु ।

पदार्थ—(सः, सोमः) नह सौम्यस्त्रभाव वाळे आप (दाशुषे) अपने उपासक के लिये (दिव्यानि) दिव्य (अन्तक्ष्या) अन्तिरिक्ष में होने वाळे तथा (पार्थिवानि) पृथिवीलोक में होने वाळे (विश्वा, वसु) सम्पूर्ण रजादि ऐश्वर्यों को (आपवताम्) दीजिये॥

भावार्थ — जो छोग अपने स्वभाव को सौम्य बनाते हैं अर्थात् ईश्वर के ग्रुण, कर्म, स्वाभाव, को छक्ष्य रख कर अपने ग्रुण कर्म स्वभाव को भी उसी प्रकार का पवित्र बानाते हैं वे सब ऐश्वर्यों को प्राप्त होते हैं। आ दिवस्पृष्ठमंश्वयुर्गन्ययः सोम रोहसि । वीरयुः श्वंवसस्पते ॥६॥२६॥

आ । द्विः । पृष्ठं । अश्वऽयुः । गृब्युऽयुः । सोम् । रोहसि । वीरऽयुः । शवसः । पते ॥६॥

पद्रश्वः—(सोम, शवमस्पते) हे असाधैश्वर्षाश्विपते पर-मात्मन्, भवान् खोपासकाय (वीरयुः) वीरस्पृहः (अश्वयुः, गन्ययुः) अश्वभ्यो गोभ्यश्च स्पृहयति (दिवः, पृष्ठम् आरोहिस) किंच चुलोकस्यापि पृष्ठे विगजत ।

पद्यर्थ — (सोम, श्वनसम्पने) है अन्नादि एश्वर्यों के स्वाधिन् परमात्मन्! आप अपने उपासक के किये (वीरयुः) वीरों की इच्छा करने वाळे तथा (अश्वयुः, गव्ययुः) अश्व, गी आदिकों की इच्छा करने वाळे हैं (दिवः, पृष्ठम्, आरोइसि) और घुळोक के भी पृष्ठ पर आप विराजमान हैं।

भावार्थ--ईश्वर सदाचारी और न्यायकारी क्षीगाँ के क्षिय धारत्व वीरत्वादि धर्मों को धारण करता है। और गो, अश्वादि सब फ़ कार के धर्नों से उन्हें सम्पन्न करता है।

इति षट्त्रिंशत्तमं स्कं षड्विशो वर्गश्च समाप्तः ।

बह ३६ वां सुक्त और २६ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्ऋचस्य सप्तत्रिशतमस्य सूक्तस्य-

१-६ रहूगण ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१-३ गायत्री । ४-६ निचुद्वायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मना बाक्षसेन्यो रक्षणमुपदिस्यतेः-

अब परमारमा दुराचारियों से रक्षा का कथन करते हैं:---

स सुतः पीतये वृषा सोर्मः प्वित्रे अषेति । विमन्नशांति देवयुः ॥१॥

सः । सुतः । पीतये । वृषां । सोमः । पवित्रे । अर्षेति । विष्ठन्न । रक्षांसि । देवष्यः ॥१॥

पदार्थः — ( सुतः ) स्वयम्भः ( वृषा ) सर्वकामप्रदः ( सः, सोमः ) सः परमात्मा ( रक्षांसि, विझन् ) राक्षसान् विनाशयन् ( देवयुः ) देवान् इच्छन् च ( पीतये ) विदुषां तसये ( पवित्रे, अषिति ) तेषामन्तः करणेषु विराजते ।

पदार्थ--( स्रुतः ) स्वयम्भू ( हषा ) सर्व काममद (सः, सोमः ) वह परमात्मा ( रक्षांसि, विद्यन् ) राक्षसों को इनन करता हुआ और ( देवयुः ) देवताओं को चहिता हुआ ( पीतये ) विद्वामों की तृप्ति के छिये ( पवित्रे, अर्थति ) सनके अन्तः करण में विराजमान होता है ।।

भावार्थ परमात्मा दैवी सम्पति वाले पुरुषे के हृदय में आकर विराजमान होता है। और उनके सब विद्रों को हुर करके उनको कृतकार्य बनाता है। यद्यपि परमात्मा सर्वत्र विद्यमान है तथापि बहु

देवभाव को धारण करने वाले मनुष्यों को ज्ञान द्वारा मनीत होता है अन्यों को नहीं। इन आभेषाय से यहां देवताओं के हृदय में उसका निवास कथन कियागया है, अन्यों को नहीं ॥१॥

> स प्वित्रे विचक्षणो हरिर्र्षित धर्णसिः। अभि योनिं कनिकदत्त ॥२॥

सः । पुवित्रे । विऽचक्षणः । हरिः । अर्षति । धूर्णसः । अभि । योनिं । कनिकदत् ॥२॥

पदार्थः -- ( आभियोनिम ) प्रकृतिं सर्वामवष्टभ्य ( कनि-कदत् ) शब्दायमानः ( सः ) सः परमात्मा ( पवित्रे, अर्षति ) शुचिषु हृद्येषु निवसति किंच ( विचक्षणः ) सर्वद्रष्टाः; ( हरिः ) पापापनुदः ( धर्णासः ) सर्वेषां धाता चास्ति ।

पदार्थ-(अभियोनिम्) पश्चिति में सर्वत्र व्याप्त होकर (किन कदत्) शद्धायमान (सः) वह परमात्मा (पिनक्षेत्र, अर्थाते) पवित्रहृद्यों में निवास करना है और (विचक्षणः) सर्व द्रष्टा है (हिरः) पार्यों का हरने वाळा तथा (धर्णिसिः) सबको धारण करने वाळा है।।

भावार्थ--परमात्मा ही इन सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों का अधिष्ठाता तथा विधाता है।

> स वाजी रोचना दिवः पर्वमानो वि घावति । रुक्षोहा वारमञ्ययम् ॥३॥

सः । वाजी । रोचना । दिवः । पर्वमानः । वि । घावृति । रक्षःऽहा । वार्रं । अञ्ययं ॥३॥ पदार्थ—(सः) सः परमात्मा (वाजी) प्रबलः, (दिवः, रोचना) अन्तरिक्षस्य प्रकाशकः, (रक्षोहा) असतक- र्मिणां विहन्ता, (वारम्) सैविषां सेव्यः (अव्ययम्) अविनाशी चास्ति (पवमानः) एवम्भृतः परमात्मा सर्व पवित्रयन् (विधाविते) सर्वत्र व्यापकत्वेन वर्तते।

पद्धि——(सः) वह परमात्मा (वाजी) अत्यन्तवळ वाळा (दिवः, रोचना) तथा अन्तिरिक्ष का प्रकाशक है (रक्षोहा) असरकर्भियों का हनन करने वाळा (वारं) सब का भजनीय और (अन्ययम् अविनाशी है (पवपानः) एवम्भून परमात्मा, सबको पवित्र करता हुआ (विधावति) सर्वत्र न्याप्त हो रहा है।।

भावार्थ--सूर्य चन्द्रमादि सब छोक छोकान्तर उसी के प्रकाश से प्रकाशित होते हैं। स्वयंप्रकाश एक मात्र वही परमात्मा है। अन्य कोई वस्तु स्वतःप्रकाश नहीं।

> स त्रितस्याधि सानंवि पर्वमानो अरोचयत् । जामिभिः सूर्यं सह ॥४॥

सः । त्रितस्यं । अधि । सानंवि । पर्वमानः । अरोच्यत् । जामिऽभिः । सूर्ये । सह ॥४॥

पदार्थः—( सः ) सः परमात्मा ( त्रितस्य, अधिसानि ) सर्वे।पिर निपुणः, (पत्रमानः) लोकस्य पविता, (जामि।भेः, सह) तेजो।भेः सहितं ( सुर्थम्, अरोचयत ) सुर्थम् अदिदीपत ।

पदार्थ-(सः) वह परमात्मा (त्रितस्य, अधिसानवि) नीति-षालों में सर्वोपरि नेता है (पवमानः) छोकों को छद्ध करने वाछे उसी परमास्मा ने (जामिमिः, सह ) तेजों के सहित (सर्थम्, अरोचयत् ) सूर्य को दंदीप्यमान किया ।

भावार्थ --सब मकार की विद्यार्थ उसी परमारमा से निकर्ती है। और वही परमारमा राजनीति से राजभूमा का निर्माता तथा वि-

स वृत्रुहा वृषा सुतो वरिवोविददाभ्यः।

सोमो वार्जमिवासरत् ॥५॥

सः । बृत्रुऽहा । वृषां । सुतः । वृरिवःऽवित् । अदाभ्यः । सोर्मः । वार्जंऽइव । असरत् ॥५॥

पदार्थः—( वृत्रहा ) अज्ञानच्छेदकः ( वृषा ) सर्व कामदः ( सुतः ) स्वयंसिद्धः, ( विग्वोवित् ) विभृतिपदः, ( अ-दाभ्यः ) अदम्भनीयः ( सः, सोमः ) सः परमात्मा ( वाजम,

इव, असरत ) शक्तिरिव व्याप्नोति ।

पद्रार्थ--( दृत्रहा ) अज्ञानों का नाम्नक ( दृषा ) कामनाओं की वर्षा करने बाजा ( सुनः ) स्वयं सिद्ध ( वरिबोवित् ) ऐश्वयों का देने वाजा ( अदाभ्यः ) अदम्भनीय ( सः, सोमः ) वह परमात्वा ( वाजम्, इव असरत् ) शांक्ति की नाई व्यास हो रहा है।

भावार्थ — जिस मकार सूर्य ( दत्र ) मेर्घो को छिन्न भिन्न करके धरातळ को जळसे सुसिंचित कर देता है, इसी मकार परमात्या सब मकार के आवरणों को छिन्न भिन्न करके अपने ज्ञान कामकांत्र कर देता है॥९॥

> स देवः कविनेषितो भि द्रोणीनि धावति । इन्दुरिन्द्रीय मंहनी ॥६॥२७॥

सः । देवः । कृषिना । इषितः । अभि । द्रोणानि । धावाति । इन्द्रुः । इस्द्रीय । मृहना ॥६॥

पदार्थः — (सः ) सः परमात्मा (देवः ) दिव्य गुण-सम्पन्नः, (कावेना, इषितः ) विद्वद्भिः प्रार्थितः, (इन्दुः ) परमेश्वरः (मंहना ) महान् चास्ति सः (इन्द्राय, अभि, द्रोणानि ) विदुषामन्तःकरणेषु (धावति ) विगजते ।

पद्मर्थ--(सः) वहः परमात्मा (देवः) दिव्यगुणसम्पन्न है (किना, इषितः) विद्वानों द्वारा मार्थित होता है (इन्दुः) परम ऐश्विम सम्पन्न है (मंहना) महान् है (इन्द्राय, अभि, द्राणानि) विद्वानों के अन्तः करणोंमें (धावति) विराजमान होता है।

भावार्थ--यद्याप परमात्मा सर्वत्र विद्यमान है तथापि विद्या-मदीपसे जो छोग अपने अन्तःकरणोंको देदीप्यमान करते हैं उनके-हृदयमें उसकी अभिन्यक्ति होती है। इस अभिनायसे यहाँ परमात्मा का विद्वानों के हृदय में निवास करना कथन किया गया है।।६।।

> इति सप्तत्रिंशत्तमं मूक्तं सप्तविंशो वर्गश्च समाप्तः। यह ३७ वां स्क और २७वां वर्ग समाप्त हुआ।

अर्थ षेडुचस्य अष्टात्रिशत्तमस्य सुक्तस्य-

१—८ रहुगण ऋषिः ॥ पवमानः सोमो दैवता ॥ छन्दः-१, २, ४, ६, निचृद्गायत्री । ३ गायत्री । ४ ककुम्मती गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥ अथ प्रकारान्तरेण ईश्वरस्य गुणा उपदिश्यन्ते ।
अव प्रकारान्तरसे ईश्वरके गुण वर्णन करते हैं

एप उ स्य खुषा रथोऽव्यो वारेभिर्र्षति ।
गच्छन्वार्जं सहाम्रिणंम् ॥१॥

पुषः । ऊँइति । स्यः । वृषा । रथः । अन्यः । वारोभिः । अपीति । गच्छेन् । वाजं । सहस्रिणं ॥१॥

पदार्थः -- ( एषः, स्यः ) अयं परमात्मा ( रथः ) गित-शीलः, ( वृषा ) सर्वाभिलाषसाधकः, ( अन्यः ) सर्वस्य रक्षकः, ( सहस्रिणं, वाजम् अनन्ताः शक्तीः ( गच्छन् ) सम्पाद्यन् ( वागेभिः, अपिति ) माननीयैर्विबुधैः प्रकाशितो भवति ।

पद्धि——( एपः, स्यः ) यह परमात्मा ( रथः ) गतिश्वीक और ( दृशा ) सब कामनाओंका देनेवाला ( अन्यः ) तथा सबका रक्षकः है ( सहास्रिणय, वाजम् ) अनन्तशाक्तिसम्पन्न ( गच्छन् ) होता हुआ ( वारोभः, अपीत ) वरणीय विद्यानों द्वारा मकाश्चित होता है ।

भावार्ध--परमात्माका ज्ञान विद्वानों द्वारा इस संसारमें प्रचार पाता है, इस अभिपाय से परमात्मा ने उक्तमंत्र में विद्वानोंकी मुख्यता निरूपण की है ॥१॥

प्तं त्रितस्य योषंणो हिर्रं हिन्बन्सिद्रिभिः । इन्द्रुमिन्द्रीय पीतये ॥२॥ प्तं । त्रितस्यं । योषणः । हीर्रं । हिन्बन्ति । अद्विऽभिः । इंदुं । इन्द्रीय । पीतये ॥२॥ पदार्थः—( त्रितस्य, योषणः, हारिम् ) त्रिगुणायाः प्रकृतेः प्रमुम् ( एतम्, इन्दुम् ) परमैश्वर्यसम्पन्नमिनं परमार्तमानम् ( इन्द्राय, पीतये ) जीवस्य तृसये ( आदिभिः ) इन्द्रियवृत्तिभिः ( हिन्वन्ति ) विद्यांसः ध्यानविषयीकुर्वन्ति ।

पदार्थ — (त्रितस्य, योषणः, इरिम्) "हरति प्रापयति स्त्रव-रामानयतीति हरिः स्त्रामी" तीनींगुणवाकी वायाके अधिपति (एतप्, इन्दुम्) परवैश्वयं सम्पन्न परमात्माको (इन्द्राय पीतये) जीवकी तृप्तिकेलिये (अद्रिभिः) इन्द्रियद्यतिकारा (हिन्बन्ति) विकान् लोग ध्यानविषय करते हैं।

भावार्थ — सत्त्र, रज, और तम, इन तीनों गुणोंवाळी माया जो प्रकृति है उसका एकमात्र अधिपति परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं। जो जो पदार्थ इन्द्रियगोचर होते हैं वे सब मायिक हैं अर्थात् मायाक्ष्मी उपादानकारणसे बनेहुए हैं। परमात्मा माया गहित होनेसे अहत्र्य है। उसका साक्षात्कार केवळ खुद्धिहात्ते से होता है। वाह्य-चक्षुरादि इन्द्रियोंसे नहीं। इनी अभिमायसे यहां परमात्माको बुद्धिहात्तिका विषय कहा गया है।।र॥

पृतं त्यं हरितो दर्श मर्भुज्यन्ते अपृस्युवंः। यार्भिर्मदांयु श्रम्भते ॥३॥

प्तं । त्यं । हरितः । दर्शः । मुर्मुज्यन्ते । अपस्युर्वः । याभिः । मदायः । द्यंभते ॥३॥

पदार्थः—( हरितः, दश, अपस्युतः ) परमात्मस्तुत्या-पापापहारकाणि दशेन्द्रियाणि (एतं, त्यम् ) इमं परमात्मानं (मर्मु अयन्ते) ज्ञानिवषयीकुर्वन्ति (याभिः) यदिन्द्रियैः परमास्मा (मदाय, शुम्भते ) स्नानन्दं दातुं प्रकटति ।

पद्धि—( हरितः, दन्न, अपस्युतः ) परमात्यस्तुतिद्वारा पायों को हरणकरनेवाळीं दश इन्द्रियें ( एतम्, त्यम्, ) इस परमात्माको ( मर्मुष्ठयन्ते ) ज्ञानका विषय बनाती हैं ( याभिः ) जिन इन्द्रियोंसे ( मदाय, शुंभते ) आनन्द देनेकेळिये परमात्मा मकाशित होता है ।

भावार्थ — जो लोग योगादिसाधनों द्वारा अपने मनका संयम करते हैं, अथवा यों कहिये कि, जिन्होंने पापवासनाओंको अपने मन की पवित्रतासे नाश कर दिया है, परमात्मा उन्हींके ज्ञानका विषय होता है। माळिनात्माओंका कदापि नहीं ॥ है।।

> एप स्य मार्नुषीष्वा इयेनो न विश्व सींदति। गच्छंच्जारो न योषितम् ॥श।

एषः। स्यः। मार्नुषीषु । आ । ज्येनः। न । विश्व । सीदाते । गच्छन् । जारः । न । योषितं ॥४॥

पदार्थः—(एषः, स्यः) अयं परमात्मा (श्येनः, म) श्रीष्ठगामिविद्युदादिशिक्तिरिव (जारः, योषितं, गर्चछन्, न) सिंव प्राप्तुवन् प्रकाशमानः चन्द्रइव च (मानुषीषु, विश्वु सीदिते) मानुषीः प्रजाः प्राप्तोति।

पद्रार्थ--(एप:, स्यः) यह परवारवा (इयेनः, न) श्रीघ्रगामी-विद्युदादिशक्तियोंके सवान (जारः, योषितं, गच्छन्, न) जैसे चन्द्रवा राविको मक्ताचित करताहुआ प्राप्तहोता है, उसीपकार (पानुपीषु, विश्वु, सीदति) पानुपीपंजाओं में पाप्तहोता है। भावार्थ — जिस मकार चन्द्रमा अपने शीतस्पर्ध और आह्लादकी देता हुआ प्रजाको प्रसन्न करता है, उसी प्रकार परमारमा अपने शान्त्यादि और आनन्दादिगुणोंसे सब प्रजाओंको प्रसन्न करता है

कई एक टीकाकार इसके ये अर्थ करते हैं, कि जिस मकार (जार)
यार अपनी प्रिय स्त्रीको श्रीव्रतासे आकर माप्त होता है, इस मकार
वह इमको आकर माप्त हो। "जार" के अर्थ स्त्रीलम्पट पुरुषके उन्होंने
आन्तिसे समझे हैं। क्योंकि (जारयति जार:) इस क्युत्पत्तिसे
रात्रिका स्वाभाविक धर्म जो अन्धकार है, उसको नाश करने वाला
चन्द्रमा ही हो सकता है। इस अभिमायसे "जार" शब्द यहां चन्द्रमाको
कहता है। किसी पुरुषविशेषको नहीं। स्त्रीलम्पटपुरुषविशेषके अर्थकरके यहां अल्पश्रुतटीकाकारों ने वेंदको कलक्कित किया है।।।।।

पुष स्य मद्यो रसोऽत्रं चष्टे दिवः शिशुः । य इन्दुर्वारमाविशत् ॥५॥ एषः । स्यः । मद्यः । रसंः । अवं । चष्टे । दिवः । शिशुः ।

यः । इंदुंः । वारं । आ । अविशत् ॥५॥

पदार्थः ——(मद्यः) आह्रादजनकः, (रसः) आनन्द-रूपः, (दिवः, शिशुः) द्युलोकस्य शास्ता (एषः, स्यः) अयं परमात्मा (अवचष्टे) सर्व परयति (यः, इन्दुः) परमैश्चर्य-युक्तो यः परमात्मा (वारम्, आविशत्) स्ते।तुःविंदुषोऽन्तः करणे प्रविशति।

पद्धि—( मद्यः ) आहादजनक ( रसः ) आनन्दरूप (दिवः, विद्यः) यह परमात्मा ( अवचष्टे )

सबको देखना है (यः, इन्दुः) जो परमैश्वर्यवाळा परमात्मा (वारम्, आविश्रत्) स्ताता विद्वान्के अन्तःकरणमें भविष्ट होता है।

भावार्थ-इस संसार में सर्वद्रष्टा एकमात्र परमात्माहीं है। उससे भिन्न मवनीव अल्पन्न हैं। योगी पुरुष भी अन्योंकी अपेक्षा-सर्वन्न कहे जाते हैं, वास्तव में सर्वन्न नहीं॥५॥

> एप स्य पीतये सुतो हरिरेर्पति धर्णसिः। ऋन्द्रन्योनिंमुभि थ्रियम् ॥६॥२८॥

ष्पः । स्यः । षीतये । स्रुतः । हरिः । अर्षति । धर्णसिः । कन्देन् । योनिं । अभि । प्रियं ॥शारदा।

पदार्थः—(एपः, स्यः) क्षयं परमात्मा (स्तः) स्वयम्भः, (धर्णासः) धता (कन्दन्) शब्दरूपं वेदमाविर्भान् वयन् च (पीतये) लोकस्य तृत्तये (यो्निं, प्रियम्) प्रियां पकृतिम् (अभ्यपति) व्याप्ताति।

पदार्थ — (पपः, स्यः) यह परमात्मा (स्रुतः) स्वयम्भू (धर्णासः) धारण करनेवाला (ऋन्दन्) शब्द्मयनेदको आविभीव करता हुआ (पीतये) संसारकी तृष्तिकेलिये (योलिम्, पियम्) पियम्कृति में (अभ्ययति) व्याप्त होरहा है।

भावार्थ - इस प्रकृतिरूपी ब्राह्माण्डके रोमरोममें न्याप्त, और वेदादि विद्यार्थोका आविर्भावकर्ता एकमात्र परमात्मा ही है ॥६॥

> इति अष्टित्रंशत्तमसूक्तमण्टाविशोवर्गश्च समाप्तः ॥ यह ३८ वां सुक्त और २८ वां वर्गसमाप्त हुआ।

अथ षड्ऋचस्यैकोन्चलारिंशत्तमस्य सक्तस्य- \*

१—६ बृहन्मतिर्ऋषिः ॥ प्वमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४,६, निचृदु गयत्री ॥ २,३,५,गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

अथ यज्ञविषये परमात्मना ज्ञानरूपेणाह्वानं कथ्यते ।

अब यहाँ हानक्यमे परमात्पाका आवाहन कथन करते हैं।

आशुर्रषे बहन्मते पीर प्रियेण धाम्नां। यत्रं देवा हति बर्वन् ॥१॥

आशुः । अर्षु । वृह्तऽमृते । पीरं । प्रियेणं । घाम्नां । यत्रं । देवाः । इति । बुर्वन् ॥१॥

पदार्थः -- ( ब्रह्मते ) हे सर्वज्ञ परमात्मन्, ( आशुः ) भवान् शोघगतिरास्त ( यत्र, देवाः, इति, ब्रवन् ) यत्र दिब्यगुणस-म्पन्ना ऋत्विगादयो भवन्तमावाहयन्ति तत्र यज्ञस्थले भवान् (प्रियेण, धाम्ना पर्यर्ष) स्वसर्वहितसम्पादकेन तेजोरूपेण विराजताम् ॥

पदार्थ — (बृहन्पते) हे सर्वज्ञ परमात्मन्। (आग्रुः) भाष शीघगतिश्रील हैं (यत्र देवाः, इति, ब्रवन्) जहां दिव्यगुणसम्पन्न ऋत्विगादि आपका आवाहन करते हैं, उस यज्ञस्थलमें आप (पियेण, धान्ना, पर्यर्ष) अपने सर्वहितकारक तेजस्वरूपसे विराजगान होयेँ।

भावार्थ - यज्ञादिश्वभक्तमाँ में परमात्माके भाव वर्णन कियेजाते हैं, इस छिये परमात्माकी अभिन्यक्ति यज्ञादिस्थलों में मानी गई है। वास्तव में परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण है।।१॥ ° पृरिष्कृण्वन्ननिष्कृतं जनीय यातयृत्रिषेः। वृष्टिं दिवः पीरे स्रव ॥२॥

परिऽकृष्वन् । अनिःऽकृतं । जनाय । यातयन् । इषः । वृष्टिं । दिवः । परिं । स्रव ॥२॥

पदार्थः -- ( आनेष्कृतम्, परिष्कृष्यन् ) हे परमात्मन् ! भवान् खज्ञानोपासकेषु ज्ञानं जनयन् ( जनाय, इषः, यात-यन् ) भक्तान् ऐइवर्यपातिंकारयँश्च ( दिवः, वृष्टिम्, परिस्नव ) धुलोकाद् वृष्टिं स्नावय ।

पदार्थ-—( अनिष्कृतम्, परिष्कृष्वन् ) हे परमात्मन् ! आप अपने अज्ञानी उपासकोंको ज्ञान देते हुए ( जनाय, इषः, यातयन् ) और अपने भक्तोंको ऐश्वर्य प्राप्त कराते हुए (दिवः, दृष्टिम्, परिस्नव ) द्युळोकसे दृष्टिको उत्पन्न कीजिये ।

भावार्थ — परमात्माके, संसारमें अद्भुत कर्म ये हैं कि उसने चुलोकको वर्षणशील बनाया है, और सूर्यादिलोकों को तेजोमय तथा पृथिवीलोक को हद, इत्यादिविचित्रभावोंका कर्त्ता एकमात्र परमात्मा ही है ॥२॥

सुत एति पवित्र आ त्विष्टिं दर्धान् ओजसा । विचेक्षाणो विरोचयेन् ॥३॥

सुतः । एति । प्वित्रे । आ । त्विषि । दर्घानः । ओजसा । विऽनक्षाणः । विऽरोचर्यन् ॥३॥ पद्यिः—( विरोचयन् ) सर्वे वस्तु प्रकाशयन्, ( विच-क्षाणः ) अखिलब्रह्माण्डस्य द्रष्टा ( सुतः ) स स्वयम्भृः पर-मात्मा ( ओजसा, लिपिं, द्धानः ) स्वप्रताऐन ज्ञानं धारयन् ( पवित्रे, एति ) विदुषांपवित्रेऽन्तःकरणे विराजितो भवति ।

पदार्थ — 'विरोचयन् ) सब मकाशितवस्तुओंको मकाशमान करता हुआ (विचक्षाणः ) और अखिलब्रह्माण्डका द्रष्टा (सुतः ) वह स्वयम्भू परमात्मा (ओजसा, त्विषि, दधानः ) अपने मतापसे झानको धारण कराता हुआ (पवित्रे, एति ) विद्वानोंके पवित्र अन्तः-करणमेंनाप्तरोता है।।

भावार्थ-- यद्यपि पश्मारेमा सर्वव्यापक है, तथापि उसका स्थान विद्यानों के हृदयको इसिकिये वर्णन किया गया है, कि विद्यान् कोग अपने हृदयको उसके ज्ञानका पात्र मनाते हैं ॥३॥

अयं स यो दिवस्परि रघुयामां पृवित्र आ। सिन्धेक्तिमां व्यक्षरत्॥४॥

अयं । सः । यः । दिवः । पैरिं । रुघुऽयामां । पृवित्रे । अकृ। सिंघीः । ऊर्मा । वि । अक्षरत् ॥४॥

पदार्थः - (अयम्, सः) अयं स परमात्मास्ति (यः) (दिवरपरि) द्युलोकादप्यूर्ड्वभागे वर्तमानः, (रघुयामा) शीघ्रगामी, (पिवत्रे, आ) ज्ञानयोगिनामन्तःकरणे निवासी (सिन्धोः, ऊर्मा, व्यक्षरत्) स्यन्दनशीलनद्यादिषु स्यन्दनशिक्तजनयति।

पदार्थ-(अयम्, सः) यह वह परमात्ना है (यः) जोकि

(दिवस्परि) अन्तरिक्षेक भी ऊर्ध्वभागमें वर्तमान है (रघुयामा) और चीन्नगतिवाला है (पवित्रे, आ) और ज्ञानयोगियों के पवित्र अन्तःकरणमें निवास करता है तथा (सिन्धोः ऊर्गा, व्यक्षरत्) जो स्यन्दन चिक्त उरपन्न करता है।

भावार्थ — उमी परमात्माकी अद्भुतशक्तिसे सूर्यचन्द्रमादिकों का परिश्रमण और नार्दयोंका प्रवहन इत्यादि सम्पूर्णगतियें उसी की अद्भुतसत्तासे उत्पन्न होती हैं॥४॥

आवियासन्परावतो अथा अवावतः सुतः । इन्द्राय सिच्यते मधु ॥५॥

आऽविवासन । पुराऽवर्तः । अथोइति । अर्वाऽवर्तः । सुतः । इन्द्राप । सिच्यते । मर्धु ॥५॥

पदार्थः—( सुतः ) स स्वयम्भः परमात्मा ( परावतः ) दृरस्थान् ( अथो, अर्थावतः ) अथ च समीपस्थान् पदार्थान् (आविवासन् ) सुप्तु प्रकाशयन् ( इन्द्राय, सिच्यते, मधु ) जीवात्मने आनन्दं वर्षति ।

पद्धि— ( सुतः ) वह स्वयम्भू परमात्मा (परावतः ) दूरस्थ ( अथो, अर्वावतः ) और समीपस्थवस्तुओं को (आविवासन् ) भन्नीमकार प्रकाशित करता हुआ ( इन्द्राय, सिच्यते, मधु ) जीवात्माके छिये आनन्दकी दृष्टि करता है।

भावार्थ-•जीवात्माकेलिये आनन्दका स्रोत, एकमात्र वही परमात्मा है ॥६॥

## सुमीचीना अनुषत् हरिं हिन्वन्सद्विभिः । योनंबृतस्यं सीदत् ॥६॥२९॥

संऽईचीनाः । अनुषत् । हरिं । हिन्वन्ति । अद्रिशिभः । योनी । ऋतस्य । सदित ॥६॥२९॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (हरिम् ) पापानां विनाशियतारं भवन्तम् (समीचीनाः ) सत्कीमण ऋलिगादयः (अनुषत ) स्तुवन्ति, (आद्रिभिः, हिन्वन्ति ) इन्द्रियवृत्तिभिः ज्ञानविषयी-कुर्वन्ति । (ऋतस्य, योनौ सीदत ) हे भगवन् सत्यस्य योनौयज्ञे तिष्ठ ।

पद्मर्थ — है परमात्मन् !(हरिम्) पार्गिको नाजकरने वाले आपकी (समीचीनाः) सत्कर्मी ऋत्विगादि लोग (अनूपत) स्तुति करते हैं। तथा (अद्विभिः, हिन्वन्ति) इन्द्रियद्वत्तियों द्वारा ज्ञानका विषय बनाते हैं (ऋतस्य, योनी, सीदत) हे परमात्मन्! आप सत्यकी योनि, यज्ञ में स्थित होयँ।

भाव।र्थ--याज्ञिकपुरुष अपने अन्तःकरणको पक्षवेदिस्थानी बनाकर परमात्मज्ञानको अवनेय बनाकर इस ज्ञानमययज्ञ से पजा को सुगन्धित करते हैं, तात्पर्य यह है कि अध्यात्मयज्ञ ही एकपात्र परमात्मयासिका सुरूपसाधन है, अन्य जलस्थलादि काई बस्तु भी परमात्मयासिका सुरूपसाधन नहीं ॥६॥

इति एकोनचत्वारिशत्तमं सूक्तमेकोनिर्त्रशत्तमो वर्गश्च समाप्तः ।

बह ३९ वां सुक्त और २९ वां वर्ग समाप्त हुआ।।

अथ षड्ऋचस्य चत्वारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ वृहन्मतिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः-१, २ गायत्री । ३-६ निचृद्गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

**अथ ईश्वरस्य सकाशात्शीलं**प्रार्थ्यते ।

पुनानो अंक्रमीद्भि विश्वा मृधो विचेर्षणिः । शुम्भन्ति विप्रं धीतिभिः ॥१॥

पुनानः । अकर्मीत् । अभि । विश्वाः । मृधः । विऽचर्षणिः । शुम्भन्ति । विर्षं । धीतिऽभिः ॥१॥

पदार्थः—(विचर्षःणिः)यः सर्वद्रष्टा परमात्मा (पुनानः) सत्कींभणः पवित्रयन् (विश्वा, मृधः, अभ्यक्रमीत् ) आखिलान् दुराचारान् नाशयति (विप्रम् धीतिभिः) तं परमात्मानम् वि-ह्रांसः वेदवाभिः (शुम्भन्ति स्तुला) विभूषयन्ति ।

पद्र्शि— (विचर्षाणिः) सर्वद्रष्टा परमातमा (पुनानः) सत्क-मिंगोंको पवित्र करता हुआ (विश्वा, मृधः, अभ्यक्रमीत्) अखिळ-दुराचारियोंका नाश करता है (विभं, धीतिभिः) उस परमात्माको विद्वान् लोग वेदवाणियोंसे (शुम्भन्ति) स्तुति करके विभूषित करते हैं।

भावार्थ—— परमात्मा सत्कर्मी पुरुषोंको श्रुभस्त्रभाव पदान करता है!तात्पर्य यह है कि सत्कर्मियों को उनके श्रुभकरमीनुमार श्रुभकळ देताहै और दुष्कर्मियोंको दुष्कर्माजुमार अश्रुभकळ देता है ॥१॥

> आ योनिंपरुणो रुंहुद्गमृदिन्द्रं वृषां सुतः। ध्रुवे सदंसि सीदति ॥२॥

आ । योनि । अरुणः । रुह्त् । गर्मत् । इन्हें । वृषा । सुतः । ध्रुवे । सर्दसि । सीद्ति ॥२॥

पद्रार्थः—( अरुणः ) सर्वेच्यापकः, ( सुतः ) स्वयम्भः स परमात्मा ( आयोगिम रुहत् ) अखिलां प्रकृतिं व्यामोति किंच ( वृषा ) सर्वामिलाषदः सः ( सदिति ) यज्ञस्थले ( इन्द्रम, गमत ) ज्ञानयोगिनं प्राप्तुवन् ( ध्रुवे, सीदिति ) तदीये दृढ्विश्वासेऽन्तःकरणे विराजते ।

पद्रार्थः —— (अरुणः) सर्वव्यापी (सुतः) स्वयंसिद्ध वह परमात्मा (आयोगिम् रुदत्) सम्पूर्णप्रकृतिमें व्याप्त होरहा है और (हपा) सर्वकामनाओं का देनेषाळा वह परमात्मा (सदिस्) यज्ञस्थळमें (इन्द्रम्, गमत्) ज्ञानयोगीको माप्तहोकर (ध्रुवे, सीदिति) उसके दृढविश्वासी अन्तः करणमें विराजमान होता है।

भावार्थ--कर्मयोगिषुरुषोंको परमात्मा सदैव उत्साह देकर सत्करोंमें महत्त करता है ॥२॥

नु नो र्यिं मुहामिन्दोऽस्मभ्यं सोम विश्वतः। आ पंवस्व सहस्रिणम् ॥३॥

नु । नुः । रुपिं । मुहां । इंदोइति । अस्मभ्यं । सोम् । विश्वतः । आ । पवस्व सहस्रिणं ॥३॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (सोम । हे सौम्य ! (नः ) असमभ्यम् (नु ) ध्रुवम् (विश्वतः ) स-र्वतः (सहस्रिणम् ) विविधम् (महां ) महत् (रियम् ) ऐश्वर्यम् (आपवस्व ) देहि । पदार्थ-(इन्दा) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (सोम) हे मौन्यस्वभाववाळे (नः) हमारे छिये (तु) निश्चय करके (विश्वतः) सब आरसे (सहस्रिणम्) अनेकपकारके (महां) बड़े (रियम्) ऐर्श्वर्यको (आपवस्व) दीजिये।

भावार्थ — सत्कर्मा पुरुष भी जब तक परमात्मासे अपने ऐश्वर्यकी दृष्टिकी प्रार्थना नहीं करते तबतक उनका अभ्युदय नहीं होता यद्यपि अभ्युदय पूर्वकृत शुक्कमोंका फल है तथापि जबतक मनुष्यका अभ्युदय शालीशील नहीं बनता तबतक वह अभ्युद्दयको कदाचित् भी नहीं चाहता, इमलिये अभ्युदयशालीशील बनानकेलिये अभ्युदयकी पार्थना अवस्य करनी चाहिये।।३।।

विश्वां सोम पवमान द्युम्नानींन्द्वा भंर । विदाः संहुस्रिणीरिषः ॥४॥

विश्वा । सोम । प्वमान । द्युम्नानि । इंदोइति । आ । भर । विदाः । सहस्रिणीः । इषः ॥४॥

पदार्थः — (सोम, पवमान) हे जगतां पवित्रयितः परमात्मन् ! (इन्दो) हे परमैश्वर्थसम्पन्न ! भवान् (विश्वा, चुम्नानि, आभर) निष्टिलदिव्यरतं मह्यं देहि किंच (सहस्नि-णीः, इषः) अनेकधा अन्नाचैश्वर्यान् देहि ।

पदार्थ — (सोम, पवनान) हे जगत्को पवित्र करने वाळे परमात्मन ! (इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न ! (विश्वा, द्युझानि, आभर) आप मेरेळिये सम्पूर्ण दिन्यरलोंको दीजिये तथा (सहस्निणीः, इषः, विदाः) और अनेकमकारके अनादि ऐश्वर्योंको दीजिये।

भावार्थ-सबनकारके ऐश्वर्योंका दाता एकमात्र परमात्मा ही है इसक्रिये उससे ऐश्वर्योंकी पार्थना करनी चाहिये ॥।।।

> स नः पुनान आ भर रृपिं स्तोत्रे सुवीर्यम् । जारेतुर्वर्धम् गिरः ॥५॥

सः । नुः । पुनानः । आ । भर् । रृपिं । स्तोत्रे । सुऽवीर्घे । ज़रितुः । वर्धय । गिर्रः ॥५॥

पदार्थः—(स) हे परमात्मन्, स पूर्वोक्तो भवान् (नः, स्तोत्रे) भवतः स्तुतिकर्त्रे मह्मम् (पुनानः) पित्रत्रयन् (सुवीर्थम्, रियम्) सुपराक्रमेण सहैश्वर्यम् (आभर) ददातु (जिरितुः, गिरः, वर्धय) उप्रासकस्य मम वाक्शिक्तं च वर्ष्य।

पदार्थ — (सः) हे परमात्मन ! वह पूर्वोक्त आप (न, स्तोत्रे) आपकी स्तुति करनेवाळे मुझको (पुनानः) पवित्र करते हुये (सुवीर्यम्, रियम्) सुन्दरपराक्रमके साथ ऐर्श्वर्यको (आमर) दीजिये (जितितः, गिरः, वर्षय) और मुझ उपासककी वाक्शक्तिको बढ़ाइये ॥

भावार्थ — जो छोग परमात्मापरायण होकर अपनी वाक्शिक्तिको बढ़ाते हैं परमात्मा उन्हे वाग्मी अर्थात् सुन्दर वक्ता बनाता है ॥५॥

> पुनान ईन्द्रवा भंरु सोमं द्विवर्हसं र्यिम् । वृषंत्रिन्दो न जुक्ध्यम् ॥६॥३०॥

षुनानः । इंदोइति । आ । भर् । सोम । द्विऽवर्हसं । रुयिं । चृषेत् । इंदोइति । नः । उक्थ्यं ॥६॥३०॥ पदार्थः—(इन्दो, सोम) हे परमैश्वर्यशालिन् परमात्मन् ! (पुनानः) मत्स्वभावं पवित्रयन् (दिवर्हसम्, रियम्, आभर) द्युलोकपृथिवीद्वयस्यश्चर्यं देहि (इन्दो) हे प्रकाशरूप, (वृषन्) सर्वेष्टदस्लम् (नः, उकथ्यम्) मम स्तुतिमनीं वाचं च स्वीकरोतु।

पद्धि——(इन्दो, सोम) हे परमैश्वर्यशाळि परमात्मन् (प्रुनानः) आप मेरे स्वभावको पवित्र करते हुये (द्विवर्हेमम्, रियम्, आभर) युळोक तथा पृथिवीळोक सम्बन्धी दोनों ऐश्वर्योंको दीजिये (इन्दो) हे प्रकाशक्य ! ( द्वपन् ) सब कामनाओंकी वर्षा करनेवाळे आप (नः, उक्थ्यम् ) मेरी स्तुतिक्ष वाणीका स्वीकार करिये ॥

भावार्थ- जो लोगपरमात्माक गुणकर्मानुसार अपने स्वभावको बनाते हैं परमात्मा उन्हें ऐहिक और पारलैकिक दोनों प्रकारके सुख प्रदान करता है ॥६॥

इति चत्वारिंशत्तमं सूक्तं त्रिंशो वर्गश्च समाप्तः ॥

४० वां सूक्त और ३० वां वर्ग समाप्त हुआ।



अथ षड्चस्यैकचत्वारिंशत्तमस्य सूक्तस्य-

१-६ मेध्यातिथिर्ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१, ३, ४, ५ गायत्री । २ ककुम्मती गायत्री । ६ निचदुगायत्री ॥ षड्जः स्वरः॥

अथ परमात्मनो रचनामहत्त्वं वर्ण्यते-

अब परमात्माकी रचनाका महत्त्व वर्णन करते हैं :--

प्र ये गावो न भूणीयस्त्वेषा अयासो अक्रमुः । ब्रन्तः कृष्णामप् त्वचंम् ॥१॥

त्र । ये । गार्वः । न । भूर्णयः । त्वेषाः । अयार्तः । अर्क्रमुः । इतिः । कृष्णां । अपं । त्वचै ॥१॥

पदार्थः --(ये, गावः, न) पृथिव्यादिलेकसद्दशा ये लोकाः (भूर्णयः) शीघ्रगामिनः, (लेषाः) दीप्तिमन्तः, (अयासः) वेगवन्तः, (कृष्णाम्, लचम्) नीरन्धान्धकारम् (अपझन्तः, प्राक्रमुः) नाशयन्तः प्रकाम्यन्ति।

पदार्थ-(ये, गावः, न) पृथिव्यादिकोकोंके समान जो लोक (भूर्णयः) श्रीधगतिशीक हैं (त्वेषाः) जो दीप्तिमान और (भयासः) वेगवाके (कृष्णाम्, त्वचम्) महागृढ् अन्धकारको (अप-धंतः, प्राक्रमुः) नष्ट करते हुये प्रक्रमण करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा सब कोककोकान्तरोंको उत्पन्न करता है उसीकी सत्तास सब पृथिन्यादिकोक गति कररहे है।।१॥

> ष्टुवितस्यं मनामृहेऽति सेतुं दुराव्यंम् । साह्यांसो दस्युंमत्रतम् ॥२॥

सुवितस्यं । मनामहे । अति । सेतुं । दुःऽश्राब्यं । सुद्दांसः । दस्युं । अत्रतं ॥२॥

पदार्थः—( सुवितस्य, दुराव्यम्, सेतुम् ) एवंविधपूर्वोक्त-लोकानां जनयितारं दुःसहसंसारस्य सेतुरूपं परमात्मानम् ( मना- महे ) स्तुमः यः परमात्मा ( अत्रतम्, द्स्युम्, साह्वांसः ) वेद-धर्मविमुखान् दुराचारान् शमयितास्ति ।

पदार्थ-(स्रवितस्य, दुराव्यम्, सेतुम्) ऐसे पूर्वोक्त छोकोंको जन्यन करनेवाळे दुखमे प्राप्तकरनेयोग्य संसारके सेतुरूप ईश्वरकी (मनामहे) स्तुति करते हैं जो परमात्मा (अत्रतम्, दस्युम् साहांसः) वद्धमंको नहीं पाळन करनेवाळे दुराचारियोंका श्रमन करनेवाळा है।

भावार्थ--परमात्मा इस चराचर जगत्का सेत है, अर्थात् मर्ट्यादा है, उसीकी मर्ट्यादामें सुर्ध्यचन्द्रादि सबलोक परिश्रमण करते हैं । मतुष्यों को चाहिये कि उस मर्ट्यादायुक्षोत्तमको सदैव अपना लक्ष्य बनावें ॥२॥

> श्रृष्वे बृष्टेरिव स्वनः पर्वमानस्य श्रुष्मिणः । चरन्ति विद्यतो दिवि ॥३॥

शृष्वे । वृष्टेःऽईव । स्वनः । पर्वमानस्य । श्रुष्मिर्णः । चरैति । विऽद्यतः । दिवि ॥३॥

पदार्थः——( वृष्टेः, इव, स्वनः, शृष्वे ) यस्यानुशासनं मेघवृष्टिरिव निःशङ्कम् श्रूयते तस्य (पवमानस्य, शुष्मिणः ) संसारस्य पवितुः सर्वोत्कृष्टबलस्य च परमात्मनः ( विद्युतः, दिवि, चरन्ति ) विद्युदादिशक्तयः खे भ्राम्यन्त्ये। दृश्यन्ते ।

पदार्थ--( हुऐ:, इब, स्वनः, शृब्वे ) जिसका अनुशासन मेघकी हुष्टिके समान निस्सन्देह सुना जाता है उसी ( पवमानस्य, शुष्मणः) संसार-को पित्र कम्नेवाळे तथा सर्वोपिर वळवाळ परमात्माकी (विद्युतः, दिवि, चरन्ति ) विद्युदादिशक्तियें आकाशमें श्रमणकरती हुई दिखायी देती हैं।

२७५

भावार्थ - परमात्माकी विद्युदादि अनेकशक्तियें हैं, इसिक्टिये उसे अनन्तशक्तिमद्धक्ष कहा जाता है ॥३॥

आ पंवस्व मृहीमिष् गोमंदिन्दो हिरण्यवत् । अश्वांवदाजवत्सुतः ॥४॥

आ। पुवस्व । महीं । इषं । गोऽमत् । हृंदोइति । हिरंण्यऽवत् । अर्श्वऽवत् । वार्जऽवत् । सुतः ॥४॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे परमात्मन्, (सुतः) स्वयम्भूर्भ-वान् (गोमत्, हिरण्यवत्, अश्वावत्, वाजवत्) गोस्वणीश्वबल-पराक्रमादियुक्तम् (महीम्, इषम्, आपवस्व) महदेश्वर्यम् महां वितर ।

पदार्थ --- (इन्दो ) हे परमात्मन् ! आप (सुनः) स्वयंसिद्ध हैं (गोमत्, हिरण्यवत्, अश्वावत्, वाजवत् ) गौ हिरण्य अश्व बल पराक्रमादि से युक्त (महीम्, इपम्, आपवस्व) बड़ेभारी ऐश्वर्यको मेरेळिये उत्पन्न करिये ।

भावार्थ - परमात्मा अपनी स्वसत्तासे विराजमान है। अर्थात् परमात्मा सबका अधिष्ठान होकर सबवस्तुओंको प्रकाशित कररहा है और वह स्वयंत्रकाश है ॥४॥

स पवस्व विचर्षण आ मही रोदंसी पृण । जुषाः सूर्यो न रुक्तिमिः ॥५॥ सः । पुवस्त्र । विऽचर्षणे । आ । महीइति । रोदंसीइति । पृण । जुषाः । सूर्यः । न । रुक्तिमऽभिः ॥५॥ पदार्थः -- (विचर्षण) हे सर्वद्रष्टः परमात्मन्! (उषाः, सूर्यः, न, रिमिभिः) खतेजोभिः उषःकालस्य प्रकाशियता सूर्य-इव (मही, रोदसी) महत्या चावापृथिव्या (आपृण) स्वप्रमु-स्नेन प्रकाश्य पूर्य (पवस्व) स्नान्सत्कर्मिण उपासकांश्च पुनीहि।

पदार्श्व — (विचर्षण) हे सर्वद्रष्टा परमात्मन् ! (उपाः, सूर्यः, न, रिजिभिः) जिसमकार सूर्य अपनी किरणोंसे उपःकाळको मकाशित कर देते हैं उसीमकार (पहीं, रोदयी) इस महान् पृथिवीळोक और दुखोकको (आपृण) अपने ऐश्वर्यसे पृरित करिये। और (पवस्व) उस ऐश्वर्यसे अपने सत्कर्षी उपासकोंको पवित्र करिये।

भावार्थ - परमात्मा ही एकमात्र पवित्रताका केन्द्र है, पवित्रता बाहनेवालोंको चाहिये कि पवित्रहोनेकेलिये उसी परमात्माकी उपासना करके अपने आपको पवित्र बनायें ॥५॥

> परि णः शर्मयन्त्या धारंया सोम विश्वतः । सरा रुसेव विष्टपम् ॥६॥३१॥

परि । नः । शुर्मेऽयत्या । धार्रया । सोम् । विश्वतः । सरं । रसाऽईव । विष्टपे ॥६॥३१॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन्, (रसेन, निष्टपम्) छोकं व्यापकतयाधि ष्ठित ब्रह्मेन (शर्मयन्त्या, धारया) शर्म प्रयच्छन्त्यानन्दधारया (नः, निश्चतः, परिसर) मम हृदयं सर्वतो ह्याप्नुहि ।

पदार्थ — (सोप) हे परमात्मन्! (रसेन, विष्टपम्) जिस मकार रससे अर्थात् ब्रह्मसे छोक व्याप्त होरहा है उसीनकार (शर्म- यन्त्या, धारया ) सुख देनेवाली आनन्दकी धारा सहित ( नः, विश्वतः, परिसर ) मेरे हृदय में आप भली प्रकार निवास की जिये ।

भावार्थ — आनन्दका स्रोत एकमात्र परमात्माही है। इसिक्टिय आनन्दाभिलाषीननोंको चाहिये कि उसी आनन्दाम्बुधिका रस पान करके अपने आपको आनन्दित करें।।६॥

> इति एकचत्वारिंशत्तमं भूक्तमे कित्रिंशो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह ४१ वां सक्त और ३१ वां वर्ग समाप्त इया ।

अथ षड्रचस्य द्वाचत्वारिशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ मेध्यातिथिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ निचृद्गायत्री । ३, ४, ६ गायत्री । ५ ककु-म्मती गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः सुर्योदीनां कर्तृत्वं वर्ण्यते ।

अव परमात्माको सूर्यादिकोंके कर्तारूपसे वर्णन करते हैं।

जुनयंत्रोचुना दिवो जुनयंत्रुप्सु सूर्यम् ।

वसानो गा अपो हरिः ॥१॥

जनयंत् । रोचना । दिवः । जनयंत् । अपुरसु । सूर्यं ।

वसानः । गाः । अपः । हरिः ॥१॥

पदार्थः--( हरिः ) किल्विषाविनाशकः सपरमात्मा ( दिवः, राचना, जनयन् ) आकाशे प्रकाशितानि ब्रहुनक्षत्रादानि

जनयन् (अप्तु, सूर्यं, जनयन् ) अन्तरिक्षे सूर्यं समुत्पादयंश्च (गाः, अपः ) भृषिं दावं च (वसानः ) आच्छादयन् सर्वत्र व्यासो भवति ।

पदार्थ — (हिरः) पापोंका हरनेवाळा वह परमात्मा (दिवः, रोचना, जनयन् ) आकाशमें प्रकाशित होनेवाळे ग्रहनक्षत्रादिकोंको उत्पन्न करता हुआ और (अप्सु, सूर्यम्, जनयन्) अन्तरिक्षमें सूर्यको उत्पन्न करता हुआ (गाः, अपः) भूमि तथा ग्रुकोकको (वसानः) अच्छादित करता हुआ सर्वत्र व्याप्त हो रहा है।

भावार्थ- उसी परमात्माने सूर्य्यादि सबलोकोंको उत्पन्न किया। और उसीकी सत्ता से स्थिर होकर सब लोकलाकान्तर अपनी अपनी स्थितिको लाभ कर रहेहैं॥१॥

षुष प्रतेन मन्मना देवो देवेभ्यस्परि । धारंया पवते स्रतः ॥२॥

एषः । प्रतेनं । मन्भंना । देवः । देवेभ्यः । परि । धारंया । पवते । सुतः ॥२॥

पदार्थः—( प्रलेन, मन्मना ) प्राक्तनया वेद्मयस्तुत्या ( देवः ) प्रकाशमानः ( एषः, सुतः ) अयं खयंतिद्धः परमात्मा ( देवेभ्यः ) दिव्यगुणसम्पन्नान् विदुषः ( धारया ) आनन्द स्रोतसा ( परि, पवते ) सुष्ठु आह्लादयति ।

पदार्थ-(पत्नेन, मन्मना) प्राचीन वेदरूपस्तोत्रसे (देवः) पकाशमान (पुषः, सुतः) यह स्वयंसिद्ध परमात्मा (देवेभ्यः) दिव्य- गुणसम्पन्न विद्वानोंको (धास्या) आनन्दकी धारासे (परि,पवने) भळीपकार आहादित करता है।

भावार्थ — परपात्मा अपने वैदिकज्ञानसे सबलोगोंको ज्ञानी विज्ञानी बनाकर आनान्दित करता है ॥२॥

> वावृधानाय तूर्वये पर्वन्ते वार्जसातये । सोमाः सहस्रंपाजसः ॥३॥

वातृथानाय । तृर्वये । पर्वते । वार्जंऽसातये । सोमाः । सहस्रंऽपाजसः ॥३॥

पदार्थः—( सहस्रपाजसः सोमाः ) अनन्तशक्तिः परमा-त्मा ( वावृधानाय ) स्वाभ्युद्याभिलाषिभ्यः ( तृर्वये ) दक्षेभ्यः कर्मयोगिभ्यः ( वाजसातये ) ऐश्वर्य प्राप्तुम् ( पवन्ते ) हृद्ये ज्ञानमुत्पाच तान् पवित्रयति ।

पदार्थ—( सहस्रपानसः, सोमाः ) अनन्तश्चाक्तिसपम्पन्न पर-मात्मा (वाष्ट्रधानाय ) अपनी अभ्युत्रतिकी इच्छा करनेवाले (तूर्वये ) दक्षतायुक्त कर्मयोगियोंकी (वाजसातये ) ऐश्वर्यप्राप्तिकेलिये (पवन्ते ) उनके हृद्योंमें ज्ञान उत्पन्न करके उनको पवित्र करता है।

भावार्थ इस संसारमें सर्वशक्तिमान् एकमात्र परमात्मा से सवप्रकारके अभ्युद्यकी प्रार्थना करनी चाहिये। जो छोग उक्त परमात्मासे अभ्युद्यकी प्रार्थना करके उद्योगी बनते हैं वे अवश्यमेव अभ्युद्यकी प्राप्त होते हैं॥३॥

दुहानः प्रत्नमित्पर्यः पृवित्रे परि षिच्यते । कन्देन्देवाँ अजीजनत् ॥ ४ ॥ हुहानः । पृत्तं । इत् । पर्यः । पृवित्रे । परि । सिच्यते । कंदन् । देवान् । अजीजनत् ॥४॥

पद्रार्थः—( प्रत्नम, इत ) प्राक्तनीषु वेदवाक्षु ( पयः, दुहानः ) ब्रह्मानन्दं जनयन् सपरमात्मा ( पवित्रे, परिषिच्यते ) उपासकानां पवित्रहृदयेषु ध्यानगोचरो भवति ( कन्दन् ) शब्दायमानः सः (देवान्, अजीजनत् ) अत्यर्थं दीप्यमानान् चन्द्रादीन् समुत्पादयामास ।

पदार्थ--(प्रत्नम्, इत्) प्राचीन वेदवाणियोंमें (पयः, दुहानः)
ब्रह्मानन्दको उत्पन्न करता हुआ वह परमात्मा (पवित्रे, परिषिच्यते)
उपासकोंके पवित्रहृदयमें ध्यानका विषय होता है (कन्दन्) और
उसी शब्दायमान परमात्माने (देवान्, अजीजनत् ) देदीप्यमान चन्द्रादिकोंको उत्पन्न किया।

भावार्थ-- परमात्माने वेदवाणीरूपी कामधेतुको श्रह्मानन्दसे पिष्पूर्ण कर दिया है। जो छोग इस अमृतरसको पान करना चाहते हों, वे उक्तामृतपदायिनी ब्रह्मविद्यारूपी वेदवाग्धेतुको वत्सवत् उसके प्रेमपात्र बनकर इस दुग्यामृतको पान करें॥॥॥

अभि विश्वांनि वार्याभि देवाँ ऋतावृधः। सोमः पुनानो अर्षति॥ ५॥

अभि । विश्वानि । वार्या । आभि । देवान् । ऋताऽवृधंः । सोर्मः । पुनानः । अर्वति॥५॥

पदार्थः -- ( सोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा (ऋतावृधः, देवान् ) सत्यस्य वर्धियतृन् सत्कीमणः ( अभि, पुनानः ) सर्वैथा

पवित्रयन् ( वार्था, विश्वानि ) सम्पूर्णान् स्पृह्णीयपदार्थान् ( अभ्यर्षति ) तान् प्रापयति ।

पदार्थ — (सोपः) सर्वोत्पादकः पामात्मा (ऋतःष्टधः, देवान्) सत्यको बढ़ानेवाले सत्किमियोंको (आधिवृतानः) सर्वधा पवित्र करके (वार्या, विश्वानि) सम्पूर्ण वाञ्छनीयपदार्थोंको (अध्यपैति) उनके जिये पाप्त करता है।

भावार्थ--यद्यपि परमात्मा दयामय और सर्वहितकारी है, तथापि उद्योगीपुरुपेंको पवित्र करता हुआ, अभ्युद्यरूप फळ देता है। अनुद्योगियों को नहीं ॥५॥

> गोमन्नः सोम वीरवृदश्वांवृद्धाजंवत्सुतः । पर्वस्व बृहतीरिषः ॥ ६ ॥ ३२ ॥

गोऽमंत् । नुः । सोम् । वीरऽवंत् । अश्वंऽवत् । वार्जंऽवत् । सुतः । पर्वस्व । बृहतीः । इषः ॥६॥३२॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन्, भवान् (गोमत्) गवाद्यश्चर्येणयुक्तः, (वीरवत्) वीरैः सहितः, (अश्वावत्, वाजवत्) अश्वादिभिः अन्नादिभिश्च युक्तोऽस्ति लम् (वृहतीः, इषः) स्वोपासकेभ्यो महत् धनम् (पत्रस्त) देहि ।

पदार्थ-(सोम) हे परमात्मन्! आप (गोमत्) गवादि ऐश्वर्योंसे युक्त तथा (वीरवत्) वीरयुक्त (अश्वावत्, वाजवत्) अश्वादियुक्त और अन्नादि ऐश्वर्ययुक्त हैं (बृहतीः, १षः, पवस्व) आप अपने उपासकोंको महान् ऐश्वर्य दीजिये।

भावार्थ--परमात्मा ही वीरधर्मका दाता है । उसकी कृपासे वीरपुरुष उत्पन्न होकर दुर्होका दलन, और श्रेष्ठोंका परिपालन करते हैं ॥६॥३२॥

> इति द्वाचलारिशतमं मृक्तं, द्वात्रिशो वर्गश्च समाप्तः । यह ४२वां सूक्त और ३२वां वर्ग समाप्त इवा ।

अथ पड्टचस्य त्रिचत्वारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ मेध्यातिथिर्ऋपिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, २, ४, ५ गायत्री । ३, ६ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो दातृत्वं वर्ण्यते--

अब परमात्माका दातृत्व वर्णन करते हैं -

यो अर्ख इव मृज्यते गोभिर्मदाय हर्यतः । तं गीभिर्वासयामसि ॥ १॥

यः । अत्यंःऽइव । मृज्यते । गोभिः । मदांय । हुर्युतः । तं । गीःऽभिः । वासयामसि ॥ १ ॥

पदार्थः—( हर्यतः यः ) अतिकमनीयो यः परमात्मा ( अत्यः, इव ) विद्युदिव दुर्ग्रोद्यः ( गोभिः, मदाय, मृज्यते ) यश्च ब्रह्मानन्दपाप्तय इन्द्रियैः माक्षात्कियते ( तम् ) तं परमात्मानम् ( गीभिः ) स्तुतिभिः ( वासयामिस ) हृद्याधिष्ठितं कर्मः ।

पदार्थ — (हर्यतः, यः) सर्वोपिर कमनीय जो परमात्मा (अत्यः, इतः) विद्युत् के समान दुर्शाह्य है (गोभिः मदाय, मृज्यते) और जो परमात्मा ब्रह्मानन्दमाप्तिके लिये इन्द्रियों द्वारा पत्यक्ष किया जाता है (तम्) उस परमात्माको (गीभिः) अपनी स्तुतियों द्वारा (वासयामिः) हृद्याधिष्ठित करते हैं।

भावार्थ- जो छोग परमात्माकी प्रार्थना, उपासना, और स्तुति करते हैं वे अवस्यमेव परमात्माके खारूपको अनुभव करते हैं ॥१॥

तं नो विश्वां अवस्युवो गिरंः शुम्भन्ति पूर्वथां । इन्दुमिन्द्रांय पीत्रये ॥ २ ॥ तं । नुः । विश्वाः । अवस्युवः । गिरंः । शुंभांति । पूर्वऽथां । इंदुं । इंन्द्रांय । पीत्रये ॥२॥

पदार्थः—(तम्, इन्दुम्) तं प्रकाशमानं परमात्मानम् (अवस्युवः, नः, विश्वाः, गिरः) रक्षेच्छवोऽस्माकं सर्वा गिरः (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मनः तृप्तये (पूर्वथा) प्राग्वत् (शुम्मिन्ति) स्तुतिभिर्विराजयान्ति ।

पद्धि—(तम्, इन्दुम्) उस प्रकाशमान परमात्माको (अव-स्युवः, नः, विश्वाः, गिरः) रक्षा को चाहनेवाली मेरी सम्पूर्ण वाणियें (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मा की तृप्तिकालिये (पूर्वथा) पहलेकी तरह (शुम्भन्ति) स्तुतियोंसे विराजमान करती हैं।

भावार्थ — वही परमात्मा मनुष्यकी पूर्णतृप्तिकेळिये, पर्याप्त होता है। अन्य शब्दस्पर्शादिविषय इसको कदाचित् भी तृप्त नहीं कर सकते॥ २॥ पुनानो यांति हर्यतः सोमी गीर्भिः परिष्कृतः । विर्यस्य मेध्यांतिथेः ॥ ३ ॥

पुनानः । याति । हर्यतः । सोर्मः । गीःऽभिः । पीरंऽकृतः । विप्रस्य । मेभ्यंऽअतिथेः ॥३॥

पदार्थः—( गीभिः, परिष्कृतः ) वेदवाग्भिः स्तुतः, ( हर्यतः, सोमः ) दर्शनीयः परमात्मा ( पुनानः ) पवित्रयन् ( मध्यातिथेः, विषस्य ) ज्ञानयोगिनो विदुषो हृदये ( याति ) निवसति ।

पदार्थ- गीर्भिः, परिष्कृतः ) वेदवाणियों मे स्तुति किया गया ( हर्यतः, सोमः ) दर्शनीय परमात्मा ( पुनानः ) पवित्र करता हुआ ( मेध्यातिथेः, विषस्य ) ज्ञानयोगी विद्वान्के हुन्यमें ( याति ) निवास करता है।

भावार्थ- जो लोग ज्ञानयोगी बनकर ज्ञानपदीपसे अपने हृदयमन्दिरको प्रदीप्त करते हैं जनके हृदयरूपी मन्दिर में परमात्मा का पूर्णतया अवभास होता है ॥३॥

पर्वमान विदा र्यिम्स्यभ्यं सोम सुश्रियंम । इन्दो सहस्रवर्चसम् ॥ ४ ॥

पर्वमान । विदाः । रुयिं । अस्मभ्यं । सोम् । सुऽश्रियं । इंदोइति । सहस्रऽवर्चसं ॥४॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पवितः ! ( इन्दो ) प्रकाशमान, ( सोम ) सौम्य, परमात्मन्, लम ( असमभ्यम् )

( सहस्रवर्चसम् ) विविधदीप्तिमन्तम्, ( सुश्रियम् ) सुशोभम् ( रियम् ) विभवम् ( विदाः ) प्रापय ।

पदार्थ — (पवमान) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! (इन्दों) हे प्रकाशमान ! (सोम) हे सौम्यस्वभाववाळे! (अस्त्रभ्यम्) आप मेरे लिये (सहस्रवर्वसम्) अनेकपकारकी दीप्तिवाळे (सुश्रियम्) सुन्दरशोभासे युक्त (रियम्) ऐर्थ्य को (विदाः) प्राप्त कराइये।

भावार्थ — वही परमात्मा अनन्त प्रकारके अभ्युदयोंका दाता है। अर्थात् ब्रह्मवर्चेसादि सब तेज उसीकी सत्तासे उपछब्ध होते हैं॥४॥

> इन्दुरस्यो न वाजसृत्किनिक्रंति पृवित्र आ। यदक्षारित देवयुः ॥५॥

इंदुः । अत्यः । न । वाजुऽसृत् । किनिकंति । पृवित्रे । आ । यत् । अक्षाः । अति । देवऽयुः ॥५॥

पदार्थ:--( इन्दुः ) स प्रकाशमानः परमातमा ( अत्यः, न, वाजसत ) विद्युदिव स्वशाक्तिभिव्याप्तुवन् ( किनकिति ) शब्दायते ( यत् ) यः परमात्मा ( देवयुः ) दिव्यगुणयुक्तान् विदुषः अत्यर्थे स्पृहयन् ( पवित्रे, आ ) तदीयपवित्रहृदयेषु सुष्ठु ( अति, अक्षाः ) ब्रह्मानन्दं वर्षति ।

पद्रार्थ — (इन्दुः) वह प्रकाशवान परमातमा (अत्यःन वाजस्त्) विद्युत्के सहस्र अपनी शक्तियोंसे व्याप्त होता हुआ (किनिक्रंति) शब्दायमान हो रहा है (यत्) जो परमातमा (देवयुः) दिव्यग्रण-सम्पन्न विद्वानोंको चाहता हुआ (पवित्रे, आ) उनके पवित्र हृदयोंमें मळीप्रकार (अति, अक्षाः) ब्रह्मानन्दका अत्यन्त सरण करता है।

भावार्थ-देवी सम्पत्तिवाळे पुरुषोंके हृदयमें परमात्माकी ज्योति सदैव देदीप्यमान रहती है। मिळनान्तःकरण, आसुरी सम्पत्तिवाळोंके हृदय उस दैवी दिव्यज्योतिसे सर्वयेव विश्वत रहते हैं॥५॥

> पर्वस्व वार्जसातये विश्रस्य गृणतो वृषे । सोम् रास्वं सुवीर्यम् ॥ ६।३३।८।६॥

पर्वस्व । वार्जंऽसातये । विश्वंस्य । गृण्तः । बृधे । सोमं । रास्त्रं । सुऽवीर्यं ॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन्, (वाजसातये) अञ्चा-चैश्वर्येलाभाय (वृधे) अभ्युदयाय च (गृणतः, विप्रस्य, पवस्व) भवन्तं स्तुवतः कर्मयोगिनो विदुषः पवित्रयित्वा योग्यान् विधाय (सुवीर्यं, रास्व) तेभ्यः शत्रुभ्योऽलं पराक्रमं देहि ।

पदार्थ--(सोम) हे परमातमन् ! (वाजसातये) अन्नादि ऐश्वर्य माप्तिके लिये और (द्वेष) अभ्युन्नतिके लिये (ग्रुणतः, विषस्य, पवस्व) आपको स्तुति करनेवाले जो कर्मयोगी विद्वान् हैं उनको पवित्र करके योग्य बनाइये और (सुवीर्यं, रास्व) उनके शत्रुओंको दमन करनेके लिये पर्याप्त पराक्रमको दीनिये ॥

भावार्थ--कर्मयोगी पुरुष जो अपने उद्योगसे सदैव अभ्युदः याभिकाषी रहते हैं, उनको परमात्मा अनन्तमकारके ऐश्वर्यमदान करता है।

> इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिबद्धे ऋक्संहिताभाष्ये षष्टाष्ट्रकेऽष्टमोध्यायः

> > समाप्तः ।

समाप्तं चेदं पष्टाष्टकम् ।

·MA BRO

## अथ चतुश्रलारिंशत्तमस्य सक्तस्य-

१-६ अयास्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ निचृदुगायत्री । २-६ गायत्री ॥ पर्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः, मेधाविबुद्धिविषयलं वर्ण्यते ।

अव परमात्मा मेघावी छोगोंकी बुद्धिका विषय है, यह वर्णन करतेहैं।

प्र णं इन्दो मृहे तनं ऊर्मिं न विभ्रंदर्षसि । अभि देवाँ अयास्यंः ॥१॥

प्र । नः । इंदो इति । मृहे । तेने । ऊर्मि । न । विश्रंत । अर्षसि । अभि । देवान् । अर्यास्यः ॥१॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन्, (ऊर्भिम्, विभ्रत्) भवान् आनन्दतरङ्गान् धारयन् (महे, तने) महत ऐश्वर्याय (नः, न, प्रार्षित्त) अस्मान् द्वतं प्राप्तोति (अभिदेवान्) कर्भ-योगिनः (अयास्यः) विना प्रयत्नं संगच्छति।

पद्धि—(इन्दो) हे परमात्मन्! (ऊर्मिम्, विश्वत्) आप आनन्दकी तरहोंको धारण करते हुए (महे, तने) बड़े ऐश्वर्यके छिये (नः, न, प्रापंति) इमको शीन्न प्राप्त होते हैं और (अभिदेवान्) कर्मयोगियोंको (अयास्यः) विना प्रयत्न प्राप्त होते हैं।

भावार्थ--जो पुरुष अनुष्टानशील नहीं अर्थात् उद्योगी बन-कर कर्मयोगमें तत्पर नहीं है वह पुरुष कदाचित् भी परमात्माको नहीं पासकता इस लिये उद्योगी बनकर कर्म्भमें तत्पर होना प्रत्येक मनुष्यका कर्त्तव्य होना चाहिये ॥ मृती जुष्टो धिया हितः सोमी हिन्वे प्रावति । विर्मस्य धार्रया कविः ॥२॥

मृती । जुष्टः । धिया । हितः । सोर्मः । हिन्वे । पुरावऽति । विश्रंस्य । धारंया । कविः ॥२॥

पदार्थः—(किवः, सोमः) वेदरूपकावयानां प्रणयिता स परमात्मा (परावति) स्वलपप्रयत्नेन ध्यानाविषयीभृतः (मती, जुष्टः) स्तुतिभिः प्रसीदन् (विप्रस्य, धिया, हितः) ज्ञानयोगिबुच्चा सा-क्षात्कृतः (धारया, हिन्वे) स्वब्रह्मानन्दस्रोतसा प्रीणयिति।

पदार्थ--(किवः, सोमः) वेदरूप काव्योंका निर्माता वह पर-मात्मा (परावति) अल्पप्रयत्नसे ध्यानविषयी न होनेके कारण दूरस्थ (मती, जुष्टः) स्तुतियों द्वारा प्रसन्न होता हुआ (विषस्य, थिया, हितः) ज्ञान योगियोंकी बुद्धिसे साक्षात्कार किया गया (धारपा, हिन्वे) अपने ब्रह्मानन्दकी धारासे तुप्त करता है।

भावार्थ — वेद यद्यपि परमात्माका ज्ञान है तथापि उस ज्ञानका आविभीव परमात्मा करता है। इसी अभिनायसे उसे वेदोंका निर्म्भाता वा कत्ती कथन किया है वास्तवमें वेद नित्य है॥

> अयं देवेषु जार्ग्यविः सुत एति पवित्र आ। सोमो याति विचर्षणिः ॥३॥

अयं । देवेषु । जागृंविः । सुतः । एति । पवित्रे । आ ।

सोमः । याति । विऽचेर्षणिः ॥३॥

पदार्थः—( जागृविः, सुनः, अयम्, सोमः ) स्वयम्भूर्जा-

गरूकोऽयं परमात्मा ( विचर्षणिः ) सर्वे परयन् ( आ, याति ) सर्वेत्र व्याप्तो भवति ( देवेपु ) विदुषाम् ( पवित्रे ) पवित्रः हृदये ( एति ) आविभवति ।

पदार्थे—( जागृविः, सुतः, अयम्, सोमः ) खर्यसिद्धं जागहितं यह परमात्मा (विचर्षाणः ) सबको देखता हुआ ( आ, याति, ) सर्वत्रं व्याप्त है। और (देवेषु ) विद्वानोंके (पवित्रे) हृदय में (एति) आविर्भृत होता है।

भावार्थ — अन्य छोगोंकी जागृति नैमित्तिकी होती है अर्थात् स्वतः-सिद्ध नहीं होती। एकमात्र परमात्माकी जागृति ही स्वतःसिद्ध है अर्थीत् परमात्मा ही ज्ञानस्वरूप है, अन्य सब जीव पराधीनज्ञानवाळे हैं।

> स नेः पवस्व वाजुयुश्चेकाणश्चारुंमध्वरम् । बुर्हिष्माँ आ विवासति ॥४॥

सः। नः। प्वस्त । वाज्ञ्यः। चुक्राणः। चार्रं। अध्वरं। वर्हिष्मान्। आ । विवासति ॥श।

पदार्थः --यः परमात्मा (बर्हिष्मान्, आ, विवासति) व्यापकतारूपेण सर्वान् छोकान् आच्छादयति (सः) स (अध्व-रम्, चारुम्, चकाणः) अस्माकं यज्ञं शोभमानं कुर्वाणः (नः पवस्व) अस्मान् पुनातु।

पदार्थ — जो परपात्मा (वर्हिष्मान, आ, विवासित ) व्यापकता-रूपसे सबद्धोकों को आव्छादन कर रहा है (सः) वह परमात्मा (अध्वरं, चारं, चक्राणः ) इमारे यक्षको क्षोभायमान करता हुआ (नः), पवस्व ) इमको पवित्र करे। भावार्थ--परमात्मा अपनी व्यापकसत्तासे सब छोकछोकान्तरों को एकदेशी बनाकर व्यापकरूपसे स्थिर है उक्त यद्गर्मे उसकी प्रकाशकः भावसे प्रकाशित होनेकी पार्थना की गई है।

> स नो भगांय वायवे विश्वीरः सदावृधः । सोमो देवेष्वा यमत् ॥५॥

स । नः।भगाय। वायवे । विषेऽवीरः। सुदाऽवृधः। सोर्मः। देवेषु । आ । यमत् ॥५॥

पदार्थः--( सदावृधः ) यः सर्वदैव सवात्कृष्टः ( विप-वीरः) यश्च मेघाविषुरुपान् शक्तिमतः कर्त्ते प्रेरयति (सः, सोमः) स परमात्मा (नः, भगाय, वायवे ) अस्माकं वृद्धि गच्छत ऐश्व-यीय (देवेषु, आयमत् ) ज्ञानिक्रयाकुशलेषु विद्यत्सु शक्तिं वर्धयतु ।

पद्र्शि—( सदाष्ट्रथः ) जो सदैव सर्वोपिर रहता है और (वि-प्रवीरः ) 'वीरयित यहा विशेषण होतें ईरयित वा इतिवीरः" जो मेघाबी पुरुषोंको वीर अर्थात् शक्ति प्रदान करके पेरणा करता है (सः, सोपः) वह परमात्मा (नः भगाय, वायवे) इमारे ब्याप्तिश्वीक पेश्वर्यके क्रिये (देवेषु, आयमत्) झानकियाकुशक विद्वानोंकी शक्तियोंको बदाये।

भावार्थ--कम्मयोगी तथा ज्ञानयोगी पुरुषोंकी शाक्तियोंके बढ़ाने के ळिये परपात्मा सदैव उद्यत रहता है।

> स नो अ्य वस्तुत्तये ऋतुविद्गांतुवित्तंमः । वाजं जेषि श्रवो बृहत् ॥६॥१॥

सः । नः । अद्य । वसुत्तये । ऋतुऽवित् । गातुवित्ऽतमः । वार्जं । जेषि । श्रवं: । बृहत् ॥६॥१॥

पदार्थः--( ऋतुवित ) सर्वकर्मज्ञः, ( गातुवित्तमः ) कवीनामुत्तमः कविः (सः ) स भवान् (वमुत्तये ) रत्नांचैश्वर्य-प्राप्तये ( नः ) अस्माकम् ( बृहत्, वाजम्, श्रवः ) महत् बलं कीर्तिञ्च ( अद्य ) सपदि ( जेषि ) वर्द्धयत् ।

पदार्थ--(ऋतुवित्) सबके कर्मींको जाननेवाळे और (गातु-वित्तमः ) कवियोंमें उत्तम कवि (सः) वह आप (वसुत्तये ) स्त्रादि ऐश्वर्यों की पाप्तिके छिये (नः) हमारे (दृहत्, वाजम्, श्रवः) बड़े बल तथा कीर्तिको (अद्य) तत्काळ ही (जेषि) बढ़ाइये।

भावार्थ--कवि शब्दके अर्थ यहां सर्वे क्षके हैं। ज्ञानी विज्ञानी सबमें से एकमात्र परमात्मा ही सर्वोपरि कवि सर्वत्र है अन्य कोई नहीं।

इति चतुश्चत्वारिशत्तमं सक्तं प्रथमोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ४४वां सक्त और १डा वर्ग समाप्त हुमा ।

अथ षड्चस्य पञ्चचलारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ अयास्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३-५ गायत्री । २ विराइगायत्री । ६ निचृदुगात्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा न्यायकारी इति वर्ण्यते ।

अब परमात्मा न्याय करता है यह वर्णन करते हैं।

स पवस्व मदाय कं नृचक्षा देववीतये । इन्दाविन्द्राय पीतये ॥१॥

सः । प्रवस्त । मदीय । कं । चृऽचक्षाः । देवऽवीतये । इंदो इति । इंद्रीय । पीतये ॥१॥

पदार्थः—(इन्दो) प्रकाशमान, परमात्मन् ! (सः) स भवान् (नृचक्षाः) सर्वमनुष्यसाक्षी (मदाय) आनन्दाय (देव-वीतये) यज्ञाय (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मनस्तृतये च (कम्, पवस्व) सुखं वितरतु ।

पद्र्थि——(सः) पूर्वोक्तगुणसङ्ग्न (इन्दो) नकाश्रमान ! आप ( स्चक्षाः) सव मनुष्योंके द्रष्टा हैं (मदाय) आहादके छिये और (देव-बीतये) यज्ञके छिये तथा ( इन्द्राय, पीतये) जीवात्माकी तृप्तिके छिये (कम्, पबस्व) आप सुखनदान करिये।

भावार्थ---जीवात्माके हृदय मन्दिको एकमात्र परमात्मा ही मका-शित करता है अन्य कोई भी जीवको सत्यज्ञानके मकाशका दाता नहीं।

> स नौ अर्पाभि दृत्यं ½ त्वभिन्द्र|य तोशसे । देवान्त्सिखेम्य आ वर्रम् ॥२॥

सः । नः । अर्षे । अभि । दृत्यै । त्वं । इंद्रांय । तोशसे । देवात् । सर्खिऽभ्यः । आ । वरं ॥२॥

पदार्थः — हे परमात्मन्, (सः) स लम् (नः, दूलम्, अभ्यर्ष) अस्मभ्यम् कर्मयोगं प्रदेहि (त्वम्, इन्द्राय, तोशसे)

यतस्त्वं परमैश्वर्यसंप्राप्तये स्तूयसे अथ च (देवान्, सालिभ्यः) सर्त्विभिभ्यो विद्यद्भ्यः (आवरम्) सुष्ठु तन्मनोऽभीष्टं देहि ।

पद्मिं — हे परमात्मन् ! (सः) वह आप (नः इत्यम्, अभ्यर्ष) हमारे छिये कर्मयोग प्रदान करिये (त्वम्, इन्द्राय, तोश्वसे) क्योंकि आप परमेश्वर्यसम्पन्न होनेके छिये स्तुति किये जाते हैं (देवान्, सिवभ्यः) और सत्कर्मी विद्वानों के छिये (आवरम्) भछी प्रकार उनके अभीष्ट-को दीजिये।

भावार्थ--परमात्मा सदाचारियोंको सुख और दुष्किर्मियोंको दुःख देता है। परमात्माके राज्यमें किसीके साथभी अन्याय नहीं होता। इस बातको ध्यानमें रखकर मनुष्यको सदैव सदाचारी बनने का यत्र करना चाहिये॥२॥

जुत त्वार्मरुणं वृयं गोभिरञ्जमो मदाय कम । वि नो राये दुरो वृधि ॥३॥ जुत । त्वां । अरुणं । वृयं । गोभिः । अंज्मः । मदाय ।

पदार्थः —हे परमात्मन्, ( अरुणम्, उत, त्वाम् ) गति-शीलं भवन्तम् ( मदाय ) आह्नादलाभाय ( गोभिः, अञ्जमः ) इन्द्रियेः प्रत्यक्षीकुर्मः ( नः, रायं ) भवान् अस्माकं विभवाय ( दुरः, विवृधि ) कल्मषं विनाशयतु ( कम् ) सुखं च ददातु ।

कं । वि । नः । राये । दुर्रः । वृधि ॥३॥

पद्रार्थ — हे परमात्मन्! (अरुणम्, उत, त्वाम्) गतिशील आपको (मदाय) आहादमाप्तिके क्रिये (गोभिः, अञ्ज्यः) इन्द्रियों द्वारा ज्ञानका विषय करते हैं (नः, राथे) आप इमारे ऐश्वर्यके क्रिये (दुरः, विद्यिषे) पापोंको नष्ट किये तथा (कम्) सुखप्रदान करिये।

भावार्थ--- जो छोग अपनी शन्द्रियोंका संयम करते हैं वे ही इस परमात्माके शुद्धस्वरूपको अनुभव कर सकते हैं अन्य नहीं ॥ ३ ॥

> अत्यू पवित्रमक्रमीद्वाजी धुरं न यामंनि । इन्दुंर्देवेषु पत्यते ॥॥

अति । ऊं इति । पवित्रं । अकृमीत् । वाजी । धुरं । न । यामनि । इंदुः । देवेषु । पत्यते ।

पद्रार्थः—( वाजी, इन्दुः ) उत्तमबलः स परमात्मा ( घुरम, अलकमीत् ) सम्पूर्णब्रह्माण्डस्य भारं सोढुं समर्थयते ( न, यामानि ) ध्यानेन द्वतम् ( देवेषु, पवित्रम्, पत्यते ) वि-ज्ञानिनां हृदयानि अधितिष्ठति ।

पद्धि—-(वाजी, इन्दुः) उत्तपबलवाळा वह परमात्मा (धुरम्, अत्यक्रमीत्) सम्पूर्ण ब्रह्माण्डके भारके सहनेमें समर्थ है और (याम-नि, न) ध्यान करनेसे शीघ्र ही (देवेषु, पवित्रम्, पत्यते) विक्वानियों के हृदयमें अधिष्ठित होता है।

भावार्थ — यद्यपि पकृति, जीव यह दोनों पदार्थ भी अपनी सत्ता से विद्यमान है तथापि अधिकरण अर्थात् सब का आधार बन कर एक-मात्र परमात्ना ही स्थिर है। इसळिये उसको (धुर) रूप अर्थात् सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों के आधाररूपसे कथन किया गया है ॥४॥

समी सर्खायो अस्वर्न्वने क्रीळन्तुमत्यंविम् । इन्दुं नावा अनुषत ॥५॥

सं । र्डुमिति । सस्रायः । अस्तर्म् । वने । क्रीळंतं । अ-तिऽअविं । इंदुं । नावाः । अनुष्तु ॥५॥ पदार्थः — (अल्पविम्) सर्वस्यातिरक्षकम् (वने, कीड-न्तम्) अखिलब्रह्माण्डरूपे वने कीडन्तम् (इम्, इन्दुम्) अमुं परमात्मानम् (सखायः) तदीयप्रियस्तोतारः (अस्तरन्) शब्दा-यमाना अभवन् भृत्वा च (नावाः, समन्षत्) तद्रचितवेदवा-ग्भिः उपतस्थिरे।

पदार्थ-(अलावम्) अतिशय भवकी रक्षा करनेवाळे (वने, क्रीडन्तम्) अखिलब्रह्माण्डरूप वनमें क्रीडा करते हुए (ईम्, इन्दुम्) इस परमात्मा की (सखायः) उसके प्रिय स्तीता छोग (अस्वरन्) शब्दायमान होते हुए (नावाः, सभनूषत्) उसकी राचित वेदवाणियोंसे स्तुति करते हैं।

भावार्थ--परमात्माके ज्ञानका साधन मनुष्यके पास एकमात्र उसका स्तोत्र वेद ही है अन्य कोई ग्रन्थ उसके पूर्णज्ञानका साधन नहीं।

> तया पवस्व धारया यया पीतो विचक्षेसे । इन्दी स्तोत्रे सुवीर्यम् ॥६॥२॥

तयां । प्वस्त । धारया । ययां । पीतः । विऽचक्षसे । इंदोइति । स्तोत्रे । सुऽवीर्यं ॥६॥२॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमातमन् (यया, पीतः) यया ज्ञानधारया सेवितो भवान् (विचक्षसे, स्तोत्रे) स्वस्मै विदुषे रत्तुतिकर्त्रे (सुवीर्यम) सुन्दरकर्मशालिशक्तिं ददाति (तया, धारया,पवस्त) तयैवानन्दोत्पादिकया ज्ञानधारया अस्मान् पवित्रय।

पदार्थ--(इन्दो) हे परमात्मन्! (यया, पीतः) जिस ज्ञान की घारासे सेवन किये गये आप (विवक्षसे, स्तोत्रे) अपने विद्वान् स्तोताके छिये (सुर्वार्थम्) सुन्दर ज्ञानकर्मशािकनी शक्तिको देते हैं (तया, धारया, पवस्व) उसी आनन्दोत्पादक ज्ञानकी धारासे आप सुद्रे पवित्र करिये।

भावार्थ---परमात्मा अपनी ज्ञानरूप धारासे सबके अन्तः-करणोंको सिश्चित करता है। तात्पर्य्य यह है। के उसका ज्ञानरूप प्रकाश प्रत्येक पुरुषके हृदयमें पड़ता है। परन्तु सुपात्र पुरुष ही पात्र बनकर उसका ग्रहण कर सकते हैं अन्य नहीं ॥६॥

> इति पञ्चनत्वारिंशत्तमं सूक्तं द्वितीयो वंगिश्च समाप्तः । यह ४५ वां सुक्त और २ सरा वर्ग समाप्त हुवा ।

**मध** षड्चस्य षट्चत्व।रिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ अयास्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१ ककुम्मती गायत्री । २, ४, ६ निचृद्गायत्री । ३, ५

गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ पदार्थविद्याविदां विदुषां गुणा उपदिश्यन्ते→

अव पदार्थविद्याके जाननेवाळे विद्वानोंके गुर्णोका उपदेश करते हैं।

असृंग्रन्देववींत्येऽत्यांसः कृत्व्यां इव । क्षर्रन्तः पर्वतावृधः ॥१॥

असृंग्रन् । देवऽवीतये । अत्यासः । क्वत्व्याःऽइव । क्षरंतः ।

पूर्वतुऽवृधः ।

पदार्थः न तेन प्रसातमना (पर्वतावृधः ) ज्ञानेन कर्मणा च वृद्धाः, (क्षरन्तः ) उपदेशं दवानाः (कृत्व्याः इषः) कर्भ-योगिनः इव (असासः) सर्वस्मिन् कर्मणि व्यापका विद्यासः (देववितये) देवानां तर्पकाय यज्ञाय (अस्त्रमन्) स्वयन्ते।

पद्धि—उस परमात्मा द्वारा (पर्वतावृधः क्रां और कर्मसे बड़े हुए (क्षरन्तः) उपदेशको देनेवाळे (क्रुस्ट्याः, इव) कर्मयोगियोंके समान (अत्यासः) सर्वकर्मीमें व्यापक बिद्वान् (देवबीतये) देवोंके तृप्ति कारक यक्के लिये (अस्प्रन्) पैदा किये जाते हैं।

भावार्थ — परमात्मा ज्ञानरूपयञ्चके लिये झानीविज्ञानी पुरुषोंको उत्पद्ध करता है। इसलिये सब मनुष्योंको चाहिये कि वे कर्स्ययोगी तथा ज्ञानयोगी विद्वानोंको बुलाकर अपने यज्ञादि कर्मोंका आरम्भ किया करें।

> परिष्कृतास इन्देवो योषेव पित्र्यांवती । वाये सोमा असक्षत ॥२॥

परिंऽकृतासः । इंदंवः । योषांऽइव । पित्र्यंऽवती । वायुं । सोमाः । असृक्षुत् ॥२॥

पदार्थः — (पित्र्यावती, योषेव) पित्रमती कन्यकेव (पिर-ष्कृतासः ) ब्रह्मविद्ययाल्ड्कृताः, (इन्दवः) परमैश्वर्यसम्पन्नाः (सोमाः) ते विद्यांसः (वायुम्) सृक्ष्मभावमापन्नान् पदार्थान् (अस्क्षत) साधयन्ति ।

पद्गार्श्व-(पिन्यावती, योषेव) पितावाळी कन्याके समाज (परिष्कृतासः) ब्रह्मविद्यासे अलङ्कृत होनेसे (इन्दवः) परम म्रेश्वर्यः सम्पक्ष होकर (सोगाः) वे विद्वान् छोग (बायुम्) सूक्ष्मभावको पाष्त हुए पदार्थोंको (असक्षत) सिद्ध करते हैं।

भावार्थ--- कम्पेयोगी पुरुष उक्त पदायाँपेंसे आतिस्र्ह्मभाव नि-काळकर प्रजाओं में प्रचार करते हैं। इसळिये प्रत्येक पुरुषको चाहिये कि वह कम्पेयोगी विद्वानोंका सत्कार करें। ताकि विक्वानकी द्वादि होकर प्रजाओं में सुखका सञ्चार हो ॥२॥

> एते सोमांस इन्दंवः प्रयंस्वन्तश्रृम् सुताः । इन्द्रं वर्धन्ति कर्मभिः ॥३॥

एते । सोमासः । इंदेवः । प्रयेस्वंतः । चुम् इति । सुताः । इंद्रं । वर्धति । कर्मेऽभिः ॥३॥

पदार्थः—( सुताः, एते, इन्दवः, सोमासः ) इमे उत्पा-दिताः परमैश्वर्यशालिनो विद्वांसः (चमू, प्रयस्वन्तः ) सेनासु प्रयत्नमानाः (कर्मभिः ) विविधाभिः कियाभिः (इन्द्रम् ) स्वं स्वामिनम् (वर्धयन्ति ) जयेन समृद्धं कुर्वन्ति ।.

पदार्थ--( मुताः, एते, इन्दवः, सोमासः ) ये उत्पन्न किये गये परमैश्वर्यशाली विद्वान् लोग ( चम्, प्रयस्वन्तः ) सेनाओं में प्रयक्ष करते हुए ( कर्मभिः ) अनेक मकारकी क्रियाओं से ( इन्द्रम् ) अपने स्वामीको ( वर्षन्ति ) जयपुक्त करके समृद्ध बनाते हैं।

भावार्थ-- कर्मयोगियों के प्रभावसे ही सैनिक बळकी हिद्धि होती-है। और कर्मयोगियों के प्रभावसे ही सम्राट् सम्पूर्ण देशदेशान्तरों का-शासन करता है इसिळिये परमात्माने इन मन्त्रों में कर्मयोगियों के सत्कार-का वर्णन किया है।।३॥ आ घावता सुहस्त्यः शुका गृम्णीत मुन्थिना । गोभिः श्रीणीत मत्सरम् ॥ ४ ॥

आ । घावत् । सुऽहस्त्यः । शुका । गृम्णीत् । मृंथिनां । गोभिः । श्रीणीत । मत्सरं ॥४॥

पदार्थः—(ध्रुहस्तः) हे कर्मकुशलहस्ता विद्वांसः। यूयम् (आ, धावत) ज्ञाने सक्षदा भवत (मन्थिना) यन्त्रैः (शुक्रा, गृम्णिति) चलवतः पदार्थान् साधयत (गोभिः) रिश्ममद्भि-विद्युदादिपदार्थैः (मत्सरम्) आह्लादकारकान् पदार्थान् (श्री-णीत) सुदृढान् कृत्वा प्रकाशयत।

पदार्थ — (सुहस्त्यः) हे कियाकुशलहस्तोंवाले विद्वानों ! आप (आ, धावत ) ज्ञानकी ओर लगकर (मन्पिना ) यन्त्र द्वारा (शुक्रा, गृभणीत ) बलवाले पदार्थोंको सिद्ध की जिये (गोभिः) और रिमयुक्त विग्रदादिपदार्थों द्वारा (मत्सरम्) आद्लादकारक पदार्थोंको (श्रीणीत) सुदृद करके प्रकाशित की जिये।

भावार्थ — मनुष्योंको चाहिये कि वे कर्मयोगियोंसे पार्थना करके अपने दशके क्रिया की शलकी हिन्द करें ॥४॥

स पवस्व धनञ्जय प्रयुन्ता रार्थसो मृहः। अस्मभ्यं सोम गातुःवित् ॥ ५ ॥

सः । पृवस्त । धनुंऽजय । पृऽयृंता । राधसः । मृहः । असम्प्यैः । सोम । गातुऽवित् ॥५॥ पदार्थः—(धनञ्जय) हे स्वीगिसक्षमानां वर्धियतः! (गातुवित्) हे उपदेशकेपूत्तम्! (सः) एवम्भूतानां विदुषामु-त्पादको भवान् (महः, राधसः) महत ऐश्वर्यस्य (प्रयन्ता) पदातास्ति। (सोम) हे परमात्मन्! (असम्यम्) असमभ्यम् (पवस्व) सर्वमभीष्टं देहि।

पदार्थ--( धनञ्जय ) हे अपने उपासकों के धनकी बढ़ानेवाले ! (गातुवित् ) हे उपदेशकों में श्रेष्ठ ! (सः ) ऐसे ऐसे विद्वानों के उत्पादक आप (महः, राधसः ) बड़े भारी ऐश्वर्षके (मयन्ता ) मदाता हैं (साप ) हे परपात्वन ! (अस्मभ्यम् ) आप हमारे लिये (पनस्व ) सन् अभीष्ठका मदान की जिये ।

भावार्थ--परमात्माकी ऋषामे सदुपदेशक उत्पन्न होकर देशमें सदुपदेश देकर देशका कल्याण करते हैं ॥ता

णुतं स्रंजन्ति मर्ज्यं पर्वमानं दश् क्षिपः । इन्द्राय मत्सुरं मद्म् ॥ ६ ॥ ३ ॥ णुतं । सृजंति । मर्ज्यं । पर्वमानं । दशं । क्षिपः । इंद्राय मृत्सुरं । मर्दे ॥६॥

पदार्थः — (पवमानम् ) सर्वपावित्रकर्तारं (मर्ज्यम् एतम् ) संसेवनीय मिमं परमात्मानम् (दश, क्षिपः, मृजन्ति) दश इमानि इन्द्रियाणि ज्ञानिविषयं कुर्वन्ति । यः परमात्मा (इन्द्राय, म-त्सरम् ) जीवात्मने आनन्ददायको मदोऽस्ति ।

पदार्थ--(पत्रमानम्) सबको पत्रित्र करने वाळे (मर्झ्यम्,

301

प्तम्) संभजनीय उस परमात्माको (दश, क्षिपः, मृतन्ति) दश इन्द्रियें ज्ञानगोचर करती है। जो परमात्मा (इन्द्राय, मत्सरम्, मदम्) जीवात्मा के छिये आह्वादकारक मद है।

भावार्थ — परगात्मा ही जीवात्माके लिये एकमात्र आनन्दका स्रोत है। उसीके आनन्दका लाग करके जीव आनन्दित होता है ॥६॥३॥

> इति पट्चत्वारिंशतमं सूक्तं तृतीयो वर्गश्रत समाप्तः । यह ४६वां सूक्त और इसरा वर्ग समाप्त हुना।

अथ पश्चेर्चस्य ससंचंदनारिंशत्तमस्य सूक्तस्य-

१ ५ कविर्भार्गव ऋषिः पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ३, ४ गायत्री । २ निचृदगायत्री । ५ विराड् गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा उद्योग मुनदिशति ।

अब परमात्मा उद्योगका उपदेश करते हैं।

अया सोमः सुकृत्ययां महश्चिद्भ्यंवर्धत ।

ं मृंम्द्रान उद्घेषायते ॥ १ ॥

अया । सोमः । सुऽक्रुत्सयां भ महः । चित् । अभि । अवधैत् । मुँदानः । उत् । वृषऽयृते ॥१॥

पदार्थः --( सीमः ) परमातमा ( अया, सकुलया ) वि-दुषी शुभक्षमैणा ( मन्दिनः ) प्रहण्यन् ( महश्चित, अम्बवर्धत ) तेम्यः पण्डितेम्यः अभ्युद्यं प्रापयित । अथच (उदवृषायते ) तेम्योबलं प्रदर्शति ॥

पद्र्शि—(सोपः) परमात्मा (अया, सुकुल्यया) विद्वानों के शुमकम्मोंसे (मन्दानः) हर्षको प्राप्त होता हुआ (महश्चित्, अभ्य-वर्धत) खनको अल्पन्त अभ्युद्धयको प्राप्त कराता है। और (उद् दृक्ष-यते) उन विद्वानों के ळिये बळवदान करताहै।

भावार्थ--हे अभ्युदयाभिक्रापीननों ! यदि आप अभ्युदयको चाहते हैं तो एकमात्र परमात्माकी सरणको मास होकर उद्योगी बनों ॥१॥

> कृतानीदंस्य कर्त्वा चेतन्ते दस्युतहंणा ॥ ऋणा चं घृष्णुश्चंयते ॥ २ ॥

कृतानि । इत् । अस्य । कर्त्वा । चेतंते । दृस्युऽतहिणा । ऋणा । च । धृष्णुः । चंयते ॥ ।।

पदार्थः—-विद्यज्जनाः ( अस्य, इत ) अस्य परमात्मनः ( दस्युतर्हणा, कृतानि, कर्त्वा ) दुष्टहननरूपाणि कर्माणि ( चेत-न्ते ) संस्मरन्ति । ( धृष्णुः ) अथच खयंशास्ता स जगदाधारः ( ऋणा, च, चयते ) देवर्षिपितृणां ऋणोद्धारमुपादेशति ॥

पदार्थ---विद्वान् छोग (अस्य इत्) इस परमात्मा के (दस्युत-हेणा, कृतानि, कर्त्वा) दुष्टनाश्चन रूप किये हुये कर्म्पीका (चेतन्ते) स्मरण करतेहैं (धृष्णुः) और स्वयंश्वासक वह परमात्मा (ऋणा, च, चयते) देवऋणादि तीनों ऋणोंके उद्धारका उपदेश करता है।।

भावार्थ --देवऋण वितृक्षच ऋषिऋण इन तीन ऋणेंको उतार-

ने योग्य वहीं पुरुष हो सकता है जो परमात्माज्ञापालन करता हुआ उद्योगी बनता है ॥२॥

> आत्सोम इन्द्रियो रसो वर्जः सहस्रसा भुवत् । उक्थं यदस्य जायंते ॥ ३ ॥

आत् । सोर्मः । इद्धियः । रसः । वर्त्रः । सहस्रऽसाः । भुवत् । उक्थं । यत् । अस्य ॥३॥

पद्धिः——( यत, अस्य, उन्थम, जायते ) यदास्य परमात्मनः वेदरूपिणी स्तुति राविभवति (आत् )तदा (सोमः ) स परमात्मा (इन्द्रियः, रसः ) जीवात्मनस्तृतिकारकं मोदमय-रसं, तथा (वज्रः) दुष्टेभ्योरक्षणाय शस्त्ररूपः, तथा (सहस्रसाः) अनन्तशक्तिप्रदाता ( सुवत् ) भवति ।

पद्रश्रि——(यत्, अस्य, उक्यम्, जायते ) जब इस परमात्माकी वेदरूपी स्तुतिका आविर्भाव होताहै (आत् ) तव (सोमः) वह परमात्मा (इन्द्रियः, रसः, ) जीवात्पाका तृतिकारक आनन्दमयरस तथा (वजः) दुष्टोंसे रक्षा करनेके लिये श्रस्तूरूप, और (सहस्रसः) अनन्तश्रक्तियोंका प्रदाता (श्रुवत् ) होताहै ।

भावार्थ--जीवात्माके छिये परमात्माने अनन्तशक्तियें पदान कीं है। परन्तु उन सबका आविर्धाव तभी होता है जब जीवात्मा वेदोंद्वारा उन शक्तियोंका ज्ञाता बनता है।।३॥

स्वयं कृतिर्विधृतिरि विष्राय रत्नीमच्छति । यदी मर्धुज्यते थियः ॥ ४ ॥ स्वयं । कविः । विऽधर्तिरे । विश्राय । रते । इञ्छितिः । यदि । मर्भुज्यते । धियः ॥४॥

पदार्थः—(यदि, धियः, मर्मृज्यते) यद्यसौ परमेश्वरो वुद्या ध्यानविषयः क्रियते, तर्हि (खयं, कविः) आत्मनैव वेदादिकाव्यानां विरचयिता स परमेश्वरः (विधर्तिरि) रत्नादि विरुद्धधारणकर्तृभिः असरकर्मिभिः (विष्राय, रतनं, इच्छति) सरकर्भिणं विद्यांतं रत्नांचेश्वर्थं दातु मिच्छति॥

पदार्थ — (यदि, धियः, मर्ग्रज्यते) यदि यह परमात्मा चुद्धि-द्वारा ध्यानविषय किया जाताहै तो (स्वयं, किंकिः) स्वयं वेदादि का-व्योंका रचियता वह परमात्मा (विधर्तिरिं) सलादिकींको विरुद्ध धारण करनेवाळ असरकर्मियोंसे (विषाय, रत्नम्, इच्छति) सत्कर्मी विद्वास्कौ रत्नादि ऐश्वर्य दिलानेकी इच्छा करता है ॥॥।

भाव। थे --- परमात्मा किसीको विना कारण ऊंच नीच नहीं बनाता, किन्तु, कम्मीनुक्क फल देताहै। इस लिये चद्योगी और सदाचा-रियों को ही ऐश्वर्य मिळताहै अन्यों को नहीं।

> सिपासत् रयीणां वाजेष्ववीतामिव । भरेषु जिग्यपामासे ॥ ५ ॥ ४ ॥

सिसासर्तुः । र्याणाम् । वाजेषु । अर्वतांऽइव । भेरेषु । जिग्युषां । असि ॥५॥

पदार्थः—( वाजेषु, अर्वताम, इत ) हे सर्वरक्षकपरमा-त्मन ! भवान् सर्वशक्तिषु व्यापक इत्र ( भरेषु, जिग्युषाम् ) रणे जयमिच्छुभ्यः कर्मयोगिभ्यः (रयीणाम्, सिषासतुरसि) संपूर्णे।पयोगिपदार्थपदाता चाऽस्ति ।

पदार्थ- (वाजेष्वर्षतामिक) हे परमात्मः ! आप सर्वेश-क्तियोंमें व्यापकके समान ( भरेषु जिम्युपाम् ) संग्राममें जाको वाहने-वाले कर्मयोगियोंको (रयीणां सिपासतुरसि) सम्पूर्ण उपयोगी पदार्थीके देनेवालेहें ।

भावार्थ-जो संग्रामोंमें कर्मयोगी वनकर विजयकी इच्छा करते हैं परमात्मा चन्होंको विजयी बनाता है ॥५॥

> इति सप्तचत्वारिशत्तमं मूक्तं चतुर्थो वर्गश्च समाप्तः । यह ४७ वां स्क और ४था वर्गसमाप्त हुमा ।

भथ पञ्चर्चस्य अष्टाचत्वारिंशत्तमस्य सक्तस्य-१ ५ कविभार्गव ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ५ गायत्री । २ ४ निचृद्गायत्री ॥ षद्जः स्वरः ॥

अथ जगत्कर्तुः गुणकर्मस्वभावा उच्यन्ते ।
अव परमात्माके गुण, कर्म, और स्वभाव कहे जाते हैं
तं त्वां नृम्णानि विश्वंतं सुधस्थेषु मुहो दिवः ।
चार्रं सुकृत्ययेमहे ॥ १ ॥
तं । त्वा । नृम्णानि । विश्वंतं । सुधऽस्थेषु । मृहः । दिवः ।
चार्रं । सुऽकृत्ययां । ईमहे ।

पदार्थः—( नृम्णानि विभ्रतम् ) बहुरत्नधारणकर्तारं ( दियो महः ) चुलोकप्रकाशकं ( सुकृत्यया ृँचारुम् ) मनो-हरकृत्यैः शोभायमानं ( तं त्वा ) पूर्वोक्तं भवन्तं ( सधस्थेषु ) यज्ञस्थलेषु ( ईमहे ) रतुमः ॥

पदार्थ — (नृम्णानि विश्वतम्) अनेक रत्नोंको धारण करने-बार्च (दिवो महः) शुल्लोकके प्रकाशक (सुकृत्यया चारुम्) सुन्दर कर्षों से बोभायमान (तंत्वा) पूर्वोक्त आपकी (सभस्थेषु) यज्ञ-स्थलों में (ईमहे) स्तुति करते हैं।

भावार्थ-सम्पूर्ण पेश्वर्योका धारण करनेवाळा एकमात्र पर-मात्मा ही है ॥१॥

संब्रिकधृष्णुसुक्थ्यं महामंहित्रतं मदंम् । शतं पुरो रुरुक्षणिम् ॥ २ ॥ संबृक्तऽधृष्णुं । उक्थ्यं । महाऽमंहित्रतं । मदं । शतं । पुरः । रुरुक्षणिं ॥

पदार्थः—( संवृक्तभृष्णुम् ) धर्मपथमपहायाधर्मपथमाश्चि-तानां दुराचारिणां नाशकं ( उक्थ्यम् ) स्तुत्यं ( महामहिन्नतम् ) महाश्रेष्ठवतकर्तारं ( मदम् ) आनन्दकारकं ( शतं पुरो रुरक्षणिम् ) दुष्टपुरनाशकं भवन्तं स्तुमः ॥

पद्। थे - (संवक्तधृष्णुम् ) धर्मपथको छोड़ अधर्मपथको ग्रहण करनेवाले दुराचारियोंको नाम्न करनेवाले (उक्थ्यम् ) स्तुति करने योग्य (महामहित्रतम् ) बड़े श्रष्ठ वर्तोको धारण करनेवाले (बदम् ) आनन्द जनक ( शतं पुरो रुव्झणिम् ) दुष्कर्मियोंके अनेक पुरोंको नाश करनेवाले आपकी स्तुति करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा सत्यके विरोधीअनन्तद्ांका भी नाश करनेवाला है। इमलिये सत्यत्रती होनेके लिये उसी प्रकाशस्त्रक्ष पर-मात्माके उपासनाकी आवश्यकता है; क्योंकि, सम्पूर्ण अज्ञानोंको दूर करके एकमात्र अपने सचे ज्ञानका प्रकाश करे ॥२॥

> अतंस्त्वा रृषिमृभि राजांनं सुक्रतो दिवः । सुपूर्णो अव्याथिभेरत् ॥ ३ ॥

अतः । त्वा । र्यि । अभि । राजानं । सुकृतो इति सुऽ-कृतो । दिवः । सुऽपर्णः । अव्यथिः । भरत् ॥३॥

पदार्थः — (सुकतो) हे शुभकमेशोभायमान परमात्मन्! (रियं अभि राजानम्) भवान् यद्खिलधनाचैश्वर्यस्वाम्यस्ति, तथा (दिवः सुपर्णः) चुलोकेऽपि चैतन्यतया प्रतिष्ठितोऽस्ति, अथच (अन्यथिभरेत्) विनाप्रयासतस्तंसारस्य संरक्षकोऽस्ति (अतस्त्वा) अतो वयं भवतः स्तुतिं कुर्मः॥

पदार्थ--(सुकतो) हे शोभनकर्मोंसे विशाजनान! (रिय माभ राजानम्) आप जो कि सम्पूर्ण धानाद्येश्वर्यके स्वामी है और (दिव: सुपर्णः) द्युलोकर्मे भी चेतनरूपसे विशाजमान हैं और (अ-व्यथिभर्रत्) अनायास संसारको पाळन करने वाळे हैं। (अतः त्वा) इससे आपकी स्तुति करते हैं।

भावार्थ--सम्पूर्ण छोकछोकान्तरोंका अधिपति एकमात्र परमा-त्मा ही है। इस छिए उसी परमात्माकी उपासना करनी चाहिए जिससे बढ़कर जीवका कोई अन्य स्वामी नहीं हो सकता। विश्वस्मा इत्स्वर्द्दशे साधारणं रजस्तुरम् । गोपामृतस्य विभेरत् ॥ ४ ॥

विश्वसी। इत्। स्वः। हृशे। साधारणं। रुजःऽतुरं। गोपां। ऋतस्य। विः। भरत्।

पदार्थः —( विश्वस्भै इत खर्दशे ) हे जगदीश्वर! भवान् दिव्यगुणसम्पन्नाय सर्वस्मै विदुषे ( साधारणम् ) समानोऽस्ति । अथ च ( रजस्तुग्म् ) प्रधानतया रजोगुणप्रेरकस्त्वम् । ( ऋ-तस्य गोपाम् ) तथा यज्ञरक्षकोऽसि । अथ च ( विः ) सर्वत्र व्यापकतया ( भरत् ) जगतः पाल्लनं करोषि ॥

पदार्थ—(विश्वस्मै, इत् स्वर्ष्ट्यं) हे परमात्मन् ! आप सब-ही दिव्यग्रणसम्पन्नाविद्वानोंके खिये (साधारणम्) समान है. और (रजस्तुरम्) मधानतया रजोग्रणके मेरक हैं (क्युनस्य गोपाम्) तथा यक्तके रक्षिता हैं और (विः) सर्बव्यापक होकर (भरत्) संसारका बाळन करते हैं।

भावार्थ — जिसमकार प्रकृतिके तीनों गुणोंमेंसे रजोगुणकी प्रधानता है अर्थात् रजोगुण, सत्वगुण, और तमोगुणको धारण कियेहुए रहता है इसीप्रकारसे परमात्माके सत्, चित् , और आनन्द इन तीनों गुणोंमें से चित् की प्रधानना है। अर्थात् चित् ही सत् और आनन्दका भी प्रकाशक है। इसीप्रकार परमात्माके तेजोमय गुणको प्रधान समझ कर उसके उपलब्ध करनेकी चेष्टा करनी चाहिए।

अर्घा हिन्वान इन्द्रियं ज्यायी महित्वमानशे । अभिष्टिकृद्धिचेपीणः ॥ ५ ॥ ५ ॥ अर्ध । हिन्वानः । इंद्रियं । ज्यायः । मृहिऽत्वं । आनुशे । अभिष्टिऽकृत् विऽर्चपणिः ।

पदार्थः ——(अधा) भवान् (इन्द्रियं हिन्वानः) इन्द्रियं प्रतिवानः) इन्द्रियं प्रतिवानः (ज्यायः) सर्वोपिर रिधततया (महिल्वमानशे) स्वतेजसा सर्वत्र व्याप्तो भवसिलम् । (अभिष्टिकृत्) तथा स्वभक्तेभ्योऽभीष्टदाताऽसि । (विचर्षाणः) अथ च सर्वेषां कर्मणां प्रेक्षकोऽसि ॥

पदार्थ--(अथा) आप (इन्द्रियं, हिन्वानः) इन्द्रियके पेरक हैं (ज्यायः) सर्वोपिर विराजमान होनेसे (महित्वमानक्षे) अपनी महिमासे सर्वत्र व्याप्त होरहे हैं (अभिष्टिकृत्) तथा अपने भक्तोंके छिये कामनाओंके प्रदाता हैं (विचर्षणिः) सबके कर्मोंके द्रष्टा हैं।

भावार्थ--जीवोंके अन्तर्यामी रूपसे एकमात्र परमात्मा ही हैं कोई अन्य देव नहीं।

इति अष्टचत्वारिंशत्तमं सूक्तं पञ्चमे। वर्गश्च समाप्तः ।

यह ४८ वां सुक्त और ५ वां वर्ग समात हुआ।

, अथ पञ्चर्वस्य ऊनपञ्च।शत्तमस्य सृक्तस्य-

१ ५ कविर्भार्गव ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ४, ५ निचृद्गायत्री । २, ३ गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अथ परमाहमनः शक्तिर्वर्ण्यते-

अब परमात्माकी शक्तिका वर्णन करते हैं-

पर्वस्व चृष्टिमा सु नोऽपामूर्मि दिवस्परि'। अयक्ष्मा बृंहतीरिषंः ॥ १ ॥

पर्वस्व । वृष्टिं । आ । सु । नः । अपां । ऊर्मिं । दिवः । परि । अयक्ष्माः । बृहतीः । इषः ।

पदार्थः -- हे जगदीश ! (नः) भवानसम्यं (दिवस्परि) चुलोकात ( अपामूर्मिम् ) जलतरङ्गिणीं ( सुवृष्टिम् ) सु-न्दरवृष्टिम् (आपवस्व) सम्यगुत्पादयतु तथा ( अयक्ष्माः बृहतीः इषः ) रोगरहितान्महाञ्चाचैश्वर्याश्चोत्पादयतु ॥

पदार्थ- हे परमात्मन् ! (नः) आप इमारे लिये (दिवस्परि) युकोकसे ( अपामुर्पिम् ) जलकी तरक्षींवाली ( सुरुष्टिम् ) सुन्दररुष्टिको ( आ पवस्व ) सम्यक् उत्पन्न करिये । तथा । ( अवक्ष्माः बृहतीः, इषः ) रोगरहिन महान् अन्नादि ऐश्वर्यका उत्पन्न करिये।

भावार्थ--परमात्माने ही चुलोकको वर्षणशील और पृथिवी-लोकको ननाविध अन्नादि औषधियोंकी उत्पत्तिका स्थान बनाया ॥१॥

तयां पवस्व धारया यया गावं इहागमंन्।

जन्यांस उपं नो गृहम् ॥ २ ॥ तयां। पवस्व । धारया । ययां । गावः । इह । आऽगर्मन् । जन्यांसः । उपं । नः । गृहं ।

पदार्थ:--( तया धारया पवस्व ) हे जगदीश्वर !

तया आनन्दधारया पवित्रय ( यया ) यया धारया ( गावः ) दशेन्द्रियाणि ( जन्यासः ) सर्वजनहित्त्वमुत्पाद्य ( इह नः गृहम् ) स्वसदनरूपशरीराभ्यन्तरे एव ( उपागमन् ) आयान्तु ।

पदार्थे — (तया धाश्या पत्रस्त ) हे परमात्मन्! आप मुझे उस आनन्दकी धारासे पवित्र करिये (यया) जिस धारासे (गावः) सम्पूर्ण इन्द्रियें (जन्यारः) स्व जनोंका हितकारक होकर (इह नः गृहम्) अपने गृहरूप शरीरके अभ्यन्तर ही में (उपागमन्) आर्थे।

भावार्थ — हे परमात्मन्! आप दमारी इन्द्रियोंको अन्तर्धुखी बनाकर दमको संयमी बनाइये ॥२॥

घृतं पवस्व धारंया युक्तेषुं देववीतंमः । अस्मभ्यं वृष्टिमा पव ॥ ३ घृतं । प्वस्व । धारंया । युक्तेषुं । देवऽवीतंमः । अस्मभ्यंम् । वृष्टिं । आ । पव ॥३॥

पदार्थः — हे करणानिधान जगद्रक्षकपरमात्मन् ! त्वं (यज्ञेषु) सत्रेषु (देववीतमः) देवानामतितृप्तिकारकोऽसि।(धारया घृतं पवस्व) त्वं स्वज्ञानधारया मद्हदये स्नेहमुत्पादय। तथा (अस्मभ्यं, वृष्टिमापवस्व) अस्माकं सर्वमभीष्टं वर्षय।

पदार्थ — हे परमात्मन्! आप (यज्ञेषु) यज्ञों में (देववीतमः) देवताओं के अत्यन्त तृप्ति कारक है (धारया घृतं पवस्व) आप अपनी ज्ञानकी धारासे हमारे हृदयमें स्नेहको उत्पन्न कृरिये अौर (अस्मभ्यम्) वृष्टिमापवस्व ) हमारे छिये सब कामनाओं की वर्षा करिये।

भावार्थ--नो लोग ज्ञानयज्ञ, या कर्वमें तत्पर होकर परमात्माका यजन करते हैं परमात्मा उनको सर्वेश्वर्यसम्पन्न बनाता है।

स नं ऊर्जे व्यर्ं व्ययं पृतित्रं धाव धारया । देवासंः शृणवन्हि कंम् ॥ ४ ॥

सः । नुः । ऊर्जे । वि । अव्ययं । पृवित्रं । घृावृ । धारंया । देवासः । श्रणवंन् । हि । कं ॥४॥

पदार्थः — हे परमात्मन् (सः) स त्वम् (ऊर्जे) ज्ञाने तथा कियायां च बलप्राप्तये (नोऽन्ययं पवित्रम्) ममान्तः-करणं निश्चलं कृत्वा (धारया धाव) ज्ञानस्य धारया शुद्धं कुरु । अथ च हे जगदीश्वर ! (कम्) भवदुचारितां वेदवाणीं (देवासः हि) दिन्यगुणयुक्ता विद्वांस एव (शृणवन्) शृण्वन्तु ।

पद्रार्थ--हे परमात्मन् ! (सः) वह आप (ऊर्जे) ज्ञान और कियामें चलपाप्तिके लिये (नः, अव्ययं पवित्रम्) हमारे अन्तः करणको निश्चक करके (धारया धाव) ज्ञानकी धारासे ग्रुद्ध करें और हे भगवन्। (कम्) आपकी उच्चारित वेदवाणीको (देवासः, हि) दिव्यगुणवाले विद्वान् ही (शृणवन्) सुनें।

भावार्थ- जो लोग दिब्यशक्तिवाले होते हैं वही परमात्माकी वेदरूपी वाणीका श्रवण मनन आदि करसकते हैं अन्य नहीं।

> पर्वमानो असिष्यदुद्रक्षांस्यपुजङ्घनत् । पृतुवद्रोचयुत्रुर्चः ॥ ५ ॥ ६ ॥

पवमानः । असिस्यद्त् । रक्षांसि । अपुरजंघनत् । प्रवृत्वत् । रोचयन् । रुचः ।

पदार्थः—(पवमानः) सर्वपवित्रकर्ता परमातमा (रक्षांसि, अपजंघनत्) असरकर्भिणां नाशं कुर्वन्, तथा (प्रज्ञवत् रुचः रोचयन्) पूर्ववदेव संपूर्णब्रह्माण्डे स्वतेजो विस्तारयन् (असि-स्यदत्) सर्वत्र व्याप्नोति ।

पदार्थ-- (पन्मानः) सम्को पवित्र करनेवाळा परमात्मा (रक्षां-सि, अपनंघनत्) असत्कर्मियोंको नष्ट करता हुआ और (मन्नवत् रुचः रोचयन्) पहळेहीके समान संम्पूर्ण ब्रह्माण्डमें अपने प्रकाशको फैळाता हुआ (असिस्यदत्) सर्वत्र न्याप्त होरहा है।

भावार्थ--परमात्मा चराचरके हृदयमें स्थिर है इम लिए उसकी स्थितिको अत्यन्त सन्निहित मानकर सदैव परमात्मपरायण होना चाहिए।

इति ऊनपञ्च।शत्तमं सूक्तं षष्ठो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह ४९ वां सूक्त और ६ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पश्चर्चस्य पञ्चाशत्तमस्य सुक्तस्य---

१ ५ उचथ्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, २, ४, ५ गायत्री । ३ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः शक्तेनैंरन्तर्थ वर्ण्यते—
अब परमात्माकी शक्तियोंकी निरन्तरताका वर्णन करते हैं।

उने शुष्मांस ईरते सिन्धोंक्प्रमेरिव स्वनः। वाणस्यं चोदया पृविम् ॥ १ ॥

उत् । ते । शब्मांसः । ईर्ते । सिंघीः । ऊर्मेःऽईव् । स्वनः । वाणस्य । चोद्य । पविं ।

पदार्थः — हे दीनपरिपालक ! (सिन्धोः ऊर्मेः स्वनः इव ) यथा समुद्रस्य वीचीनामनवरताः शब्दा भवन्ति तथैव (ते शुष्मासः ईरते ) भवच्छक्तिवेगा निरन्तरं व्याप्ता भवन्ति । भवान् (वाणस्य पविं चोदय ) वाण्याः शक्तिं प्रेरयतु । "वाण-इति वाङ्नाममु पठितं निघण्टौ"॥

पद्धि—हे परमात्मन् ! (सिन्धोः, ऊर्षः, स्वनः, इव) जिस मकार समुद्रकी तरङ्गों के शब्द अनवस्त होते रहते हैं उमीमकार (ते शुष्पास ईरते) आपकी शक्तियों के येग निस्त्तर व्याप्त होते रहते हैं। आप (वाणस्य पर्वि चोदय) वाणीकी शक्तीको मेरित करें।

भावार्थ---परमात्माकी शक्तियें अनन्त हैं और नित्य हैं। यद्यपि मक्ति जीवात्माकी शक्तियें अनादि अनन्त होने से नित्य हैं तथापि,वे अल्पा-श्रित होनेसे अल्प और परिणामी नित्य हैं। क्रुटस्थ नित्य नहीं।

तात्वर्य यह है कि जीव और प्रकृतिके भाव उत्पत्तिविनाशशाळी-हैं और श्यरके भाव सदा एकरस हैं।

> प्रसुवे तु उदीरते तिस्रो वाची मखुस्युवंः । यदव्य एपि सानीवि ॥ २ ॥

पृऽसवे । ते । उत् । ईर्ते । तिस्रः । वार्चः । मुख्स्युर्वः । यत् । अव्ये । एषि । सानैवि । पदार्थः—(यत्) यदा भवान् (मखस्युवः अव्ये सानिव, एषि) यज्ञकारिणां गोपनीयोज्ञयज्ञस्थलेषु प्राप्तो भवति तहा ते ऋत्विजः (ते प्रसवे) भवदाविभीवेन (तिस्रः वाचः, उदीग्ते) ज्ञानकर्मीपासनाविषयिणीनां तिस्रण। वाचामुज्ञारणं कुर्वन्सि ॥

पदार्थ — (यत्) जव आप (मलस्युवः, अव्ये सानवि, एपि)
यज्ञकर्ताओंकां रक्षणीय उच्च यज्ञस्थलों माप्त होते हैं, तो वह ऋतिवग्लोग
(ते प्रसवे) आपके पादुर्भूत होनेसे (तिस्रः वाचः, उदीरते) ज्ञान, कर्म,
और उपासनाविषयक तीनों वाणियोंका उचारण करते हैं।

भावार्थ—परमात्माका आविर्भाव और तिरोभाव वास्तवमें नहीं होता; क्योंकि वह क्र्टस्थ नित्यं अर्थात् एकरस सदा अविनाशी है। उसका आविर्भाव तिरोभाव उसके कीर्तनप्रयुक्त कहा जासकता है। अर्थात् जहां उमका कीर्तन होता है उसका नाम, आविर्भाव है, और जहां उसका अर्कातन है वहां तिरोभाव है। उक्त आविर्भाव तिरोभाव मनुष्यके ज्ञानके अभिवायसे है। अर्थात् ज्ञानियोंके हृदयमें उसका आविर्भाव है और अज्ञानियोंके हृदयमें तिरोभाव है।

अन्यो वारे परि पियं हरिं हिन्वंत्यिद्रिभिः । पर्वमानं मधुश्चर्तम् ॥ ३ ॥ अन्यः । वारे । परि । प्रियं । हरिं । हिन्वंति । अद्रिऽभिः । पर्वमानं । मुधुऽश्चर्तं ।

पदार्थः —हे जगदीश्वर ! भवान् (मधुरचुतम्) परमानन्दस्य कारकोऽस्ति। तथा (पवमानम्) सर्वपवित्रकर्ताऽस्ति। अथ च (हारेम्) सर्वदुःखहर्ताऽस्ति। अतः (परि प्रियम्) परमप्रियं भवन्तं (अञ्यः) भवतो रक्षोत्युका उपासका ( वारे ) भवद्गक्तियुक्ताः स्वहृद्येषु (अद्रिभिः) इन्द्रियवृत्या (हिन्वन्ति ) प्ररयन्ति ॥

पद्धि--हे परमात्मन् ! आप ( मधुश्चुतम् ) परम आनन्दर्भ क्षरण करनेवाले हैं और (पवमानम्) सबके पवित्रकारक हैं और (हिरम्) सबके दुःखोंके हरने वाले हैं इससे (परि, पियम्) परमापिय आपकी (अन्यः) आपसे रक्षाको चाहने वाले आपके उपामक (कारे) आपकी भक्तिसे युक्त अपने हृद्योंमें (भद्रिभि:) इन्द्रियद्चियों द्वारा (हिन्दन्ति) नेरणा करते हैं।

भावार्थ - कमयोगी या ज्ञानयोगी विद्वान दोनों अपने ग्रुद्धान्तः करणसे परमात्माका साक्षात्कार करते हैं।

आ पंवस्व मदिन्तम पवित्रं धारंया कवे । अर्कस्य योनिमासदंम् ॥ ४ ॥

आ। पुवस्व। मृदिन्ऽतुम्।पुवित्रं।धारया।कृवे। अर्कस्य। योनिं। आऽसदं।

पद्र्थिः—( अर्कस्य योनिमासदम् ) तेजस्विनां योनिं प्राप्तुम् तेजस्वी भवनाये तियावत् (मदन्तिम ) हे आनन्दवर्धक ( कवे ) हे वेदरूपकाव्यरचितः ! ( धारया ) स्वज्ञानधारया ( पवित्रं आपवस्व ) ममान्तःकरणं पवित्रय ॥

पद्धि—( अर्कस्य योनिवामतम् ) तेजकी योनिको प्राप्त होनेके किये अर्थात् तेजस्वी बननेके लिये (मिदिन्तम्) हे आनन्दके बढ़ाने बाले ! ( धारया ) अपनी ज्ञानकी धारा से ( पिवर्त्र, आ पवस्त) मेरे अन्तः करणको पवित्र करिये ।

भावार्थ - परमात्माही अपने ज्ञानपदीपसे उपासकोंके हृदयरूपी-मान्दिरको प्रकाशित करता है। स पवस्व मदिन्तम् गोभिरञ्जानो अन्तुर्भिः । इन्दिवन्द्रीय पीतये ॥ ५ ॥ ७ ॥

सः । पृवस्त । मृदिन्ऽतुम्। गोभिः। अञ्जानः। अक्तुऽभिः। इंदोइति । इंद्रोय । पीतेर्य ।

पदार्थः -- इन्दो ) हे जगदीश्वर! (मदिन्तम) उत्कृ-ष्टानन्दजनकः (अक्तुमि गोंभिरञ्जानः ) साधनभूतेन्द्रियै-ध्यानिवषयीभूतः (सः ) सकलगुवनप्रसिद्धस्त्वम् (इन्द्राय पीतये ) जीवात्मनः परमतृप्तये (पवस्त) ब्रह्मानन्दक्षरणं कुरु ॥

पदार्थ--(इन्दो) हे परमात्मन्! (मिदिन्तम) सर्वोपिर आनन्दके जनियता । (अक्तुभि गोभिरष्टनानः) साधनभूत इन्द्रियों द्वारा ध्यानिविषय किये गये (सः) सकलभुवनप्रसिद्ध वह आप (इन्द्राय पीतये) जीवात्माकी परमन्तिके लिये (पवस्व) ब्रह्मानन्दका क्षरण कीजिये।

भावार्थ - जीवको सची तृप्ति परत्मानन्द से ही होती है, अन्यथा नहीं!

इति पञ्चाशत्तमं सूक्तं सप्तमो वर्गश्च समाप्तः ।

षद ५०वां सूक्त और ७वां बर्ग समाप्त हुवा।

**अथ पञ्च**र्चस्यैकपञ्चाशत्तमस्य सूक्तस्य-

१ ५ उचथ्यः ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, २ गायत्री । ३ ५ निचृद्गयत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अय सौम्यस्वभावोत्पादनं वर्ण्यते ।

अव सौम्यस्वभावके उत्पादनका वर्णन करते हैं।

अध्वयों अद्रिभिः स्रुतं सोमं पृवित्र आ सृज । पुनीहीन्द्रांय पातवे ॥ १ ॥

अध्वयों इति । अद्विशभः । सुतं । सोमं । पृवित्रे । आ । सृज । पुनीहि । इंद्राय । पात्वे ।

पदार्थः—( अध्वर्यो ) हे अध्वर्युगणाः ! ( सोमम् ) परमात्मानम् ( अद्विभिः सुतं ) स्वेन्द्रियद्वारेण ज्ञानविषयं ( सृज ) कुर्वन्तु ( इन्द्राय पातवे ) जीवात्मतर्पणाय ( पवित्रे प्रनीदि ) स्वकीयमन्तःकरणं पवित्रं कुर्वन्तु ॥

पदार्थ—(अध्वर्यो) हे अध्वर्युलोगों! (सोमम्) परमात्माको (अद्गिभिः सुतम्) अपनी इन्द्रियोंद्वारा ज्ञानका विषय (सृज) करिये (इन्द्राय पातवे) और जीवत्माकी तृप्तिके लिये (पवित्रे पुनीहि) अपने अस्तःकरणको पवित्र करिये।

भावाध — परमात्माकी पाप्तिके लिए अन्तःकरणका पवित्र होना अत्यावश्यक है, इसलिए पत्येक जिज्ञासको चाहिये कि पहले अपने अन्तः-करणको पवित्र करे।

दिवः पीयूपंमुत्तमं सोम्मिन्द्रांय वृज्जिणे । सुनोता मधुंमत्तमम् ॥ २॥

द्विः। पीयूपं। उत्दर्तमं। सोमं। इंद्राया वृज्जिणे। सुनोतं। मधुमत्रतमं। 13

पदार्थः है अध्वर्यवः । यो हि (मधुमत्तमम् ) सर्वरसेषूत्त-मोऽस्ति (दिवः, पीयूपम् ) अथ च चुलोकस्य यदमृतमस्ति, एवं भूतम् ( उत्तमं, सोमम् ) उत्तमं परमात्मानम् (इन्द्राय पातवे ) स्वस्य जीवात्मनस्तृप्तये ( सुनोत ) ध्यानविषयं कुरुत ॥

पदार्थ—हे अध्वर्धुळोगो ! जोकि (मधुनत्तमम् / सवरसोर्मे उत्तम है (दिव: पोयूषम्) और द्युळोकका अमृतहै एसे (उत्तमं सोमम्) उत्तम परमात्माको (इन्द्राय पातवे) अपने जीवात्माकी तृत्तिके छिये (सुनोत ) ध्यानका विषय बनाओ ।

भावार्थ -- जो अपनी तृतिके छिए एकमात्र परमात्माको ध्यानका विषय बनाते हैं, वे ही उस ब्रह्मामृतका पान करते हैं अन्य नहीं।

तव् त्य ईन्द्रो अन्धंसो देवा मध्रोर्व्यक्षते । पर्वमानस्य मुरुत्तः ॥३॥

तर्व। त्ये। इंदो इति । अर्थसः । देवाः। मधीः। वि। अश्नते । पर्वमानस्य । मरुतः ।

पदार्थः—(इन्दे।) हे जगद्रक्षक परमात्मन् ! (पत्रमानस्य) सर्वपित्रकारकस्य (तत्र) भवतः (मधेः) मधुरस्य (अन्धसः) रसस्य (देवाः त्ये महतः) दिन्यगुणसम्पन्ना विद्वांसः (न्यदनते) पानं कुर्वन्ति॥

पदार्थ — ( इन्दो ) हे परमात्मन् ! (पवमानस्य ) सबको पवित्र करने वाळे ) तव ) आपके ( मधोः ) मधुर ( अन्धसः ) रसका ( देवाः त्ये मस्तः ) दिव्यगुणसम्पन्न विद्यान् ( व्यक्षते ) पान करते हैं । भावार्थ बद्याग्रतरसास्वादके लिए दिन्यशक्तियोंको उपलब्ध करना भत्यावश्यक है; इसलिए उक्त मन्त्रमें परमात्माने दिन्यशक्तियोंका उपदेश किया है।

> त्वं हि सोम वर्धयन्तस्ता मदीय भूर्णये । वृषेन्तस्तातारम्तये ॥४॥

त्वं । हि । सोम् । वर्धयंत् । सुतः । मदाय । भूर्णये । वृषत् । स्तोतारं । ऊतये ।

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( लं हि ) त्वं यदा (सुतः) विद्विद्धः साक्षात्कृतो भवित तदा ( मदाय ) आनन्दाय (भुणेये) दाक्ष्याय ( ऊतये ) रक्षाये च (स्तोतारम्) उपासकम् ( वर्धयन् ) समृद्धयन् ( वृषन् ) सर्वीन् कामान् पूरयासि ।

पद्रार्थ — (सोम) हे परमात्मन्! (त्वं हि) आप जब (सुतः) विद्वानों द्वारा साक्षात्कार किये जाते हैं तो (मदाय) आनन्दके छिये और (भूर्णय) दक्षताके छिये तथा (ऊतये) रक्षाके छिये (स्तोतारम्) उपासकको (वर्षयन्) समृद्ध बनाते हुये (द्वपन्) सब कामनाओं को पूर्ण करते हैं।

भावार्थ-सर्वोपरि जीति और व्यवहारकुश्वलताकी नीति एकमात्र परमात्मा बारा उपदिष्ट वेदोंसे ही मिळ सकती है अन्यत्र नहीं।

> अभ्यर्षे विचक्षण पुवित्रं धारया सुतः । अभि वाजं**मु**त श्रवंः ॥५॥८॥

अभि । अर्षे । विऽचक्षण । पुवित्रं । घारंया । सुतः । अभि । वाजं । उत । श्रवंः । पदार्थः--( विचक्षण) हे सम्पूर्णवित्परमात्मन्!( स्तः) सम्यग्ध्यातो भवान् ( धारया, पवित्रं अभ्यषे ) आनम्द धा-रया पृतीभृतेऽन्तःकरणे निवसतु । अथ च ( वाजम् ) अञ्चाद्यै-श्चर्यम् एवं ( उत, अवः ) सुयशांसि च ( आभि ) प्रद्रातु ।

पदार्थ — विचक्षण ) हे सर्वज्ञ परमात्मन् ! (सुतः) ध्यान-विषय किये गये अप (धारया पत्रित्रमभ्यर्ष) आनन्दकी धारासे पवित्र हुये अन्तःकरणमें निवास करिये और, (वाजम्) अन्नादिऐश्वर्य तथा (जत श्रवः) सुन्दरकीर्तिका (अभि) प्रदान करिये ॥

> भावार्थ--इस मैत्रनें परमात्मासे ऐश्वर्षप्राप्तिकी प्रार्थना की गई है। इति एकपञ्चाशत्तमं सूक्तमष्टमा वर्गश्च समाप्तः।

> > बह ५१ वां सूक और ८ वां वर्ग समाप्त हुमा।

अथ पश्चर्चस्य द्वापञ्चाशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-५ उचध्यः ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१ भुरिग्गायत्री । २ गायत्री । ३, ५ निचृद्गायत्री । ४ विराङ्गायत्री ।। षड्जः स्वरः ॥

अथ सदुपदेशं वर्णयति ।

अब सदुपदेशका वर्णन करते हैं।

परि द्युक्षः सनद्रंयिर्भर्दाजं नो अन्धंसा । सुवानो अर्ष पवित्र आ ॥१॥ परि । द्युक्षः । सनत्ऽर्रयिः । भरत् । वाजै । नः । अर्थसा । सुवानः । अर्षे । पुवित्रे । आ ।

पदार्थः--हे जगदीश । भवान् (पिर घुक्षः) सर्वोपिर विराजते । स लं (नः) अस्मभ्यं (सनद्रथिः) धनानि ददत (अन्धसा) सहान्नाचैश्वर्यैः (वाजम्) बलं (भरत्) परिपूरय । तथा (सुवानः) स्तवनानन्तरं भवान् (पवित्रे आ अर्ष) शुद्धान्तःकरणे निवासं करोतु ।

पद्रार्थ--हे परपात्मन्! आप (पिर द्युक्षः) सर्वोपिर प्रकाशमान है। आप (नः) हपारे छिये (सनद्रायः) धनादिकोंको देते हुये (अन्धसा) अन्नादि ऐर्ल्यके सहित (वानं मरत्) बलको परिपूर्ण कारिये और (सुनानः) स्तुति किये जाने पर, आप (पिवत्रे आ अर्ष) पिवत्र अन्तः करणमें निवास करिये।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि, हे जिज्ञास जनो! तुम कोग नव अपने अन्तः करणको पवित्र बनाकर सम्पूर्ण ऐश्वर्योंको उप-छन्ध करनेकी जिज्ञासा अपने हृद्यमें उत्पन्न करोगे तह तुम ऐश्वर्यको सपक्रम करोगे।

> तर्व पृत्वेभिरध्वंभिरव्यो वारे परि प्रियः । सहस्रंधारो यात्तनां ॥२॥

तर्व । प्रत्नेभिः । अर्घ्विऽभिः । अर्घ्यः । वरि । परि । प्रियः । सहस्रोऽधारः । यात् । तना ।

पदार्थः——( जगदाधार परमात्मन् ! (तव, प्रियः, अव्यः) भवत्त्रियो रक्षणीय उपासकः ( प्रतेभिरध्वभिः) भवतः प्राचीनवे- दाबिहितमार्गेण (सहस्रधारः ) लदनेकामोदधाराभिश्व युतलात (तना) समृद्धीभूय (वारे परियात् ) भवतः, प्रार्थनीयं पंद प्राप्नोतु ॥

पदार्थ--(तत्र पियः, अन्यः) हे भगवन्! आपका प्रिय रक्षणीय उपासक (प्रक्रेभिरध्वभिः) आपके प्राचीन वेदविहितमार्गी-द्वारा (सहस्रधारः) आपकी अनेकमकारकी धाराजींसे युक्त होनेसे (तना) समृद्ध होकर (वारे परियात्) आपके प्रार्थनीय पदको प्राप्त हो।

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्मा वेदमार्गके आश्रयणका उपदेश-करते हैं।

> चुरुन यस्तमीक्ष्ययेन्दो न दानमीक्षय । व्येवधस्त्रवीक्षय ॥ ३ ॥

चुरुः। न। यः। तं। ईंख्या। इंदो इति। न। दानं। ईख्या। वृधेः। वृधस्तो इति वधऽस्तो। ईंख्या।

पदार्थः—( इन्द्रों ) हे परमेश्वर ! ( यः चरुः ) यस्तं चराचरप्रहणकर्तासि ( तम्, न, ईख्व ) स लम् आशु स्ररू पतां नय । अथच ( दानम्, न, ईख्व,) मह्यं दातव्यमि वस्तु झाटिति प्रापय । ( बधैः, वधस्तो, ईख्य ) हे प्रवलशक्तयाराति नाशकर्त्तः ! परमात्मन् ! माम् शुभकर्माण नियोजय ॥

पद्धि—( इंदो ) हे परमात्मन् ! ( यः, चरुः ) जो आप चरा-पुरको ग्रहण करने वाले हैं ( तम्, न, ईख्य ) वह आप अपने रूपको शीघ मास कराइये । और ( दानम्, न, ईख्य ) मुझको दातव्य वस्तु-को शीघ मास कराइये । ( बर्षेः, वधस्तो, ईख्य) हे अपनी मबळशक्तियों से शतुओं के नाश करने वाले आप मुझको सत्कर्षकी ओर पेरित की जिये । भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्माने सत्कम्मी बनानेका उपदेश

नि शुष्मंमिन्दवेषां पुरुंहूत् जनांनाम् । यो अस्माँ आदिदेशति ॥ ४ ॥

नि । शुष्मं । इंदोइति । पृषां । पुरुष्टूत । जनानां । यः । अस्मान् । आऽदिदेशति ।

पदार्थः—( इन्दो ) हे सर्वनियन्तः परमेश्वर ! ( पुरु-हृत ) हे बुधगणस्तुत ! ( एषां, जनानां, बलं, नि ) विदुषा मे-तेषा मोजो वर्धय । ( यः, अस्मान्, आदिदेशति ) यो भवान् अस्माकमनुशास्तास्ति ॥

पदार्थ—(इन्दो) हे परमात्मन्! (पुरुहूत) हे अखिछ विद्वानों-से स्तुति किये गये! (एपां, जनानाम्, बछम्, नि) इन विद्वानोंके बळोंको बढ़ाइथे (यः, अस्मान्, आदिदेशति) जो कि अपि हम छोगों का अनुशासन करते हैं।

भावार्थ--इम मन्त्रमें परमात्माने इस वातका उपदेश दिया है कि जो पुरुष विद्या, तथा बलको उपलब्ध करके सत्कम्मी तथा विनीत बनते हैं उन्हींसे संसार शिक्षाका लाम करता है।

> शत्ं नं इन्द ऊतिभिः सृहस्रं वा शुचीनाम् । पर्वस्व मंह्यद्रीयः ॥ ५ ॥ ९ ॥ उः । केन्स्रेक्टिः । निर्मार्थः । नार्वः । नार्वः ।

शतं । नः । इन्दोइति । ऊतिऽभिः । सुहस्रं । वा । शुचीनां । पर्वस्व । मंहयत्ऽर्रियः । पदार्थः—(इन्दो) हे विश्वकर्तः। (महयद्रयिः) लम् मदेश्यर्यदीन् वर्धयन् (जितिभिः) रक्षार्थं अत्र, "चतुर्थ्यर्थे तृतीया भवति" (शुचीनां शतम्, न, सहस्रं, वा) प्तः शतसहस्रशक्तीः (पत्रस्र) उत्पादय।

पदार्थ — (इन्दो) हे परमात्मन् ! (मंहयद्रयिः) आप इमारे धनादि देश्वधको वद्याते हुये (ऊतिभिः) रक्षाके लिये (श्रुचीनां) शतम्, न, सहस्रं, वा) पवित्र सेकड़ों तथा सहस्रों शक्तियोंको (पवस्व) उत्पन्न करिये।

भावार्थ--परमात्माने मनुष्यके ऐश्वर्यके छिए सैकड़ों और सहस्रों शक्तियोंको उत्पन्न किया है-मनुष्यको चाहिए कि कर्मयोगी बन कर उन शक्तियोंका छाभ करे।

इति द्विपञ्चाशत्तमं सूक्तं नवमे वर्गश्च समाप्तः । यह ५२ वां सक्त और ९ वां वर्ग समाप्त हुवा।

अथ चतुर्ऋचस्य त्रिपञ्च। राजमस्य सृक्तस्य-

१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ३ निचृदुगायत्री । २, ४ गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

उते शुष्मांसो अस्थु रक्षों भिन्दन्तो अद्रिवः । उदस्य याः परिस्पृषंः ॥ १ ॥

उत् । ते । शुब्मांसः । अस्थुः । रक्षः । भिंदंतः । अद्रिऽवः ।

नुदस्वं । याः । पुरिऽस्पृधंः ।

पदार्थः—( अद्रिवः ) हे शस्त्रधारिन् ! ( ते शुष्मासः ) भवतः शत्रुशोषिकाः शक्तयः ( रक्षः भिन्दन्तः ) रक्षांसि नि- मन् ( उदस्थः ) सदे। धता भवन्ति । ( नुदस्त याः परिस्पृधः ) ये भवद्देषिण स्तेषां शक्तीः स्तम्भय ॥

पदार्थ—( अदिवः ) हे शक्नोंको धारण करने वाळे ! (ते शुष्पासः ) आपकी शत्रुशोषक शक्तियें (रक्षः भिन्दन्तः ) राक्षसींका नाश करती हुर्या ( उदस्थुः ) सदा उद्यत रहती हैं ( जुदस्व याः परिस्पृयः ) जो आपके द्वेषी है उनकी शक्तियोंको वेगरीहत करिये ।

भावार्थ — परमात्मामें रागद्वेषादि भावोंका गन्ध भी नहीं है। जो लोग परमात्नोपदिष्ट मार्गको छोड़कर यथेष्टाचारमें रत हैं उनके यथा योग्य फळ देनेके कारण परमात्मा उनका देखा कथन किया गया है।

> अया निजि विरोजिसा स्थसक्ने धेनै हिते । स्तवा अविभ्युषा हृदा ॥ २ ॥

अया । निऽजिशिः । ओर्जसा । रथऽसंगे । धर्ने । हिते । स्तेवै । अविभ्युषा । हृदा ।

पदार्थः — हे परमात्मन् । भवान् (अया ओजसा नि-जिमः) अनेन स्वशत्रुदलनशीलमहाबलेन स्वशत्रुशक्तिशमकोस्ति । एतेन (रथसङ्गे धने हिते) शरीररूपरथस्य हितकारकधना-चैश्वर्यानिमित्तं (अविभ्युषा हदा स्तवै) निवृत्तमयान्तःकरणेन भवन्तं रहुमः ॥

पदार्थ— हे परमात्मन् ! आप (अया ओजसा विज्ञिन्नः) अपने इस बजुनाशनदीळ पराक्रमसे शत्रुकी शक्तियोंको शमन करने वाक्रे हैं। इस से (रथतक्षे धने दिते ) शरीरक्ष रथके दितकारक भनादि ऐश्वर्षके निमित्त (अविभ्युषा हदा स्तवे ) अन्तः करणोंस आपकी स्तुति करते हैं।

भावार्थ-जो पुरुष श्रमकार्य करते हुए परमात्माके उपासना-समय निर्भवतासे उसकी समक्षता लाग करते हैं वे सदैव तेजस्वी और ब्रह्मवर्चस्वी आदि दिव्यभावोंको उपलब्ध करते हैं ॥२॥

> अस्यं बृत्।िन् नाष्ट्रषे पर्वमानस्य दूट्यां । रुज यस्त्वां पृतुन्यति स ३ ॥

अस्य । ब्रुतानि । न । आऽधृषे । पर्वमानस्य । दुःऽध्यो । रुज । यः । त्वा । पृत्नयति ॥३॥

पदार्थः—( पवमानस्य, अस्य ) जगत्पवित्रयितुरनुशाः सनं (दृ्द्या ) कश्चिद्पि दुश्चरित्रः (नाधृषे ) वाधितुं न श-क्रोति । यतः (यः त्वा पृतन्यति ) यो, भवत ईर्ष्यति तं । रुज ) अशक्ततां नयसि ।

पदार्थ — (पवमानस्य अस्य) जगत्पावक आपके नियमानुशा-सनको (दृढ्या) कोई भी दुराचारी (नाष्ट्रपे) वाधित नहीं कर सकता. क्योंकि (यः त्वा पृतन्यति) जो आपसे ईर्ष्या करता है उसको (रुज) आप शक्तिहीन कर देते हैं।

भावार्थ--परमात्मा दुराचारियोंका अधःपतन करते हैं और सदाचारियोंको सदैव उन्नतिशील बनाते हैं ॥३॥

तं हिन्वंति मद्च्युतं हरिं नृदीषु वाजिनेम् । इन्दुमिन्द्रीय मत्सरम् ॥ ४ ॥ १० ॥ तं । हिन्वाति । मद्ग्ञ्चयुतं । हरिं । नदीषु । वाजिनं । इंदुं । इंद्राय । मत्सरं ॥४॥

पदार्थः—( मदच्युतम् ) आनन्दक्षरणकर्ता ( हरिं ) सर्व-दुःखोपहर्ता ( नदीषु वाजिनम् ) समस्तशब्दायमानविद्युदा-दिशक्तिषु बलाविभीवकर्ता ( इंदुं ) सम्पूर्णब्रह्माण्डे देदीप्यमानः (इन्द्राय मत्सरम् विद्यन्नो गर्वजनकधनरूपं त्वां (हिन्वन्ति ) विद्यांसो बुद्धा प्रेरयन्ति ।

पद्धि— ( मदच्युतम् ) आनन्दको क्षरण करनेवाले ( हरिम् ) सब दुःखोंके हरनेवाले ( नदीषु वाजिनम् ) सब शब्दायमान विद्युदादि शक्तियोंने बलको निवेश करनेवाले ( इन्द्रम् ) अखिल ब्रह्माण्डमें प्रकाशमान ( इन्द्रायं मत्सरम् ) विद्यानोंके लिये गर्वजनक धनरूप आपको विद्यान् लोग ( हिन्वन्ति ) ब्राद्धिहारा प्रेरित करते हैं।

भावार्थ-अानन्दका स्रोत परमात्मा ही सबका प्रकाशक है उसीके प्रकाशसे सम्पूर्ण विश्व प्रकाशित होता है ॥४॥

इति त्रिपञ्चाशत्तमं सूक्तं दशमोवर्गश्च समौप्तः।

यह ५३ वां सुक्त और १० वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋचस्य चतुःपञ्च।शत्तमस्य सुक्तस्य--

१ ४ अवत्सार ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १ २, ४ गायत्री । ३ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥ . अथ सर्वथा परमाह्मसेवनहेतु वैण्येते ।:

अब केवळ परवात्माक सवनमें हेतु कहते हैं।

अस्य प्रतामनु शुत शुक्र दुंदुहै अहंयः।

पर्यः सहस्रसाम्धिम् ॥ १ ॥ 🕝 🕝

अस्य । प्रतां । अर्नु । सृतं । शुक्तं । दुदुद्दे । अद्वंगः । पर्यः । सहस्रऽसां । ऋषिं ।

पदार्थः—(अह्रयः) विज्ञानिनः पुरुषाः (अस्य ) अ-मुख्य परमात्मनः (प्रत्नाम् ऋषिम् अतु ) विरचितप्रत्नवेदेन (द्युतम् शुक्रम् सहस्रसाम्) दीप्तिमत् पूतार्मितशक्तयुत्पादकं (पयः दुदुहे ) ब्रह्मानन्दरूपं रसं दुहन्ति ।

पदार्थ — (अहयः) विज्ञानी छोग (अस्य) इस पर मात्मार्के (मत्ताम् ऋषिम् अनु) रचित पाचीन् वेदसे (द्युतम्) दीप्तिमान् (ग्रुक्रम्) पवित्र (सहस्रताम्) अपरिमित्त शक्तियों को उत्पन्न करनेवा छे (पयः दुदुहे) ब्रह्मानन्दरूप रसको दुहते हैं।

भावार्थ — उक्त कामधेतुरूप परमात्मासें, विद्यान सदाचारी छोग दुग्धामृतके दोग्धा बनकर संसारमें ब्रह्मामृतका संचार करते हैं।

> अयं सूर्य इवोष्टग्यं सरांसि धावति । सुम्र प्रवतु आ दिवम् ॥ २ ॥

अयं । सूर्युः ऽइव । उपु ऽहक् । अयं । सरांसि । धावति । सप्त । प्रवर्तः । आ । दिवं । पदार्थः — (अयम् ) असौ परमातमा (ऋर्यः इव, उप-हग् ) सर्यदव सर्वक्रमेद्रष्टास्ति । यथा सर्यः सर्वकर्मावलोकनसम-थस्तथासावपील्यथः । अथच् (अयं सरांसि घावति ) अयं पर-मेश्वरः अधिकाधिकज्ञानेनं सर्वत्र व्याप्तोस्ति । (सप्त प्रवतः आदिवम् ) यः परमात्मा, सप्ताकिरणवन्तं सर्यमात्मनिकृत्वा तथा युलोकमप्येकदेशिनं विधाय स्थिरो वर्तते ।

पद्शि—(अयम्) यह परमात्मा (सूर्यः इव उपदृग्) सूर्येकें समान मवके कर्मोंका द्रष्टा है और (अयं सर्गास धावति) यह परमात्मा ज्ञानवारा सर्वत्र व्यास है (सप्त भवतः आदिवम् जो यह परमात्मा सातिकरण वाके सूर्यको अपने भीतर लेकर और छुळोकको भी एक देशी वना कर स्थिर हो रहा है।

भावार्थ — जिस मकार अन्य ब्रह्न उपब्रहोंकी अविक्षासे मूर्यं स्वयं प्रकाश है इसी प्रकार सूर्य आदिकोंकी अविक्षासे परमात्मा स्वयं प्रकाश है। उस स्वयंप्रकाश स्वयज्योतिकी उपासना करके सबको पवित्र बननेका यत्र करना चाहिए।

अयं विश्वानि तिष्ठति पुनानो भुवनोपरि । सोमो देवो न सूर्यः ॥ ३ ॥

अयं । विश्वानि । तिष्ठति । पुनानः । भुवना । उपरि । सोर्मः । देवः । न । सूर्यः ।

पदार्थः -- (सर्यः न ) रिवरिव जगत्वेरकः (अयम् ) असौ परमात्मा (सोमः देवः ) सौम्यस्वभावशीस्त्रोस्ति तथा जगत्वकाशकोप्यास्ति । अथच (विश्वानि पुनानः ) सर्वे जगत् पवित्रयन् ( मुत्रनोपरि तिष्ठति ) अखिलब्रह्माण्डोध्वीभागे अपि विराजमानो वर्तते ॥

पढार्थ-(सूर्यः, न) सूर्यके समान जगत्मेरक (अयम्) यह परमात्मा (सोपः, देवः) सौन्यस्वभाव वाला और जगत्मकाशक है। और (विश्वानि, प्रनानः) सब कोंकोंको पवित्र करता हुआ ( भ्रुवनी-परि, तिष्ठति ) सम्पूर्ण ब्रह्माडोंके ऊर्ध्वभागमें भी वर्तमान है।

भावार्थ-- उसी सर्वपावन परमात्माकी उपासना करनी चाहिये ।

परि णो देववीतये वाजाँ अपिस गोमतः। पुनान इन्दविन्द्रयुः ॥ ४ ॥ ११ ॥

परि । नः । देवऽवीतये । वाजान । अर्पास । गोऽमतः । The State of the S

पुनानः । इंदोऽइति । इंद्रऽयुः ।

पदार्थः--( इन्दों ) हे सर्वछोकस्वामित ! ( नः ) असाव (परि पुनानः।) सर्वतः पवित्रयन्, मवान् (देववीत्ये ) देवतानां तर्पणाय ( गोमतः वाजान् ) गवाचैश्वर्यान् ( अर्षामे ) ददाति भवान् दिव्यगुणयुक्तसमीचीनकर्मकुर्वता-(देवयुः) यतो माभेलापकोस्ति ॥

पदार्थ-(इन्दो ) हे परमात्मन् (नः ) इमको (परिधुनानाः ) सब ओरसे पवित्र करते हुए आप (देववीतये) देवोंकी तृतिके छिये (गोपतः वाजान् ) गवादि ऐश्वर्यको ( अविसि ) देते हैं ( देवयुः ) क्यों-कि आप देवों अर्थात दिव्यगुणसम्पन्न सत्किमयोंको चाहने वाले हैं।

भावार्थ--परमातमाकी क्रपास ही मन्द्रध्यको दिन्यशक्तिय मिलती हैं। परमात्मा ही अपनी अपार दयासे मनुष्योंकी देवभाव-

को भदान करता है । हो देक्तिके अभिन्तेमधीजनी अभ्यको । प्राहिए कि आप सदैव उस दिव्यगुण परमात्माकी उपासना करते रहें ।

इति बद्धपुञ्चशासमं मुक्त मेकादशो वर्गाश्च समाप्तः ॥

सह ५४ वां कुक क्षीर हर वीं वर्ग झमार इशा ।

१९४ विकास कुरात के किया है। किया है कि स्व

राज कि नेका है है है है है है है है कि कि स्ट्रिंग है है कि स्ट्रिंग कि स्ट्रिंग है है है है है है है है है है

१ ४ अवत्सार ऋषित्ता पदमानः सोमो देवता किछन्दः १, २ गायुत्री हु ६ निचुद्रमायुत्री ॥

पड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः अनन्तत्विविध्वयस्तरपादकृत्वादिग्रणा वर्ण्यन्ते ।

अब परमात्माके अनन्तत्व, अनेकबस्तुजनकत्व आदि गुणोंका वर्णन करते हैं।

ं यबैयवं नो अन्मंसा पुष्टम्पुष्ट् यारि स्रवः। 👵 🈥

सोम विश्वी य सौभगा ॥ १ ॥

यवैऽयवं । नः । अर्थसा । पुष्टंऽपुष्टं । परि । सुव । सोम

विश्वा । च । सोभगा ।

पदार्थः—(सोन) हे जगदीशः! सवान् (नः) असम्यम् ( अंघसा ) सहाजादिशिः ( प्रथम् प्रथम् ) आतिवरुपदेशः । व्यक्तम्

यवं ) सञ्चितानेकपदार्थास् तृथाः ( विश्वाः च सौभागः ) सम्पूर्ण-सौभाग्यानिः ( परिस्ततः ) इस्टादायतुः । हः हिन्दो हिन्दो पदार्थ निम् (चोक) हे परकात्पार्की आप हिना के हमारे छिये (अन्यसा) अन्नादिकोंके सहित (पृष्ट्य पृष्ट्य) अन्तिबङ्गहरू (यवस् यवस् ) सिञ्जत अनेक पदार्थोंकों तथा (विश्वां च सीभेगा ) सम्पूर्ण सीभेग्यको (प्रस्तिक) उत्सका कृष्टिय

भावार्थ--सम्पूर्ण पेश्वर्य और ।सम्बूर्ण स्त्रीप्रशयको देने सम्बद्ध एकमात्र प्रभारमा ही है कोई अन्य नहीं।

इन्दो यथा तव् स्तवो यथा ते जातमहर्यस्मि । निन्विहिषि प्रियं संदर्भाः । १ । १ विकास

इंदोइति । यथा । तर्व । स्तर्वः । यथा । ते । जातं । अर्थसः । नि । बीहीर्ष गाप्रिये । सद् ।

पदार्थः — (इन्तों) हे पत्नेश्वर ! ((यथा तत स्तवः) येन प्रकारेण भवचशः सर्वस्मिन् संसारे क्रयामीति अध्यम् (वधा ते अस्थसः जातमः) येनः प्रकारेणामिदिपदार्थानां सिक भेव-तैव निर्मितः तैनैव प्रकारेण्ड् निषदः प्रिमे सिक् प्रवतः प्रियं यज्ञपदं तस्मिन् आगुद्ध विभुज्ञताम् ॥

पदार्थ--(इन्द्रो) है प्रमृत्मन् । (यथा तन् हतनः) जिस मकार आपका यश्च संसार भूरमें न्याप्त है और (यथा ते अन्धसः, जातम् । जिस मकार अन्धादि पहार्थीका समूद । अपिकाने हना है जसी मकार (निषदः मिये वहिषि) जो आपका मिय यहस्थल है जसमें आकृद आप विराजमान होयें।

ंड्त मी गोविदंश्वंवित्पर्वस्व सोमान्धंसा ।

ंमक्षूतंमिभरहभिः ॥ ३ ॥

उत । नः । गोऽवित् । अश्वऽवित् । पर्वस्व । सोम् । अर्थसा । मक्षऽतमिभिः । अर्हऽभिः ।

पदार्थः—( उत नः ) योद्यस्मभ्यम् ( गोवित अश्व-वित ) गविधिश्वयेषापको भवानेव । अतः-(सोम ) हे जगदाधार ! ( मक्षुतमेभिः अहभिः ) अधिरेणैव कालेन ( अन्धसा पवस्व ) समस्तान्नादिससृद्ध्या पवित्रय ॥

पदार्थ — ( उत् नः ) जो कि हमारे छिये ( मोवित् अश्ववित् )
गवाश्वादि ऐश्वर्यके पापक आपदी हैं इस छिये ( सोम ) हे परमात्मन !
( मंजुनमें मि: अहिथि: ) अति अर्थकाल ही में (अन्यसा पवस्त) सम्पूर्ण
अनाहि समृद्धिसे पवित्र करिये।

भावार्ध-सम्पूर्ण पेचवाँका अधिपति एकपात्र परमातमा ही है। इसल्लिए उस्रीकी उपासना और प्रार्थना करनी चाहिये।

यो जिनाति न जीयते हन्ति शर्रमभीत्य ।

स प्रवस्व सहस्रजित् ॥ ४ ॥ १२ ॥

यः । जिनाति । न । जीयते । इति । शात्रुं । अभिऽइत्यं । सः । पवस्व । सहस्रऽजित् ।

पदार्थः—(यः जिनाति ) योहि भवान् सकल्ब्रह्माण्डा-न्तर्गतपदार्थानायुक्तिकारोति अथच (न जीयते ) स्वय मायुरिहतः कदापि न भवति । स्तथाः (श्राश्रुमः अभीतः हन्ति ) योहि स्वव्यापनशीलशक्ता बैरिबल मपहरति, परं स्वयमहर्षणीय-शाक्तिमानित्त ( सहस्रजित ) सः सम्नीपिश्लाक्तिसम्बन्न स्लं ( पवस्व ) मां सुरक्षय ॥

पदार्थ — (यः जिनाति) जो, आप सक्क ब्रह्माएडगत्, पदार्थों को आयुरित कर देते हैं और (न जीतये) स्वयं कदापि विरायुक् नहीं होते तथा (शत्रुम् अभीत्य हन्ति) जो आप अपनी व्याप्ति द्वार्स शत्रुओंकी शक्तियोंका हर छेते हैं आरस्वयं भहार्य शक्ति व्हित्रे सहस्र जित्रे वह सर्वोपिशिक्तिसम्पन्न आप (पवस्व) हमको सुरक्षित करिये।

भावार्थ — काळ सब पदार्थों के आयुक्तो सप करके आप स्वयं अविनाशी बना रहता है। परन्तु काळको अविनाशित्व भी सापेक्ष है अर्थात् अनित्यपदार्थोकी अपेक्षा काळ को नित्य कहा जाता है परन्तु परमात्माकी अपेक्षासे काळ भी अनित्य है। इसळिए परमात्मा सर्वोपिर क्रुटस्थ नित्य है, उसीकी उपासना मनुष्यको छुद्ध हृदयसे कहनी जाहिए।

अथ चतुर्ऋवस्य षट्पञ्च।शत्तमस्य सूक्तस्य ।

१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोम्रो देवता ॥ छन्द्रः ह १, ३, गायत्री । ४ यवमध्या गायत्री ॥ अर्थः पड्जः स्वरः ॥

सम्प्रति सदाचारिभिरेव 'परमात्मा लभ्य इति वर्ण्यते 🌿 इ

अब परमारमा सदाजादियोंको ही झानगोचर हो सकता हैं-यह कहते हैं के अल्लाहरू कर के उन्हें कर करते हैं के

परि । सोमः । ऋतं । बृहत् । आशुः । प्वित्रे । अर्थति । विज्ञन् । रक्षांसि । देवज्युः ।

पदार्थः — (सोम) हे जगदीश्वर ! भवान् (ऋतम् बृहत् आशुः) सत्यस्वरूपवानिस्त । तथा सर्वस्मादिप महान् अथ च शीघ्रगतिशीलोस्ति (देवपुः) सत्कर्मिणोधाञ्छन् तथा (रक्षांसि विष्नन् ) दुष्ठान् घातयन् (पवित्रे अर्षति) पवित्रान्तः-करणे निवसति।

पदार्थ--( सोम ) हे परमात्वन ! आप (ऋतम् बृहत् आग्नः) सन्यस्वरूप और सबसे महान तथा शीघ्रगतिवाले हैं (देवयुः) सत्कर्मियोंको चाहते हुये और (रक्षांसि विघ्नन्) दुष्कर्मियोंको नाश करते हुये (पित्रेत्रे अपैति) पवित्र अन्तःकरणोंमें निवास करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा कर्मोका यथायांग्य फलनदाता है; इस लिए उसके उपासकको चाहिए कि वह सत्कर्म करता हुआ उसका उपासक बने, ताकि उसे परमात्माके दंडका फल न भोगना पढ़े। तात्पर्य यह है कि प्रार्थना उपासनास केवल हृदयकी शुद्धि होती है पापाकी क्षमा नहीं होती।

> यत्सोमो वाजमपैति शतं धारा अपस्युवः। इन्द्रस्य सरूयमाविशन् ॥ २ ॥

यत् । सोर्मः । वार्जं । अर्षति । श्वतं । घाराः । अपुस्युवः । इंद्रस्य । सुरूपं । आऽविशन् ।

पदार्थः -- (यत, सोमः, वाजम, अर्षति ) योहि जग-दीक्ष्यरः बलं प्रद्दाति, अतः (अपस्युवः) कर्मयोगिजनाः (इन्द्र-स्य, सख्यम्, आविक्षान्) परमैश्चर्यवत स्तस्य परमात्मनो मैत्री-मावं प्राप्नुवन्तः ( शतम् धाराः) तैनैव प्रदत्तानि बलानि, आभोदधाराश्चेषपभुञ्जन्ते ।

पदार्थ--(यत्, सोमः, वाजम्, अषिति) जो परमात्मा बळः का मदान करता है इससे (अपस्युवः) कमेयोगी छोग (इन्द्रस्य, सस्यम्, आविश्वन्) परमैश्वर्य वाळे उस परमात्माके मैत्रीभावको माप्त होते हुये (श्वतम् धाराः) उसके दिये हुये बळ और आनन्दकी अनेक धाराओंका उपभोग करते हैं।

भावार्थ — वास्तवमें परमात्माका कोई मित्र या अभित्र नहीं। जो छोग परमात्मोक उसकी आझापाळन करनेसे उसके अनुक्रू चळते हैं उनसे वह स्नेह करता हैं इसिळए वे भित्र कहळाते हैं और प्रतिक्रूळवर्ती छोग स्नेहके पात्र नहीं होते, इसिळए अभित्र कहळाते हैं इसी ळिए यहां मित्र शब्द आया है। कुछ मानुषी मैत्रीके भावसे नहीं।

अभि त्वा योषेणो दर्श जारं न कृन्यनिषत्। मृज्यसे सोम सातये ॥ ३ ॥ अभि । त्वा । योषणः । दर्श । जारं । न । कृन्या । अनुष्तु। मृज्यसे । सोम् । सातये । पदार्थः—( कन्या, जारम्, न ) यथा दीपन मग्नेः प्रभ-वति तथैव (दश, योषणः) दशेन्द्रियत्रत्तयः (त्वा अभ्यनूषत) भवन्तुतिहारेण प्राप्ता भवाति । (सोम) हे नारायण । (सातये) भवानिष्टपाप्तये (मृज्यसे) ध्यानगोत्तरः क्रियते ।

पद्य्ये—(कन्या, जारम्, न) जिस प्रकार दीप्ति अग्निको माप्त होती हैं उसी प्रकार (दश, योषणः) दश इन्द्रियद्यत्तियें (त्वा, अभ्य-त्र्यत) आपको स्तुति द्वारा प्राप्त होती हैं (सोम) हे परमात्मन्! (सातये) आप इद्यवाप्तिके छिये (मृज्यसे) ध्यानगोचर किये जाते हैं।

भावार्थ—संस्कारी पुरुपोंकी इन्द्रियद्यत्तिर्ये उसको विषय करती हैं असंस्कारियोंकी नहीं।

> त्वमिन्द्रीय विष्णंवे स्वादुरिन्दो परि स्रव । नृन्तस्तोतृन्पाद्यंहंसः ॥ ४ ॥ १३ ॥

त्वं । इंद्राय । विष्णवे । स्वादुः । इंद्रो इति । परि । स्रव् । नृत्त् । स्तोतृत् । पाहि । अहंसः ।

पदार्थः—( इन्दो ) हे परमात्मन् ! ( त्वम् ) भवान् ( इन्द्राय विष्णवे ) व्याप्तिशीलज्ञानयोगिने (स्वादुः) परमास्वा-दनीयः रसोस्ति । तदर्थं (परिस्रव) त्वं समस्ताभीष्टपदानं कुरु । ( नॄन् स्तोतॄन् पाहि अंहसः ) स्वोपासकान् पापतस्त्रायस्व॥

पदार्थ- (इन्दो) हे परमात्मन् ! (त्वम्) आप (इन्द्राय विष्णवे) व्याप्तिश्वील ज्ञानयोगीके लिये (स्वादुः) परम आस्वादनीय रस हैं। जनके लिये (परिस्नव) आप सकल अभीष्टका प्रदान करिये (तृत् स्तोतृत् पाहि अहसः) अपने जपासकोंको पापसे बचाइये। भावार्थ--- झानयोगी अपने झानके प्रभावसे ईश्वरका साझात्कार करता है और अनिष्ट कर्नोंसे बचता है।

> इति षट्पञ्चाशत्तमं मूक्तं त्रयोदशो वर्गश्च समाप्तः । यह ५६ वां सुक्त और १३ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋवस्य सप्तपंचाशत्तमस्य सूक्तस्य-

१ ४ अवत्सारः ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः, १,३ गायत्री । २ निचृद्गायत्री । ४ ककुम्मती गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा स्वभक्तान् विविधानन्दैर्योजयति असतश्च-दरिद्रयतीति वर्ण्यते ।

परमात्मम अपने भक्तोंको विविध आनन्दोंसे और दुराचारियों को दाग्द्रिचसे युक्त करता है, यह कहते हैं।

प्र ते धारां असुश्रती दिवो न यीन्त बृष्टयः। अच्छा वाजं सह्भिणेष् ॥ १॥

प्र। ते । घाराः । असुरुवतः । दिवः । न । यृति । वृष्टयः। अच्छ । वाजै । सहस्रिणं ।

पदार्थः—( दिवः, वृष्टयः न ) चुलोकतो वृष्टिरित्र (ते, घाराः ) ब्रह्मानन्दाय भवतो घाराः ( असश्रदाः ) अनेकप्रकाराः (यन्ति) विद्वजनाना मन्तःकरणे प्रादुर्भवति । भवान् स्वोपास- कस्य ( सहिस्रणं, वाजम् ) वहुपकारैश्वर्यान् ( अच्छ ) अभि-मुखं करोतु ।

पद्धि -- (दिवः दृष्टयः न) गुलोकसे दृष्टिके समान (ते, धाराः) आपके ब्रह्मानन्दकी धारायें (असश्चतः) अनेक प्रकारकी (यन्ति) विद्धानोंके हृद्योंमें पादुर्भूत होती है, आप अपने उपासकों को (सहस्रिणम् वाजम्) अनेक प्रकारके एश्वर्यके (अच्छ) आभि-मुख करिये।

भावार्थ-—िजन छोगोंने सत्कर्षों द्वारा अपने आपको ज्ञान-का पात्र बनाया है उनके अन्तःकरणमें परमात्माकी सुधानयी दृष्टि सदैव होती रहती है।

अभि प्रियाणि काव्या विश्वा चक्षांणो अर्षति ।

- हरिस्तुञ्जान आयुंधा ॥ २ ॥

अभि । प्रियाणि । काब्यां । विश्वां । चक्षांणः । अर्षेति । हरिः । तुंजानः । आयुंधा ।

पदार्थः—( हिरः) स परमात्मा (आयुधा, तुञ्जानः) स्वश-स्त्रैः शत्रून् व्यथयन् (विश्वा काव्या चक्षाणः) सम्पूर्णकर्माणि पदयन् (प्रियाणि अभि अर्षति) प्रियान् स्वोपासकानभिगच्छति॥

पद्धि—(इतिः) वह परमात्वा (आयुषा तुझानः) अपने शस्त्रों से शत्रुओं को व्यथित करता हुआं (विश्वा काव्या चक्षाणः) सम्पूर्ण कर्मोको देखता हुआं (पियाणि आभि अर्षति) अपने प्रिय उपासकोंकी और जाता है।

भावार्थ--- उसका दण्डरूप बज दुर्होके लिए सदैवं उद्यत रहता हैं और सत्कर्मा सदैव उससे निर्भय रहते हैं। स मर्म्छजान आयुभिरिभो राजेव सुब्रुतः। इयेनो न वंस्रं पीदाति॥ ३॥

सः । मुर्चुजानः । आयुऽभिः । इभः । राजांऽइव । सुऽबृतः । इयेनः । न । वंसुं । सीदति ।

पद्यिः—-(सुन्नतः, इमः, राजा, इव) शोभनानुशासन-कर्तृनिभीकनृपीतीस्व (सः) असौ परमात्मा (आयुभिः मर्मु-जानः) ऋत्विभिः स्तुतः- (श्येनः वंसु, न्,) यथा विद्युदादयः सुक्ष्मेषु पद्येषु तिष्ठन्ति, तथैव (सीद्ति) स ईश्वरस्तेषा मन्तः-करणे अधितिष्ठति॥

पदार्थ--(सुत्रतः, इभः, राजा, इव) सुन्दर अनुशासनं वाले निर्भीक राजाके समान (स) वह परमात्मा (आयुभिः, मर्मुजानः) ऋत्विजों द्वारा स्तुति किया गया (इयेनः, वंसु. न) जिस प्रकार विद्यु दादिशक्तिचें सूक्ष्म पदार्थोंने रहती है उस प्रकार (सीद्ति) वह उनके हृदयमें अधिष्ठित होता है।

भावार्थ- जैसे ब्रह्माण्डगत प्रत्येक पदार्थमें विद्युत् व्याप्त है । इसी प्रकार परमात्मशक्ति भी सर्वत्र व्याप्त है ।

स नो विश्वा दिवो वसूतो पृथिव्या अघि । पुनान ईन्दवा भर ॥ ४ ॥ १४ ॥

सः । नः। विश्वा।दिवः। वस्तुं।उतोइति । पृथिव्याः। अधि ।

पुनानः । इंदो इति । आ । भर् ।

पदार्थः--(इन्दो) हे परमात्मन् ! (सः) संत्वम् (नः)

अस्मदर्थं (दिवः, विस्वा, वसु) चुलोकसम्बन्धिसकलसम्पदः ( उतो ) तथा ( पृथिव्याः, अधि ) भूमिसम्बंधिसमस्तसम्पत्तीः

( आभर ) आहर । अथच ( पुनान: ) मां पवित्रं कुरु ॥

पदार्थ--(इन्दो) हे परमात्वन् ! (स:) वह आप (नः) इमारे-छिये (दिव:, विश्वा, वस ) युलोकसम्बन्धी सकल सम्पत्तियें (उतो ) तथा (पृथिव्याः, अधि) पृथिवीसम्बन्धी सम्पूर्ण सम्पृत्तिये (आभर)

आहरण कीजिये और (प्रनान:) मुझको पवित्र करिये।

भावार्थ-सम्पूर्ण संपत्तियाँका स्वामी एकमात्र परमात्माही-है। इसलिए ऐम्बर्य प्राप्तिके लिए उसीकी श्वरणागत होना आवश्यक है।

> इति सप्तपञ्चाशत्तमं सुक्तं चतुर्दशो वर्गश्च समाप्तः । यह ५७वां सक्त और १४वां वर्ग समाप्त हवा ॥

अथ चतुर्ऋचस्य अष्टपञ्च।शत्तमस्य सूक्तस्य---

१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः

१, ३ निचुदुगायत्री । २ विराड्गायत्री ।

४ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो विसुत्वं वर्ण्यते ।

अब परमात्माका सर्वव्यापक होना बर्णन करते हैं।

तरत्स मन्दी घावति धारा सुतस्य।न्धसः । तरत्स मन्दी घावति ॥ १ ॥

तरत्। सः । मृदी । धावति । धारा । सुतस्य । अधिसः । तरत् । सः । मृदी । धावति ।

पदार्थः—(मन्दी सः) उत्कृष्टानन्दयुक्तः स परमात्मा (तरत्) पापिन स्तारयन् (सुतस्य अन्धसः धाराः) उत्पन्नेन ब्रह्मानन्दरसेन सह (धावति) स्तोतृणां हृदि विराजमानो भवति। (तरत् सः मन्दी धावति) अथच स परमात्मा निश्चयेन सम स्तपापकारिण स्तारयन् परमानन्दरूपेण व्याप्तो भवति॥

पदार्थ में पन्दी सः ) परम आनन्दमय यह परमात्मा (तरत्) पापियोंको तारता हुआ (सुतस्य अन्धसः धारा) उत्पन्न किये हुए ब्रह्मानन्दके रस सहित (धावति) स्ताताओंके हृदयमें विराजमान होता है। (तरत् सः मन्दी धावति) और वह परमात्मा निश्चय सव-पापियोंको तारती हुआ परमानन्दरूपसे संसारमें ज्यास हो रहा है।

भावार्थ — पापियोंको तारनेका अभिमाय यह है कि जो छोग पापका मायश्चित करके उसकी ब्रांगको माप्त होते हैं वे किर कदापि पापपङ्क्षेत्र पीड़ित नहीं होते। अथवा यों कहो कि पापपयंतीचत कर्नोंक की स्थिति उनके हृदयसे द्र हो जाती है। अन्य पापोंकी क्षमा ईश्वर कदापि नहीं करता।

उम्मा वेद वसूनां मर्तस्य देव्यवंसः । तरुत्स मुन्दी घांवति ॥ २ ॥

जुला । वेद् । वसूनां । मर्तस्य । देवी । अवसः । तरत् । सः । मंदी । धावति । पदार्थः—(वसनाम् उस्रा) अनेकविधरत्नाधैश्वर्यदात्री (देवी) तस्य परमातमनो दिव्यशाक्तिः (मर्तस्य अवसः वेद) जीवरक्षायां जागरूका भवति । (तरत् सः मन्दीधावति)

तथाच स परमात्मा सर्वीस्तारयन् आनन्दरूपेण सर्वत्र व्यासी।स्ति॥

पदार्थ — (वस्ताम् उसा) सर्वविध स्त्रादि ऐश्वरोंकी प्रदात्री (देवी) उस परमात्माकी दिव्यक्षक्ति (मर्तस्य अवसः वेद ) जीवोंकी स्क्षा करनेमं जागरूक रहती है (तरत् सःमन्दी धावति) और वह परमात्मा सबको तारता हुआ आजन्दरूपसे सर्वत्र व्यास है )

भावार्थ---परपात्माके आनन्दसे ही आनन्दित होकर सब पाणी सुखको उपलब्ध करते हैं। अर्थात् आनन्दनय एकमात्र परमात्माही है कोई अन्य नहीं।

ध्वस्रयोः पुरुषन्त्योरा सहस्राणि दझहे । तरत्स मन्दी धावति ॥ ३ ॥

ध्वस्रयोः । पुरुऽसंत्योः । आ । सहस्राणि । दुझहे । तरंत् । सः । मंदी । धावति ।

पदार्थः हे परमारमन् (ध्वस्रयोः पुरुषन्त्योः) भवतो व्यातिशाला या ज्ञानशक्ति स्तथा कर्मशक्तिश्च (सहस्राणि) अनेकप्रकारिकास्ति, ताः (आदद्महे) प्राप्तवाम (तरत् सः मन्दी धावति) भवान् सर्वान् तारयन् हर्षरूपेण सर्वरिमन् व्यासो विराजते॥

पदार्थ — हे परमात्मन्! (ध्वस्नयोः पुरुषन्त्योः) आपकी व्याप्ति-शीळ जो ज्ञानशक्ति और कर्मशक्ति (सहस्राणि ) अनेक मकारकी हैं उनको (आदद्महे) इम.माप्त करें (तस्त् सः मन्दी भावति) आप सबको तास्ते हुये इर्षरूपसे सर्वत्र विराजित हैं।

भावार्थ--परमात्माकी झानशक्ति और कर्मशक्तिको छाप करके कर्मयोगी और झानयोगी अपने कर्तव्यमें तत्पर रहते हैं।

आ ययोश्चिंशत् तनां सहस्राणि च दर्झहे । तर्तस मन्दी घांवति ॥ ४ ॥ १५ ॥ आ । ययोः । त्रिंशतं । तनां । सहस्राणि । च । दर्झहे । तरंत् । सः । मृंदी । धावति ।

पदार्थः -- ( ययोः ) याभिः शक्तिभिः ( त्रिंशतं तना ) वयं शतत्रयवत्सरपर्यन्तं दृशियुषः तथा ( सहस्राणि च आद्वाहे ) सहस्रशक्त्युत्पाद्नं कर्तुं शक्तुमः । एताद्दक्छित्तसम्पन्नः ( मन्दी ) आनन्दकारकः ( सः ) स परमात्मा (तरत्) सर्वपापिन-स्तारयन् ( धावति ) अखिलसंसारं च्यासो भवति ।

पद्धि——(ययोः) जिन शक्तियों से (त्रिंशतम् तनो) इम तीन-सौवर्ष तक दीर्घायु और (सहस्राणि च आदबहे) सहस्रों शक्तियों को उत्पन्न कर सकते हैं। ऐसी शक्तियों वाळा (मन्दी) आह्यद्वजनक (सः) वह परमात्मा (तरत्) सब पापियों को तारता हुआ (धावति) सम्पूर्ण संसारमें व्याप्त हो रहा है।

भावार्थ — यद्यपि साधारणतया मनुष्यके आयुकी अवधि सौवर्ष तक है, तथापि कर्मयोगी अपने उग्रकमों द्वारा अपनी आयु-को बढ़ा सकते हैं। इसी लिए "भूयश्च शरदः शतात्" इस वाक्यमें सौ से अधिककी प्रार्थना की गई है। और जो इस मंत्रमें पापोंके नाश्च- का कथन है वह पाप्यासनाके क्षयके अभिप्रायसे है। प्रारब्धकर्मोंके नाक्ष-के अभिपायसे नहीं।

> इति अष्टपञ्चाशक्तमं सुक्तं पञ्चदशो वर्गश्च समाप्तः । यह ५८वां सुक्त और १५ वां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ चतुर्ऋचस्यैकोनषष्ठितमस्य सक्तस्य-१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १ गायत्री २ आर्चीस्वराड्गायत्री । ३, ४

निचृदुगायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ स्वाम्युन्नतिं वाञ्छिन्तिः अवन्ध्यशासनः परमात्मैव प्रार्थनीय इत्युच्यते ।

अभ्युत्रतिको चाइने वाळा केवळ परमात्माकी ही प्रार्थना-करे, पह कहते हैं।

पर्वस्य गोजिदेश्वजिद्धिश्वजित्सीम रण्यजित्। प्रजावद्रवमा भर ॥ १ ॥

पर्वस्व । गोऽजित् । अश्वऽजित् । विश्वऽजित् । सोम् ः रुण्यऽजित् । प्रजाऽवत् । रत्नै । आ । भर् ॥ १ ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! ( गोजित, अश्वजित ) भवान् गवाश्वाधैश्वर्यें पुक्त स्तथा (रण्यजित्) रणे दुष्टेभ्यः पराजयप्रदा-ता अथ च ( विश्वजित् ) संसारे सर्वोपर्यस्ति भवान्, अतो मां (पवस्व) पिनत्रयतु । तथा (प्रजावद्रत्नमाभर) सन्तानादि-युक्तरत्नैः परिपूर्ण करोतु ।

पदार्थ — हे परमात्वन् ! (गोजित्, अर्थाजत् ) आप गवाः श्वादि ऐश्वर्गोसे विराजमान तथा (रण्यजित् ) संग्राममें दुराचारियों-को पराजय माप्त कराने वाळे और (विश्वजित् ) संसारमें सर्वोपिर हैं। आप इमको (पवस्व) पवित्र करिये। और (प्रजाबद्रत्रम् आभर) सन्तानादियुक्त रत्नोंसे परिपूर्ण करिये।

भावार्थ--परमात्माकी दयासे ही पुरुषको विविध मकारके रत्नोंका छाम होता है।

पर्वस्वाच्यो अद्यान्यः पवस्वीषधीभ्यः । पर्वस्व धिषणाभ्यः ॥ २ ॥

पर्वस्व । अत्राप्त्यः । अदाभ्यः । पर्वस्व । ओषधाभ्यः । पर्वस्व । घिषणाभ्यः ॥२॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! त्वम् ( अदान्यः ) अदम्भनी-योसि ( अद्भाः ) जलैः ( क्षोषधिम्यः ) औषधैः ( धिषणाभ्यः ) तथा बुद्धिभिः ( पवस्व ) मां सुरक्षय ।

एद्द्र्श्य --- हे परमात्वन् ! आप ( अदाभ्यः ) अदम्पनीय है (अद्भयः) जलोंसे (औषिभयः) औषियोंसे (धिषणाभ्यः) तथा दुद्धिओंसे (पवस्व) हमको सुरक्षित कीजिये।

भावार्थ — तात्पर्य यह है कि परवारमा सब माकियों के फक्त विराजनान है। अलका शासन करने वास्त्री कोई अन्य मिक नहीं।

त्वं सोम् पर्वमानो विश्वानि दुरिता तर । कविः सीद नि बहिषि ॥ ३॥

त्वं । सोम् । पर्वमानः । विश्वानि । दुःऽङ्ता । तुर् ।कृविः । सीद् । नि । वर्हिपि ॥३॥

पदार्थः—( सोम ) हे भगवन् (लम्) भवान् (विश्वानि दुरिता तर) समस्तपापान् दूर्गकरोतु (कविः) सम्पूर्णकर्मानिज्ञो भवान् (विश्विष ) यज्ञस्थलेषु (निषीद् ) विराजताम् ।

पद्धि—(सोम) हे भगवन् ! (त्वम्) आप ( विश्वानि दृरिता तर) सर्म्यूण पापोंको द्र्ग किन्ये (किनः) सर्वकर्माभिज्ञ आप ( बर्हिषि ) यज्ञस्थलोंमें (निपीद) विराजमान होयँ।

भावार्थ--पिलनवासनाओं के क्षय के लिए परमात्मासे सदैव प्रार्थना करनी चाहिए।

> पर्वमान स्वेर्विदो जार्यमानोऽभवो महान्। इन्दो वि'खाँ अभीद'सि ॥ ४ ॥ १६ ॥

पर्वमान । स्वः । विदः । जायमानः । अभवः । महान् । इंदोइति । विश्वांन् । अभि । इत् । असि ॥४॥

पदार्थः——(पवमान) हे सर्वपावक! (इन्दो) हे जगदीश्वर! भवान् (अभवः) अनादिरस्ति। अथच (महान्) पूजनीयोस्ति तथा (विश्वान् अभि इदासि) सर्वानधःकुर्वन् सर्वोपरिविराज-मानोस्ति। (जायमानः) भवान् विज्ञानिनामन्तःकरणे प्रादुर्भवन् (स्वः विदः) समस्तप्रकाराभीष्टस्य प्रदानं करोतु॥ पदार्श्व — (प्रवमान) हे सर्वपावक ! (इन्दो) परमात्मन् ! आप (अभवः) अनादि हैं और (महान्) पूजनीय है तथा (विश्वान् , अभि, इदसि) सबको नीले किये हुये आप सर्वोपरि विराजणान हैं । (जाय-मानः) आप विज्ञानियों के हृदयमें प्रादुर्भूत होते हुये (स्वः, विदः) सर्वविध अभीष्टों को प्रदान करिये।

भावार्थ--उसी परमात्माकी उपासनासे सब इष्ट फर्कोंकी प्राप्ति होती है।

इति एकोनपष्टितमं सूक्तं षोडशो वर्गश्च समाप्तः।

यह ५९वां सुक्त और १६वां वर्ग समाप्त इआ !

अथ चतुर्ऋचस्य पष्टितमस्य सूक्तस्य-

१ ४ अवत्सार ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, २, ४ गायत्री । ३ निचृदुष्णिक् ॥ स्वरः १,

२, ४ पड्जः । ऋषभः॥

अत्र तहुणकीर्वनेन परमात्मा स्तूयते-

अब उसके गुणोंके कीर्तनसे परमात्माकी स्तृति करते हैं।

प्र गायत्रेणं गायत पर्वमानं विचेषिणम् ।

इन्दुं सहस्रचक्षसम् ॥ १ ॥

प्र। गायत्रेण । गायत् । पर्वमानं । विऽचंपीणे । इन्हुँ ।

सुहस्रऽचक्षसं ॥ १ ॥

पदार्थः —हे होतारो जनाः! यूयम् (इन्दुम् ) परमैश्चर्य-सम्पन्नं (पवमानम् ) सर्वपवितारं (सहस्रचक्षसम् ) बहुविध- बेदादिशब्दवन्तं (विचर्षणिम् ) सर्वद्रष्टारं परमात्मानं (गाय-त्रेण ) गायत्रादिछन्दसा (प्रगायत) गानं कुरुत ॥

पदार्थ — हे होता छोगो! तुम (इन्दुष्) परंपैश्वर्यसम्पन्न (पव मानम्) सबको पवित्र करने वाळे (सहस्रवश्वसम्) अनेकिविष हेदादि-वाणी बाळे (विचर्षणिम्) सर्वद्रष्टा परमात्माको (गायत्रेण) गायत्रादि-छन्दोंसे (प्रगायत) गान करो।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! तुम वेदाः ध्ययनसे अपने आप को पवित्र करो ।

तं त्वां मुद्दसंचक्षसम्यथे सुद्दसंभर्णसम् । अति वारंमपाविषुः ॥ २ ॥ तं । त्वा । सुद्दसंऽचक्षसं । अथोद्दति । सुद्दसंऽभर्णसं । अति । वारं । अपाविषुः ॥ २ ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् (तम्, त्वा) लोकप्रसिद्धं त्वां स्ती-तारो जनाः (अति) अत्यन्तं (अपाविषुः) स्तुतिद्वारा प्रकाशितं कुर्वन्ति । यो भवान् (सहस्रचक्षसम्) अनेकवेदवाप्रचिता-स्ति तथा (सहस्रभणसम्) सर्वेषां जीवानां पोषकः, अथच (वारम्) भजनीयोस्ति॥

पदार्थ-—हे परमात्मन् ! (तम्, त्वा) लोकपसिद्ध उन आपको स्तोता लोग <sup>(</sup>अति) अत्यन्त (अपाविषुः) स्तुतिद्वारा पकाश्चित करते-हैं। जो आप <sup>(</sup>सहस्रचक्षमम्) अनेक वेदवाक्के रचयिता हैं तथा (सहस्रभर्णसम्) सम्पूर्ण जीवोंके पोषक हैं और (बारम्) भजनीय हैं। भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माकी सर्वज्ञताका वर्णन किया गया है और एकमात्र उसीको उपास्यदेव वर्णन किया है।

अति वारान्पर्वमानो असिष्यदत्कृत्रशाँ अभि घावति । इन्द्रस्य हार्चीविशन् ॥ ३ ॥

अति । वारीन् । पर्वमानः । श्रुमिस्यद्त् । कुलशान् । अभि । धावृति । इन्द्रंस्य । हार्दि । आऽविशन् ॥ ३ ॥

पदार्थः — हे जगदीश्वर ! भवान् (इन्द्रस्य, हार्दि, आवि-शन्) विज्ञानिनां हृदये निवसन् (वारान् अतिपवमानः ) स्वो-पासकानतिपवित्रयन् (कलशान्, अभि, धावाते ) तेषा मन्तः-करणेषु स्वयं प्रादुभवन् (असिध्यदत्) सर्वत्र स्वस्यन्दनशील-शक्तिभिः पूरितोस्ति ॥

पदार्थ--हे परमात्मन्! आप (इन्द्रस्य, हार्दि, आविश्वन्) विज्ञानीके हृदयमें निवास करते हुये (वारान् अतिपवमानः) अपने जपासकोंको अत्यन्त पवित्र करते हुये (कळशान्, अभि, धावति) जनके अन्तःकरणोंमें आप पादुर्भूत होते हुये (असिष्यदत्) सर्वत्र अपनी स्यन्दनशील शक्तियोंसे पूरित हैं।

भावार्श्व--परमात्मा ज्ञानपद होकर शुद्धान्तःकरणोमें सदैव-विराजमान रहता है। इस किये परमात्मज्ञानके क्रिये बुद्धिका निर्मेछ करना अत्यावश्यक है।

इन्द्रेस्य सोम् राधेसे शं पवस्व विचर्षणे । प्रजावद्रेत आ भर ॥ ४ ॥ १७ ॥ इन्द्रस्य । सोम् । राधंसे । शं । पुवस्व । विश्वर्षणे । पूजाऽ वंत् । रेतः । आ । भर् ॥ ४ ॥

पदार्थः—(सोम) हे जगदीश्वर ! (इन्द्रस्य, राघसे) कर्मयोगिनामैश्वर्याय भवान् (द्यां, पवस्व) आमोदस्य क्षरणं करोतु । अथच (प्रजावत, रेतम्, आभर) प्रजादिभिर्युतमैश्वर्यं परिपूर्णं करोतु ॥

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन् ! (इन्द्रस्य, राथसे) कर्मयोगीके ऐश्वर्यके छिप आप (शं, प्रस्व) आनन्दका क्षरण कीजिये। और (प्रजातत्, रेतम्, आभर)प्रजादिकोंसे सम्पन्न ऐश्वर्यको परिपूर्ण करिये॥

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्मासे अभ्युदयकी पार्धना की गई है कि हे परमात्मन् ! आप इमको कर्षयोगी बनाकर अभ्युदयकीळ बनाएँ॥

इति पिटितमं मूक्तं सप्तदशो वर्गश्च समाप्तः।

यह ६०वां सूक्त और १७वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ त्रिंशदचस्यैकषष्ठितमस्य सूक्तस्य-

१-३० अमहीयुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४, ५, ८, १०, १२, १५, १८, २२-२४, २९, ३० निचृद्-गायत्री । २, ३, ६, ७, ९, १३, १४, १६, १७ २०, २१, २६ २८ गायत्री । ११, १९ विराङ्गायत्री । २५

ककुम्मती गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथेश्वरेण क्षात्रधर्म उपदिश्यते ।

अब ईश्वर क्षात्र धर्मका उपदेश करते हैं।

अया वीती परि सव यस्तं इन्दो मदेष्वा ।

अवाहंत्रवृतार्नवं ॥ १ ॥

अया । वीती । परि । स्रव । यः । ते । इन्दो इति । मदेषु । आ । अवुऽअहीन् । नवतीः । नवं ॥ १ ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे सेनाधीश! (यः) यो वैरी (ते) तव (मदेषु) सर्वष्ठसकारकप्रजारक्षणेषु (आ) विद्यं करोतु तं (अया, वीती, परिस्नव) स्व हीयाभिः कियाभि रिभमूतं कुरु । अय च (अवाहन्, नवतीः, न्व) नवनवातिविषदुर्गाणां विध्यं-सनं कुरु ॥

पदार्थ--(इन्दो) हे सेनापते ! (यः) जो शत्रु (ते) तुम्हारे (मदेषु) सर्वसुलकारक प्रनापाळनमें (आ) विद्य करे, उसको (अया, वीती, परिस्नव) अपनी कियाओं से अभिभूत करो। और (अवाहन, नवतीः, नव) निन्यानवे प्रकारके भी दुर्गोंका ध्वंसन करो॥

भावार्थ--इस मन्त्रमें क्षात्रधर्मका वर्णन है। और परमात्मासे इस विषयका वळ गांगा गया है कि इम सब मकारसे शतुओंका नाग्न करके संसारमें न्यायका मचार करें।

पुरः सद्य इत्थाधिये दिवीदासाय शम्बरम् ।

अध् सं तुर्वेद्यं यदुंम् ॥ २ ॥

पुरः । सुद्यः । इत्थाऽधिये । दिवःऽदासाय । शंबरं । अर्घ । त्यं । तुर्वशं । यदुं ॥२॥ पदार्थः — हे कर्मयोगिन् ! यः (इत्थाधिये, दिवोदासाय ) सत्यधीमतस्तथा घुलोकसम्बन्धिकर्माणे कुशालस्य भवतः (शम्ब-रम्) शत्रुरस्ति (त्यम् तुर्वशम् यदुम्) तं घातकमनुष्यं (अध) अथ च तस्य (पुरः) पुरं ध्वंसय ॥

पदार्थ--हे कमयोगिन्। जो (इत्याधिये, दिवोदासाय) सत्य-बुद्धिवाळे और खुळोक सम्बन्धी कर्बोमें क्रग्नळ आपके (शम्बरम्) शत्रु हैं (त्यम्, तुर्वेशम्, यदुम्) इस हिंसक मनुष्यको (अध) और उसके (प्ररः) पुरको ध्वंसन करो )

भावार्थ--कम्भेयोगीकोग शत्रुओं के पुरोंको सर्व मकारसे भेदन कर सकते हैं अन्य नहीं।

परि णो अर्श्वमश्वविद्गोमंदिन्दो हिरण्यवत् । क्षरां सहस्रिणीरिषः ॥ ३ ॥

परि । नः । अर्थ । अश्वऽवित् । गोऽर्मत् । इन्दो इति । हिरंण्यऽवत् । क्षरं । सहस्रिणीः । इषः ॥३॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे कर्मयोगिन् ! ( अश्वित ) अश्वादिभिर्युतो भवान् (नः ) अस्मभ्यम् (पिर ) सर्वतः स्वकर्म- द्वारेण ( अश्वमत, गोमत, हिरण्यवत् ) घोटकगोहिरण्यादि- युतान् (सहस्रिणीः इषः ) वहुविधैश्वर्यान् (क्षर ) उत्पादयतु ॥

पदार्थ——(इन्दो) हे कर्मयोगिन् ! (अश्वित्) अश्वादिकों-से युक्त आप (नः) हमारे छिये (परि) सब ओरसे अपने कर्मयोग-द्वारा (अश्वमत्, गोमत्, हिरण्यवत्) अश्व, गो, हिरण्यादि युक्त (सह-सिणीः, इषः) अनेक प्रकारके एश्वयोंको (क्षर्) उत्पन्न करिये। भावार्थ--इस मन्त्रमें कर्म्योगियोंके द्वारा अनन्त मकारके पेश्वरवींकी उपक्रविका वर्णन किया गया है।

पर्वमानस्य ते वृयं पावत्रमभ्युन्द्तः ।

सिवत्वमा चृंणीमहे ॥ ४ ॥१७॥

पर्वमानस्य । ते । वयं । प्वित्रं । अभिऽडुंद्तः । साखि-ऽत्वं । आ । वृणीमहे ॥४॥

पदार्थः — ( पवमानस्य ) खाश्रितजनानपवित्रयन् ( पवि-त्रम् ) पूतमनुष्यस्य ( अभ्युन्द्तः ) उत्साहकर्तुः ( ते ) तव ( साखिलम् ) मैत्रीकरणाय ( वयं ) वयम् ( आवृणीमहे ) प्रार्थयामः ॥

पदार्थ- (पवमानस्य) अपने आश्रितजनोंको पवित्र करते हुये (पवित्रम्, अभ्युन्दतः) और पवित्र किये हुये मनुष्यको उत्सा-हित करने वाळे (ते ) तुझारे (सिलित्वम् ) मैत्रीभावके ळिये (वयम् ) हम ळोग (आष्टणीमहे ) प्रार्थना करते हैं।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माके सद्गुणोंको धारण करके परमात्माके साथ मैत्रीभावका वर्णन किया गया है।

> ये ते प्वित्रमूर्भयोऽभिक्षरंनित् घारया । तेभिनः सोम मूळय ॥५॥१८॥

ये । ते । पुवित्रं। ऊर्मयंः। अभिऽक्षरंति । धारया । तेभिः।

नः । सोम् । मृह्यु ॥५॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यप्रकृते कर्मयोगिन् ! ( ये, ते, ऊर्मयः ) याः शरणागतरक्षिका भवतः शक्तयः ( प्वित्रम् ) शुद्धान्तःकरणवंतं मनुष्यं ( धारया ) प्रवाहरूपेण ( आभिक्षरन्ति ) अभिगता भवन्ति । ( तेभिः ) ताभिः शक्तिभिः (नः ) अस्मान् ( मृलय ) सुरक्षिता न्विधाय सुखय ॥

पदाथ — (सोम) हे सौम्यस्वभाव कर्मयोगिन् !(ये, ते, ऊर्मयः) जो आपकी शरणरक्षक शक्तियें (पिवत्रम्,) शुद्ध हृदय वाळे मनुष्यकी ओर (धारया) प्रवाहरूपसे (अभिक्षरित ) अभिगत होती हैं (तेभिः) उन शक्तियोंसे (नः) हमको (मृळय) सुरक्षित करके सुखी करिये।

भावार्थ- कम्मयोगीके उद्योगादि भावोंको धारण करके स्वयं उद्योगी बननेका उपदेश इस मन्त्रवें किया गया है।

स नः पुनान आ भर रृपिं वीखतीमिषेष । ईशानः सोम विश्वतः ॥ ६ ॥

सः । नुः । पुनानः । आ । अरु । रुयिं । वीरऽवतीं । इषं । ईशानः । सोम विश्वतः ॥६॥

पद्रार्थः—( सोम ) हे बुधवर ! (सः) स लं परमात्मा ( विश्वतः, ईशानः) सर्वतः स्वाधिकारं स्थापयन् ( नः, पुनानः) अस्मान् पवित्रयन् (वीरवतिम्) महावोरयुताभिः (इषम्, रियं) अन्नधनादिसंपत्तिभिः (आ, भर) आत्मजनस्थानानि परिपूरय ॥

पदार्थः—(सोम) हे विद्वन्!(सः)वह आप( विश्वतः, र्श्वानः) चारो ओरसे अपना अधिकार जमाते हुए (नः पुनानः)

हम ळोगोंकों पवित्र करते हुये (वीरवतीम्) वड़े बड़े वीरोंसे युक्त (इषम्, रियम्) अन्नधनादि सम्पत्तिसे (आ, भर) अपने जनस्थानों-को परिपूर्ण करिये।

भावार्थ — विद्वान कोग अपने विद्यानकसे अपने देशको एश्वर्यों-से परिपूर्ण करते हैं। इसिक्विये विद्वानींका सत्कार करना परम कर्तव्य है।

प्तमु त्यं दश् क्षिपों मृजन्ति सिन्धंमातरम् । समोदित्येभिरख्यत ॥ ७ ॥

प्तं । ऊं इति । त्यं । दर्श । क्षिपः । मृजिन्ते । सिन्धुं-ऽमातरं । सं । आदिसेभिः । अरूयत ॥७॥

्पदार्थः — ( एतम, लम, उ ) तं भवन्तं ( दश, क्षिपः, मृजन्ति ) दशेन्द्रियाणि नियत्तया ज्ञानिकयायां दक्षतां सम्पादयन्ति । यतो भवान् (सिन्धुमात्रम्) सामुद्रिकपदार्थज्ञाता, तथा ( आदिलोभः समख्यत ) विद्युदादिशक्तवा सुक्षातिसुक्षमपदार्थः ज्ञांता भवति । "आदिलः कस्मादादत्ते रसानादत्ते भासं ज्योतिषा मादीसो भासेति " नि. अ०. २ । सं. १३ ।

पदार्थ — (पतम्, त्यम्, उ) उन आपको (दश्न, शिपः, मृज-ित ) दसों इन्द्रियें नियत होनेसे ज्ञानिकयादश वनाती हैं। जिससे आप (सिन्धुमातरम्) समुद्रविषयक पदार्थों के ज्ञाता तथा (आदित्येभिः, समख्यत) विद्युद्दादिशक्तियों द्वारा स्ट्रियसे स्ट्रिम पदार्थों के ज्ञाता हो जाते हैं "आदित्यः कस्पादादचे रसानादचे भासं ज्योतिषा मादीप्तो भासेति" नि अ. २। सं. १३।

भावार्थ-ईश्वरका साक्षात्कार बुद्धिकी हात्तेवाँके द्वारा होता है।।

सिनन्द्रेणोत वायुनां सुत एति पृवित्र आः। सं सूर्यस्य रिनिभिः॥ ८॥

सं । इंद्रेण । उत । बायुनां । सुतः । षाति । पवित्रे । आ । सं । सुर्यस्य । रक्षिऽभिः ॥८॥

पदार्थः—(सुतः) सुनंश्कृतः कर्मयोगी (सुर्यस्य, रिश्निभः, सम्) तैजसपदार्थाश्रयेण (इन्द्रेण, उत, वायुना) विद्युत, अन्यैः संभित्य (पवित्रे, आ समेति ) महापवित्रकार्यसिष्टिं करोति॥

पदार्थ-( मुनः ) सुंसस्कृत कर्मयोगी ( सूर्यस्य, रिविमिशः, सम् ) तैजस पदार्थों के आश्रयसे ( इन्द्रेण, उत, वायुना ) विद्युत्, और-से मिळ कर ( पवित्रे, आ समेति ) वड़े बड़े पवित्र कार्यों को सिद्ध करता है।

भावार्थ — कर्मयोगी सुक्ष्मसे सुक्ष्म पदार्थोकी सिद्धि कर छेता है। अर्थात् उनसे कोई काम भी अशक्य नहीं। कर्मयोगीके सामर्थ्यमें समग्र काम है। इस बातका वर्णन इस मन्त्रमें किया गया है।

स नो भगांय बायवे पूब्णे पवल मधुमान् । चारुमित्रे वरुणे च ॥ ९ ॥

सः । नः । भगीय । वायवे । पूष्णे । प्वस्तु । मर्धः भान् । चारुः । मित्रे । वरुणे । च ॥९॥

पदार्थः — ( मधुमान् ) मधुरानन्दोत्पादकः ( चारुः ) सर्वत्रगातिशीलः ( सः ) स भवान् ( नः ) मह्यं ( मित्रे ) उचितकर्भकर्त्रे, तथा ( वरुणे ) यः सरकाराहस्तरमै (भगाय)

ऐश्वर्याय ( वायवे ) सुन्दरगतये च (पूष्णे ) तथा पुष्टिप्राप्तये ( पवस्व ) उद्योगसहितो भवतु ॥

पदार्थ- (मधुपान्) मधुर आनन्दके उत्पादक (चारुः) सर्वत्र गित वाले (सः) वह आप (नः) मुझको (मित्रे) और उचित कर्म करने बालेको तथा (बरुणे) जो सत्कार करने योग्य है उसको (भगाय) ऐश्वर्य (वायवे) सुन्दरगित (पूष्णे) तथा पृष्टि माप्त होनेक लिये (पवस्व) सोद्यंग होयँ।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्मासे उद्योगकी मार्थना की गई है परमात्माकी परमक्रपासे ही पुरुष उद्योगी बन कर परम ऐश्वर्यको माप्त होता है।

जुचा ते जातमन्धंसो दिवि पद्मम्या दंदे । उम्रं शर्म महि श्रवंः ॥१०॥१९॥

उचा । ते । जातं । अंधंसः । दिवि । सत् । भूमिः । आ । ददे । उग्रं । शर्म । महिं । श्रवः ॥१०॥

पदार्थः—( ते, अंघसः ) हे कर्मयोगिन् ! भवदुत्पादित-पदार्थानाम् ( उच्चा, जातम् ) उच्चसमृहं ( भृभिः, आददे ) समस्ताः पृथिवीस्था जना गृह्णन्ति ( उप्रम् शर्म ) यो द्यात्यत-सुखात्वरूपोस्ति तथा ( महि, श्रवः ) भवतो महायशः ( दिवि-षत ) युलोकेपि व्यासम् ॥

पदार्थ — (ते, अंधसः) हे कर्षयोगिन् ! तुम्हारे पैदा किये हुये पदार्थों के (उचा, जातम्) उच समूहको (भूमिः आदद्) सम्पूर्ण पृथिवी मरके छोग ग्रहण करते हैं (उग्रम्, शर्म) जो कि अत्यन्त सुख-स्वरूप है तथा (महि अवः) आपका महत् यश (दिविषत्) ग्रुछोकमें भी व्याप्त हैं।

भावार्थ--कम्भैयोगी पुरुषके उत्पन्न किये हुए कळाकौश्रळसे सम्पूर्ण लोग लाभ उठाते हैं।

एना विश्वन्यर्थ आ द्युम्नानि मार्नुषाणाम् । सिर्पासन्तो वनामहे ॥ ११ ॥ एना । विश्वानि । अर्थः । आ । द्युम्नानि । मार्नुषाणां । सिस्तांसंतः । वनामहे ॥११॥

पदार्थः—( अर्यः ) प्रजास्त्रामी ( एना ) स्विक्रयाभिः ( मानुषाणाम् ) मनुष्याणाम् ( विश्वा, चुम्नानि ) सम्पूर्णसम्पत्तीः ( आ ) आहरति 'संचयंकरोतीतियावत्" । (सिषासन्तः) एता- दशस्य प्रभो भैक्तौ तत्परा भवन्तो वयम् ( वनामहे ) तस्य-प्रार्थनां कुर्मः ॥

पद्धि—(अर्थः) पत्ताओं का स्वामी (एना) अपनी क्रियाओं -मे (मानुषाणाम्) मनुष्यों की (विश्वा, झुम्नानि) सम्पूर्ण सम्पूष्यों-का (आ) आहरण अर्थात् संचय करता है (सिषासन्तः) ऐसे स्वामी-की भाक्तिमें तत्पर रहते हुए हम (वनामहे) उसकी मार्थना करते हैं। भावार्थ—इस मन्त्रमें स्वामिभक्तिका वर्णन किया गया है। तात्प-

र्य यह हैं कि स्वामिभक्तिसे पुरुष उच्च पदवीको प्राप्त होता है।

स न इन्द्रीय यज्यवे वरुणाय मुरुद्धाः । वरिवोवित्परि सव ॥ १२ ॥ सः । नुः । इन्द्रीय । यज्येवे । वर्रुणाय । मुरुत्ऽभ्यः । वरिवःऽवित् । पीरं । सुव ॥१२॥

पदार्थः—(सः) स कर्मयोगी (विश्वोवित्) समस्त-धनप्रापको भवान् (नः) अस्माकम् (यज्यवे) प्रशंसनी-यानां (इन्द्राय, वरुणाय, मरुद्धाः) तैजसजलीयवायवीय-पदार्थानां संसिद्धये (परिस्नवं) उद्यतो भवतु ॥

पद्रिये—(सः) वह कर्षयोगी (बरिवोवित्) सम्पूर्ण धर्नो-का मापियता आप (नः) इमारे (यज्यवे) मग्नंसनीय (इन्द्राय, वरुणाय, मरुद्राः) तैजस, जलीय तथा वायवीय पदार्थोकी सिद्धिके क्रिये (परिस्नव) उद्यत होयँ।

भावार्थ-अपि तथा जलादि सब पदार्थ कर्पयोगी पुरुषोंके द्वारा सब मकारके सुर्खोको उत्पन्न करते हैं।

उपो षु जातमृष्तुरं गोभिर्भक्षं परिष्कृतम् ।

इन्दुं देवा अयासिषुः ॥ १३ ॥

उपोइति । सु । जातं । अप्रतुरं । गोभिः । भंगं । परिऽ-कृतं । इंदुं । देवाः । अयासिषुः ॥ १३ ॥

पदार्थः—( मुजातं ) मंसरकारयुक्तः ( अप्तुरम् ) अनेक-विधकर्मणां प्रेरकः, ( गोभिः पिकृतम् ) शुद्धेन्द्रियवान् (भगम्) शत्रुभंजकः, यः ( इन्दुम् ) परमप्रकाश्चवान् कर्मयोग्यस्ति, तस्य (देवाः) स्वान्युदयेष्द्धुका जनाः (अयासिषुः) अनुसरणं कुवान्त ॥ पद्र्यि——'सुजातं) सुन्दर संस्कार युक्त (अप्तुरम्) अनेक कर्षें-का मेरक (गोभिः परिष्कृतम्) ग्रुद्ध इन्द्रियों वाळा (भंगम्) श्रञ्जाका भञ्जक जो (इन्दुम्) परम प्रकाश वाळा कर्षयोगी है उसका देवाः) अपनी अभ्युक्षति चाहने वाळे ळोग (आयासिषुः अनुसरण करते हैं।

भावार्थ--अभ्युदयाभिकाषी जनोंको चाहिये कि वे उक्तगुण-वाळे कर्मयोगीका आश्रयण करें।

तमिद्र्धन्तु नो गिरो वृत्सं संशिश्वरीरिव । य इन्द्रस्य हृदंसिनः ॥ १४ ॥

तं । इत् । वर्धतु । नः । गिरंः । वृत्सं । संक्षिश्वंरीःऽइव । यः । इंद्रस्य । हृदंऽसनिः ॥ १४ ॥

पदार्थः -- (यः ) योहि राष्ट्रजनः (इन्द्रस्य, हृदसंनिः ) स्वकीयप्रभोर्भक्तोस्ति (तम् ) तं (इत् ) निश्चयेन (नः, गिरः ) उपदेशप्रयुक्ता मदीया वाण्यः (वर्धन्तु ) वर्धयन्तु । (वत्सम,

उपदश्यभुक्ता मदाया वाण्यः ( वधन्तु ) वधयन्तु । ( वत्सम्, संशिक्षरीः, इव) यथा दुग्धपरिपूर्णा गौः स्ववत्सं वर्धयति, तथैव ।

भावार्थ--(यः) जो राष्ट्र (इन्द्रस्य, हृदंसनिः) अपने स्वामी-का मक्त है (तम्) उसको (इत्) निश्चय (नः, गिरः) उपदेश प्रयुक्त मेरी वाणियें (वर्धन्तु) वढायें (वरसम्, संशिष्यरीः इव) जिस मकार दुग्धसे परिपूर्ण गौ अपने बचेको बढ़ाती है उसी प्रकार।

भावार्थ-इस मन्त्रमें स्वामिभक्तिका उपदे किया गया है।

अर्षी णः सोम् इां गर्वे धुक्षस्त्रं पिष्युषीमिषम् । वर्षी समुद्रमुक्थ्यंम् ॥ १५ ॥ २० ॥ अर्थ । नः । सोम् । शं । गर्वे । धुक्षस्व । पिप्युर्षी । इषे । वर्ध । समुद्रं । उक्ष्यं ॥१५॥२०॥

पदार्थः—(सोम) हे कर्मयोगिन् ! त्वम् (नः) अ-ध् स्माकं (गवे) वाण्ये (शं, अर्ष) सुखं वधय। (पिष्युषीम्, इषम, धुक्षस्व) अथ च तृप्तये अन्नादिपदार्थोनुत्पादय (समुद्रम, उकथ्यम्, वर्ष) समुद्रहवाचलेश्वर्यान्वर्धय॥

पदार्थ--(सोम) हे कर्मयोगिन ! आप (नः) हपारी (गवे) वाणीके छिये (शम्, अर्ष) सुखको वड़ाइये (पिप्युपीम्, धुक्षस्व) और तृष्ति करनेमें पर्याप्त अन्नादि पदार्थोंको उत्पन्न करिये (सम्रद्रम्, उक्थ्यम्, वर्ष) समुद्रके सपान अंचळ एश्वर्षको बढ़ाइये।

भावार्थ — हे मनुष्यों ! यदि, आप ऐश्वर्यको वढ़ाना चाहते हैं तो कर्मयोगियोंसे प्रार्थना करके उद्योगी बनिये।

पर्वमानो अजीजनद्दिवश्चित्रं न तेन्यतुम् । ज्योतिर्वेश्वानुरं बृहत् ॥ १६ ॥ पर्वमानः। अजीजनत्।दिवः।चित्रं।न।तन्यतुं।ज्योतिः।

वैश्वानरं । बृहत् ॥ १६॥

पदार्थः—( पवमानः ) सर्वपवित्रकर्ता कर्मयोगी ( दिवः, तन्यतुम, न ) द्युळे।कस्य शस्त्ररूपिवद्यदिव ( बृहत, वैश्वानस्म, ज्योतिः) विद्युदादितैजसमहापदार्थान् ( अजीजनत्) उत्पादयति ॥

पदार्थ — (पनमानः) सनको पनित्र करनेनाळा कर्मयोगी (दिनः, तन्यतुम्, न) गुळोककी शस्त्ररूप विद्युत्के समान (बृहत्, वैश्वानरम्, ज्योतिः) वडे विद्युदादि तैजस पदार्थको (अजींजनत्) पैदा करता है। भावार्थ — कर्मयोगी द्वारा ही विद्युदादि पदार्थ जपयोगमें आ सक्ते हैं। इसिक्रिये हे मनुष्यों! तुमको चाहिये कि तुम कर्मयोगियोंको उत्पन्न करके अपने देशको अध्युदयशाळी बनाओ।

पर्वमानस्य ते रसो मदी राजन्नदुच्छनः।

वि वारमन्यंमर्पति ॥ १७॥

पर्वमानस्य । ते । रसंः । मर्दः । राजन् । अदुच्छुनः । वि । वारं । अर्व्यं । अर्पति ॥ ॥ १७ ॥

पदार्थः—हे कर्मकुशल ! (पवमानस्य, ते ) सर्वसुख-दातुर्भवतः (रसः) उत्पादितं सुखम अथच (मदः) आन-न्दः (राजन्) हे स्वामिन्! (अदुच्छुनः) योहि विद्यविधातृभिः रहितोस्ति, सः (वारम्, अन्यम्) यो भवतः दृढभक्तोरित, तं (वि) विशेषरूपेण (अर्थति, गच्छति॥

पदार्थ — हे कमैदक्ष ! (पवमानस्य, ते) सबको सुख देने वाके आपको (रसः) पैदा किया हुआ सुख और (मदः) आहाद (राजन्) हे स्वामिन् ! (अदुच्छुनः) जो विघ्नकारियोंसे रहित है वह (वारम्, अच्यम्) जो आपका दृद भक्त है उसकी ओर (वि) विशेष रूपसे (अपीते) जाता है।

भावार्थ — इस मंत्रमें ईश्वरकी भक्तिका उपदेश किया गया है ईश्वरके गुण, कर्म, स्वभावको समझ कर जो पुरुष ईश्वर परायण होता है उसको सब मकारके ऐश्वर्य प्राप्त होते हैं।

> पर्वमान् रस्प्तव् दक्षो वि राजिति द्युमान् । ज्योतिर्विश्वं स्वर्देशे ॥ १८ ॥

पर्वमान । रसः । तर्व । दक्षः । वि । राजति । द्युऽमान् । ज्योतिः । विश्वं । स्वः । दशे ॥ १८ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे जनरक्षक ! (तव) मवतः (रसः ) रक्षाजनितमुखम् (द्युमान् ) सुन्दरं (दक्षः) अप्रयास- लभ्यम् (विराजति ) विराजितमस्ति । अथच (खः) सर्वीन् (दशे ) पदार्थान्द्रपुं, त्वम् (विश्वम्, ज्योतिः ) समस्तजगद्- व्यापिनीः सुक्ष्मशक्तीः उत्पाद्वसि ।

पदार्थ — (पवमान) हे मजारसक ! (सव) तुम्हारा (साः) रक्षाजनित सुख (धुमान) सुन्दर (दक्षः) अनायासल्लभ्य (विशाजित है। और (स्वः) सब (हशे) पदार्थों के देखने के लिये आप (विश्वम्, क्योतिः) सर्वव्यापिनी सुक्ष्मशक्तियों को पैदा करते हैं।

भावार्थ - परभारमाकी क्रपासे मसुष्यमें दिव्यवक्तियें उत्पन्न होतीं है। जिससे मसुष्य देवभावको धारण करता है।

यस्ते मदो वरेण्यस्तेनां पवस्वान्धंसा । देवावीरघशंसहा ॥ १९ ॥

यः । ते । मदः । वरेण्यः । तेन । पुवस्व । अर्थसा । देवऽ-अवीः । अधरांसऽहा ॥१९॥

पदार्थः—हे स्वामिन् ! त्वम् (देवावीः, अघरांसहा ) सदाचारिणां रक्षकोसि, तथा दुष्टानां घातकोसि (यः ) यत् (ते ) तव (वरेण्यः, रसः ) भजनीयं सुखमस्ति (तेन, अंघ-सा ) तेन तृक्षिकारकेण सुखेनारमान् (पवस्व ) पवित्रय ॥ पदार्थ — हे स्वामिन्! आप (देवावी: अघशंसहा) सदाचा-रियों के रक्षक तथा दुष्टों को मारने वाळे हैं (यः) जो (ते) तुम्हारा (वेरेण्यः, रसः) भजनीय सुख है (तेन, अन्धंसा) उस दक्षिकारक-सुखसे हम छोगोंको (पवस्व) पवित्र करिये।

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्मासे आनन्दोपछव्यिकी प्रार्थना की गई है।

जिन्निं त्रुमं मित्रियं सिक्ष्विर्वाजं दिवेदिवे । गोषा उं अश्वसा असि ॥ २०॥ २१॥ जिन्निः । बृत्रं । अमित्रियं । सिर्निः । वाजं । दिवेऽदिवे । गोऽसाः । ऊं इति । अश्वऽसाः । असि ॥२०॥

पदार्थः—( अमित्रियम्, वृत्रम्, जिन्तः ) भवान् यो भवदाज्ञाप्रतिकूलस्तं पापिनं हन्ति तथा ( वाजम्, दिवे दिवे, सिनः ) प्रतिदिनं संग्रामाय सैनिकविभागे तत्परोस्ति ( गोषाः, उ, अञ्चसाः, असि ) गवास्वादिहितकुज्जीवानां वर्धकोस्ति ॥

पद्धि——( अमित्रियम्, हत्रम्, जिंदितः) आप जो आपकी आज्ञा-के मित्रकुळ हैं उस पापीके इन्ता हैं। तथा ( वाजम्, दिवेदिवे, सिस्तः) मितिदिन संग्रामके लिये सैनिक विभागमें तत्पर रहते हैं ( गोषाः, उ, अश्वसाः, असि ) गो, अश्व आदि हितकारक जीवोंके बढ़ाने वाले हैं

भावार्थ--परमात्माका वज दुष्टोंके दमनके लिये सदैव उद्यत रहता है। इस मंत्रमें परम त्माकी दंदशक्तिका वर्णन किया गया है।

संमिश्लो अरुषो भव सूपस्थाभिनं धेनुभिः। सीदंच्छयेनो न योनिमा ॥ २१॥ संऽमिश्रुः । अरुषः । भव । सुऽउपस्थामिः । न । धेनुऽभिः सीर्दन् । स्येनः । न । योनिं । आ ॥२१॥

पदार्थः—भवान् ( दयेनः, न, योनिम, आसीदन्) विद्यु-दिव स्वस्थाने तिष्ठन् ( न ) तत्काल एव रणे ( सूपस्थाभिः, धेनुभिः संभिश्ठः, ) दृढरिथितिमद्भिगिनिद्भयैर्भिश्रितः " साव-धानीभूयेखर्थः" ( अरुषः, भव ) देदिप्यमानो भवतु ॥

पद्धि—आप ( इयेन:, न, योनिम्, आसीदन्) विद्युत्के समान अपने स्थानमें स्थित होते हुये ( न ) तत्काळ ही युद्धमें (सूपस्था-मि:, धेनुभि:, संमिश्लः ) हह स्थिति वाळी इन्द्रियोंसे मिश्चित अर्थात् सावधान होकर ( अरुषः, भव ) देदीप्यमान होयँ।

भावार्थ — परमात्माकी शक्तियें विद्युत्के समान सदैव उग्ररूपसे विद्यमान रहतीं है। जो पुरुष उनके विरुद्ध करता है उसकी आत्मिक सामाजिक और शारीरिक रूपसे अवश्येमेव दण्ड मिळता है।

स पर्वस्व य आविधेन्द्रं बृत्राय हन्तंवे । वित्रवांसं महीरपः ॥२२॥

सः । प्वस्व । यः। आविंथ । इंद्रं । बृत्रायं । हत्तेवे । वृत्रिऽ-वांसं । महीः । अपः ॥२२॥

पदार्थः—( यः ) येन भवता ( वृत्राय, हन्तवे ) दुष्टा-चारिप्रतिपक्षिहननाय ( महीः, अपः, वाविषांसम् ) सर्वास्वव-स्थासु अप्रतिहताः ( इन्द्रम् , आविथ ) शक्तयः सुरक्षिताः (सः ) एवं भृतो भवान् ( पवस्व ) मम रक्षां करोत् ॥ पदार्थ (सः) को आप (हताय, इन्तवे) दुराचारी प्रतिपक्षी-के हनन करनेके लिये (महीः, अपः, वात्रिवासम्) सब अवस्थाओं में अवतिहत (इन्द्रम्, आविधः) शक्तियोंको सुरक्षित रखते हैं (सः) एवं भूत आप (प्रवस्त) मेरी रक्षा करें।

भावार्थ-- इस मन्त्रमें सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मासे रक्षाकी मार्थना-की गई है।

> सुवीरांमो वृयं धना जयेम सोम मीद्वः। पुनानो वर्ध नो गिरः॥ २३॥

सुऽवीरांसः । वयं । धर्ना । जयेम । सोम् । मीद्धः । पुनानः । वर्ष । नः । गिरंः ॥२३॥

पदार्थः—( मीद्धः ) हे सुखवर्षक ! (नः ) अस्माकम् (गिरः ) वाक्छक्तिं (पुनानः ) वर्धयन् (वर्ध) अस्मानिषे आनन्दय, यतः (सोम) हे प्रभो (वयम् ) वयम् (सुवीरासः ) सुवीरैः संगता भवन्तः (धनं जयेम) अनेकविधसंपत्तीनां लामं कर्मः ॥

पद्धि——(मीद्धः) हे सुलकी वर्षा करने वाळे! (नः) इमारी (गिरः) वाक्शिक्तको (पुनानः) बहाते हुवे (वर्ष) इमको भी अभिनन्दित करिये। जिससे (सोम) हे स्वामिन (वयम्) इम (सुवीरासः) सुन्दर वीरोंने संगत होकर (धनम्, अयेष) अनेक मकारकी सम्पत्तिका लाभ करें।

भावार्थ-- इस मंत्रमें परमात्मासे मगरभवक्ता बननेंकी पार्थनां की गई है। त्वातांस् स्तवावंसा स्थामं वृन्वन्तं आसुरः । सोमं त्रृतेषुं जागृहि ॥ २४ ॥ त्वाऽकतासः । तवं । अवसा । स्यामं। वृन्वतः । आऽसुरः । सोमं । त्रतेषु । जागृहि ॥२४॥

पदार्थः -- (न्वोतामः, तव अवसा) हे प्रभो ! तवरक्षया राक्षिताः सन्तो वयम (वन्वन्तः) भवत्मेवायां तत्परा भवन्तः (आमुरः, स्याम्) तव विरोधिनां विनाशका भवेम । (सोम्) हे सौम्यस्वभाव ! लम् ( व्रतेषु, जागृहि ) स्वकीयेषु नियमेषु जागृतो भव ।

पदार्थ--('त्वोतासः, तव, अवसा) हे प्रभो ! तुझारी रक्षासे सुरक्षित होकर हम (वन्वन्तः) आपकी सेवामें तत्पर होते हुये (आग्रुरः, स्याम) आपके विराधियोंके विनाशक हो जांग (सोम) हे सौम्यचित्त-वाछे। आप (व्रतेषु, जागृहि) अपने नियमोंमें सदैव जागृत हैं।

भावार्थ — जो परमात्मा अपने नियमोंमें सदैव जागृत है अर्थात् जिसके नियम सदैव अटक हैं उन नियमोंके अनुकायी होकर हम ईश्वर-नियम विरोधियोंको दकन करें।

अपुन्नन्पवते मृथोऽपु सोमो अराब्णः । गब्छुन्निन्द्रस्य निष्कृतम् ॥२५॥२२॥

अपुरमन् । पवते । मुर्धः । अपं । सोमः । अरिव्णः । गुच्छन् । हेर्द्रस्य । निःऽकृतम् ॥२५॥ पदार्थः—(सोमः) रक्षाकर्ता प्रमुः ( मृघः, अपन्नन्,) धातकान्निन्नन्, अथच ( अराव्णः ) येचेमं देयं धनं न ददते, तान् ( इन्द्रस्य ) स्वक्रमीधिकारिणः ( निष्कृतम् ) अधिकारे ( अपगच्छन् ) दुर्गातिरूपेण स्थापपन् ( पवते ) संसारं निर्विद्नं करोति ॥

पदार्थ—(सोमः) रक्षा करने वाला स्वामी (सृषः, अपध्नत्) हिंसकों को भारता हुआ (अराव्णः) जो लोग इसको देय धन नहीं देते जनको (इन्द्रस्य) अपने कर्पाधिकारी के (निष्क्रतम्) अधिकारमें (अपगच्छम्) दुर्गति रूपसे स्थापन करता हुआ (पनते) संसारकी निविधन करता है।

भावार्थ— जो अपने रक्षक स्वाभी अर्थात् राजीको देयधन (कर) नहीं देते वे राजनियमसे दण्डनीय होतें हैं।

मुहो नी राय आ भर पर्वमान जुही मुर्घः । रास्त्रेन्दो वीखद्यद्याः ॥ २६ ॥

मुहः । नः । रायः । आ । भुरु । पर्वमान । जिहि । सृधः । रास्त्रं । इंदो इति । वीरऽवत् । यहाः ।

पदार्थः -- (इन्दो ) हे ऐश्वर्यसम्पन्न ! भवान् (नः ) अस्मान् (महः, रायः, आभर ) पवित्रधनैः परिपूरयतु (पवमान) हे जगत्त्रातः ! (मृधः, जिहे ) हिंसकान्नाशयतु (वीरवत्, यशः, रास्व ) वीरसहितं यशः प्रकटयत् ॥

पदार्थ--(इन्दो ) हे ऐर्श्वयसम्पन्न ! भवान् (नः) इमको (महः, रायः आभर,)पवित्र धनसे परिपूर्णकरिये (पवमान) हे सर्व- रक्षक ! ( मुघः, जिह ) हिंसकोको नष्ट करिये ( वीरवत्, यकः, राख वीरोंके सहित यशको प्रकट करिये ।

भावार्थ — इस मंत्रमें राजधर्मका उपदेश है। जो पुरुप राजधर्मको पाळन करते हैं, वे बीरपुरुपोंको उत्पन्न करके मजाको सर्वथा सुरक्षित करते हैं।

न त्वां शतं चन हुतो राधो दित्सन्तमा मिनन्। यत्पुनानो मंखस्यसे ॥ २७ ॥

न । त्वा । श्वतं । चन । इतः । राधः । दित्संतं । आ । मि-नन् । यत् । पुनानः । मुख्स्यसे ॥२०॥

पदार्थः — (यत्, पुनानः मसस्यसे) यो भवान् स्वप्रजाः सुन्तीकर्त्ते धनं जिघृक्षति भतः (राधः) धनम् (आदित्सन्तम् ) यह्वन् (त्या) त्यां (शतं, चन, हुताः) शतशोदुष्टजनाः (न, मिनन्) वाधितुं न शक्नुवन्ति ॥

पदार्थ—(यत्, पुनानः, मलस्यसे) आप जो कि अपनी मजाओं को मुस्ती करने के लिये धन ग्रहण करने की इच्छा करते हैं इससे (राघः) धनको (शादित्सन्तम्) ग्रहण करते हुये (त्वा) तुमको (शातम्, चन, हुताः) सैकड़ों कुटिल दुष्ट (न, मिनन्) वाधित नहीं कर सकते।

भावार्थ—- को राजा प्रजाकी रक्षाके निमित्त 'कर' केता है उसे कोई दृषित नहीं कर सक्ता है। और उसकी रक्षासे मुरक्षित होकर प्रजा सर्वेषेव निर्विक्त रहती है, उसमें दृष्ट दस्यु आदि कोई विक्त उत्पक्त नहीं कर सकते।

पर्वस्वेन्दो वृषां सुतः कृधी नो युशसो जने । विश्वा अप द्विषो जहि ॥ २८ ॥ पर्वस्व । इन्दो इति । वृषां । सुतः । कृधि । नः । यशसं । जने ।

विश्वाः । अपं । द्विषः । जिह ॥२८॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रभो ! भवान् (वृषा) सर्वकामना-पूरकोस्ति ( सुतः, पवस्व ) त्वम् सेवितानां सेवकानां रक्षां कुरु (नः, यशसः, कृषि, जने)तथा मनुष्येषु मां यशस्विनं कुरु (विश्वा, अपिद्धषः जिहे ) समस्तिनिषिद्धकर्भतत्परान् शत्रून् घातय ।

पद्धि—(इन्दो) हे स्वामिन् ! आप ( हषा ) सब कामनाओं के प्रापण करनेमें समर्थ हैं ( सुतः, पबस्व ) आप सेवन किये गये अपने सेवकोंकी रक्षा कीजिये (नः, यश्वसः, कृषि, जने ) ओर मनुष्योंमें सुक्षको यशस्त्री बनाइये (विश्वा अपद्विषः, जिह ) सम्पूर्ण बुरे कार्मोमें-तत्परशृक्षओंको मारिये।

भावार्थ--इस पंत्रमें परपात्पासे यशस्त्री बननेकी प्रार्थना की गई है।

अस्यं ते सुख्ये वृयं तवेन्दो द्युम्न उत्तमे । सासह्यामं पृतन्यतः ॥ २९ ॥

अस्य । ते । सुरुवे । वृयं । तथं । हुन्दो इति । द्युमे । उत्तर्रतमे । ससह्यामं । पृतन्यतः ॥२९॥

पदार्थः--(अस्य, ते, सख्ये) तत्र मित्रतां प्राप्य (इन्दो)

हे सुयशःप्रकाशित ! (तव, उत्तमे, युम्ने ) तवोत्तमयशो निमित्तं

वयं ( पृतन्यत, ससह्याम ) रणे युद्धनिमित्तमागतान् शत्रून् अभिभवेमः॥

पद्धि—(अस्य, ते, सख्ये) तुझारे मित्र मापको प्राप्त होकर (इन्दो) हे सुन्दर यशसे प्रकाशित ! (तत, उत्तमे, छुन्ने) तुझारे उत्तम यशके निभित्त हम (पृतन्यतः, ससद्याम) संप्रापमें युद्धके निभित्त आये हुये प्रतिपक्षियोंको अभिभूत करें।

भावार्थ--- इस मंत्रमें परमात्माने राजधर्ममें साहाय्यका उपदेश किया है।

या ते भीमान्यायुंघा तिग्मानि सन्ति धूर्वणे । रक्षां समस्य नो निदः ॥ ३० ॥ २३ ॥ या । ते । भीमानि । आयुंघा । तिग्मानि । संति । धूर्वण रक्षे । समस्य । नः । निदः ॥३०॥

पदार्थः —हे सेनापते (धूर्वणे) शतुषातनाय (या) यानि (ते) तव (भीमानि, तीग्मानि, आयुषा सन्ति) भयंकराणि तीक्ष्णशस्त्राणि तैः (नः) अस्मान् (समस्य निदः) सर्वविधैरपयशोभिः (रक्ष) त्रायस्त्र॥

पदार्थ — और हे सेनापते ! (धूर्वणे) शतुओं के नाशके छिये (या) जो (ते) आपके (भीमानि, तिग्मानि, आयुपा, सन्ति) भयकर तीक्ष्ण शक्त है तिनसे (नः) इमको (समस्य, निदः) संबंधकारके अवयशिसे (रक्ष) बचाइये।

भावार्थ-तीक्ष्ण शस्त्रों वाळे सेनापति प्रजाओंको सब प्रकार-की विपत्तियोंसे बचाते हैं।

> इति इत्येकछितमं मूक्तं त्रयोविशो वर्गश्च समाप्तः। यह ६१ वां सक्त और २३ वां वर्गसमाप्त हुआ।

अथ त्रिशहचस्य दिषष्टितमस्य सूक्तस्य-

१-३० जमदिवर्क्तिषः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ६, ७, ९, १०, २३, २५, २८, २९ निचृद्गायत्री । २, ५, ११-१९, २१-२४, २७, ३०-गायत्री । ३ ककु-म्मती गायत्री । ४ पिपीलिकामध्या गायत्री । ८, २०, २६ विराड्गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

अथ सेनाधीशः प्रशस्यते ।

अब सेनापतिकी पश्चमा की जाती है।

एते अंसृत्रमिन्दवंस्तिरः पवित्रमाशवंः । विश्वन्यिम सौभंगा ॥ १ ॥

राते। असृष्रं। इंदेवः । तिरः । पृवित्रं । आशार्वः । विश्वानि । अभि । सौभेगा ॥१॥

पदार्थः—(एत) अयम् ( आशवः) कियादक्षः (इन्दवः) सेनापितः (पवित्रे, अभि) स्वकीयप्रजार्थे (विश्वानि) सर्वविधान् (तिरः) द्विगुणान् (सौभगा) भोग्यपदार्थान् (असुग्रम्) उत्पादयति ॥

पदार्थ — (पते) यह (आशवः) कियादशः (इन्दवः) सेना-धीश (पवित्रम् अभि) अपनी पवित्र प्रजाके ळिये (विश्वानि) सब-प्रकारके (तिरः) द्विग्रण (सौभगा) भीग्य पदार्थीको (अस्त्रम्) पैदा करता है।

भावार्थ-इस मंत्रमें सेनापतिके ग्रणोंका वर्णन किया है।

विघनती दुरिता पुरु सुगा तोकायं वाजिनंः। तनां ऋषनतो अवैति ॥ २ ॥

विऽप्नंतः । दुःऽङ्ता । पुरु । सुऽगा । तोकार्य । वाजिनंः । तना । क्रण्वंतः । अर्वत ॥२॥

पद्रार्थः—(वाजिनः) परिपूर्णबलवान् अयं सेनापतिः(पुरु, दुरिता, विझन्तः) गुर्वापचीरपझन् (तोकाय) अस्मत्संतानानां (अर्वते) व्यापकीभवनाय (सुगा) सर्वविधसुस्तानितथा (तना) धनानि (कृपवंतः) संचयं कुर्वन् भोग्यपदार्थानुत्पादयति॥

पदार्थ—(वाजिनः) पर्याप्त वळ वालो सेनापति (पुरु, दुरिता, विझन्तः) वड़ी वड़ी आपिचियोंको इनन करते हुये (तोकाय) इमारी सन्तानोंको (अर्वते / ज्यापक होनेके लिये (सुगा ) सव पकारके सुखों तथा (तना ) घनोंका (कुण्वन्तः) संचय करते हुये भोग्यपदार्थोंको उत्पक्त करते हैं।

भावार्थ — जो सेनापित बजाकी सन्तानोंको ध्यापक होने के छिये सब रास्तोंको निष्कंटक बनाता है। उक्तगुणों वाळा सेनापित राज-का अंग होकर राज्यकी रक्षा करता है।

कृण्वन्तो वरिची गवेऽभ्यपेन्ति सुष्टुतिम् ।

इळांगरमभ्यं संयतम् ॥ ३ ॥

कृण्वंतः । वरिवः । गवे । अभि । अर्पति । सुऽस्तुति । इला । अस्मभ्यं । संऽयतं ॥३॥

पदार्थः -- ( गवे, विश्वः, कृष्वन्तः )--मम गवाद्यर्थं बहुविधपदार्थानुत्पादयन् अथ च ( असम्यम् ) असम्यम् ( संपतम् ) सुदृदिन् ( इलाम् ) अस्र संचयन् ( सुष्टृतिम् ) अस्रत्सुन्दरप्रार्थनां ( अभ्यर्पति ) दत्तिन्ताः सन्तः शृष्वन्ति ॥

पदार्थः—(गवे, विरवः, कृष्वन्तः) हमारे गवादिकोंके छिये अनेक पदार्थोंको उत्पन्न करते हुये और (असम्यम्) हमारे छिये (संयतम्) सुदृढ़ (इलाम्) अन्नको संचित करते हुये (सृष्टृतिम्) हमारी सुन्दर पार्थनाको (अभ्यर्षन्ति) दत्तचित्त होकर सुनते हैं।

भावार्थ — नो सेनापति प्रजाके लिये ऐश्वर्य उत्त्वन करता है और प्रजाकी पार्थनाओं पर ध्यान देता है, वह धर्मका पाळन करता हुआ भळीभांति प्रजाओं की रक्षा करता है।

असन्यंशुर्मदीयाप्तु दक्षी गिरिष्टाः ।

श्येनो न योनिमासंदत् ॥ ४ ॥

असोवि । मदाय । अपूरसु । दक्षः । गिरिऽस्थाः । ख्येनः । उ. । गोनि । अप । अगुरु

न । योनिं । आ । असद्त् ।

पदार्थः--( अप्तु, दक्षः ) कियाकुशलः (गिरिष्ठा, श्येनः,

न ) मेघस्थितविद्युदिव शीघ्रकारी ( अंशुः ) तेजस्वी सेनाधीशः ( असावि ) ईश्वरत उत्पन्नः ( योनिम्, आसदत् ) स्वपदर्वी गृह्याति ॥

पदार्थ--(अष्मु, दक्षः) कियाओं में कुशस्त्र (गिरिष्ठाः, दयेनः, न) मेघर्षे स्थित विद्युत्के समान शीष्ठकारी (अंधः) तेजस्वी सेना-पति (असावि) ईश्वरसे पैदा किया गया (योनिम्, आसदत्) अपनी पदवीको ग्रहण करता है।

भावार्थ — उक्त गुणसम्पत्र सेनापित ईश्वरकी आज्ञासे उत्पन्न होता-है। तात्पर्य यह है कि ईश्वर उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! तुप उक्त-गुणों बाळे पुरुषको सेनापित मानो । और ऐसे सेनापितयोसे राजधर्मका हड़ प्रवन्ध करके मजामें रक्षाका प्रचार करो ।

शुभ्रमन्धी देववातमृष्सु धृतो सभिः सुतः । स्वदेन्ति गावः पयोभिः ॥ ५ ॥ २४ ॥

शुभ्रं । अर्थः । देवऽवातं । अप्ऽसु । घृतः । चऽभिः सुतः । स्वदंन्ति । गार्वः । पर्यःऽभि ॥५॥

पदार्थः — (देववातम् ) दिव्यगुणसम्पन्नस्य रक्षयोत्पन्नम् तथा (नृभिः, सुतः ) प्रजाभिरुत्पादितम् (अप्सु, धृतः ) जलैः शुद्धम् च (शुभ्रम् अन्धः ) वीर्यबुद्धिवर्धनेन उज्वलम् अन्नं (गावः प्रयोभिः) गोदुरधसंस्कृतम् (स्वदंति ) प्रजा उपभुक्षन्ते ।

पदार्थ — ( देववातम् ) उत्त दिव्यग्रुणुसम्पन्न सेनाधिपकी रहाः से सुरक्षित तथा (वृभिः, सुतः) प्रजाओं द्वारा पैदा किये गये जो अन (अप्तु, भूतः) और जो जलसे शुद्ध किया गया है (शुभ्रम्, अन्धः) वीर्य और बुद्धिके वर्धक उस उडडवल अन्नको (गावः, पया।भिः) मली-भांति जो कि गऊके दुग्यसे संस्कृत है ऐसे अन्नको (स्वदंन्ति) मजा-गण उपभोग करते हैं।

भावार्थ — जिस देशमें प्रजाकी रक्षा करने वाछे सेनाथीश होते हैं, उम देशकी प्रजा, नाना प्रकारके अर्जोको दुग्यसे मिश्रित करके उपभोग करती है।

तात्पर्य यह है कि राजधर्मसे सुरक्षित ही ऐश्वर्यको भाग सक्ते हैं, अन्य नहीं। इसकिये परमात्माने इस मंत्रमें राजधर्मका खपदेश किया है।

आदीमश्वं न हेतारोऽश्चश्चमन्नम्नतीय । मध्यो रसं सधमादे ॥ ६ ॥

आत् । ईं । अर्थं । न । हेतारः । अग्नश्चभन् । अम्मतीय । मध्यः । रसं । सधऽमादे ।

पदार्थः—(सधमादे) यज्ञस्थलेषु (आत्) आनिन्दिते-सित (हेतारः) पार्थियितृप्रज्ञाः (अश्वन) आशु राष्ट्रव्यापकं (मध्यो रसः) मधुरस इवास्त्रादनीयम्-आनन्दम् (अमृताय) भृयोपि मुगोप्तुं (अशुशुभन्) नुतिपूर्वकं सुभूषयन्ति ।

पदार्थ — (सपमादे) यज्ञस्थळोंमें (आत्) आनिन्दत होनेके अनन्तर (हेतारः) मार्थियता प्रजाळोग (अश्वम्, न) शीघ्रही राष्ट्रभर्में न्यापक (मध्यः, रसम्) मधुरसके समान आस्त्रादनीय आनन्दका (अमृताय) फिरभी सुरक्षित होनेके ळिये (अश्रुश्चभन्) स्तुतिद्वारा सुभूषित करते हैं।

भावार्थ — जो छोग कर्मकाण्डी बनकर पक्क करते हैं, वेखोग अपने हीं भ कर्मोंसे प्रजाको विभूषित करते हैं।

यास्ते धारां मधुरचतोऽसृंग्रमिन्द ऊतये । ताभिः पवित्रमासंदः ॥ ७ ॥

याः । ते । धाराः । मधुऽद्युतः । असृप्रं । हृंदो इति । ऊत्ये । ताभिः । पवित्रं । आ । असदः ।

पदार्थः --( इन्दो ) हे कर्मप्रधानसेनापते ! ( याः ) याः (मधुरचुतः) मोदवृष्टिकारिण्यो भवदीयाः (धाराः) बहुचः द्याखाः (ऊतये) जनरक्षणाय (अस्प्रम्) इतस्ततो व्याप्ताः सन्ति (ताभिः) ताभिः ( पवित्रम् ) सत्कर्म कुर्वाणम् (आसदः) अनुग्रहाण ।

पदार्थ—( इन्दो ) हे कमैनधान सेनापते ! ( याः ) जो ( मधु-इचुनः ) आनन्दकी वर्षा करनेवाली आपकी ( धाराः ) अनेक शाखाएँ (ऊतये) नजाओंके रक्षणार्थ ( अस्त्रम् ) इथर उथर फैळी हुई हैं (ताभिः ) उनसे ( पवित्रम् ) सत्कर्षाको ( आसदः ) अनुगृहीत करिये ।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि सेनाधीश अपनी सुरक्षारूप दृष्टिमे प्रजाओं को आनन्दसे सुसिश्चित करे।

सो अर्थेन्द्रीय पीत्रये तिरो रोमण्यव्यया । सीद्रन्योना बनेष्वा ॥ ८ ॥ सः । अर्थ । इंद्राय । पीत्रये । तिरः । रोमाणि । अव्यया । सीद्र्य । योना । बनेषु । आ । पदार्थ — हे प्रभो ( सः ) पूर्वोक्तस्त्वम् ( योना आसीदन् ) लाप्त्रं तिष्ठन् ( वनेषु ) स्वराष्ट्रं (इन्द्राय,पीतये) विज्ञानिनां तृक्षयं ( अपे ) व्यापको भव ( तिरः, रोमाणि, अव्यया ) अथचान्त- ित जीवात्मनां समस्तरोमाणि रक्षय ॥

पदार्थ--हे स्वामित् ! (सः) पूर्वोक्त आप (योना, आसीदन्) अपने वदपर स्थित होते हुये (वनेषु) अपने राष्ट्रमें (इन्द्राय पीतये) विज्ञानीकी तृप्तिके छिये (अर्ष) व्याप्तिशील होयें (तिरः, रोमाणि, अव्यया) और अन्तर्हित जीवोंको भी रोमरोम मित अव्यय अर्थात् एत रक्षित करिये।

भावार्थ--इस मंत्रमें यह प्रतिपादन किया गया है कि राजधर्म-की रक्षा द्वारा देश में झान और विज्ञानकी द्वादि होती है।

त्वमिन्दो परि सव स्वादिष्टो अङ्गिरोभ्यः । वृरिवोविद्घृतं पर्यः ॥ ९ ॥

त्वं । इंदो इति । परि । स्रुव । स्वादिष्ठः । अंगिरःऽभ्यः । वरिवःऽवित । घृतं । पर्यः ।

पदार्थः—(इन्दो) हे तेजित्तन् ! (लम्) भवान् (स्वादिष्टः) परमिप्रयोक्ति अथच।(विग्वोवित्) सर्वप्रजानां धनप्रापकोस्ति।(अङ्गिरोभ्यः) भवान् विद्वज्ञ्चः (घृतम्, पयः) वृतदुरधादिपदार्थान् (परिस्नव) उत्पादयतु ॥

पृद्धि—(•्रन्दो) हे तेजिस्तिन्! (त्वम्) आप (स्वादिष्ठः) परमिपय हैं। और (विरिवोदिद्) सब प्रजाओं के प्रनोंके प्रापिताः हैं

( अङ्गिरोध्यः ) आप विद्वानोंके छिये ( घृतम्, पयः ) घृत दुग्धादि पदार्थ (परिस्नव ) उत्पन्न करिये ।

ं भावार्थ-प्रजाओंको चाहिये कि वे सदैव अपने राजपुरुषोंसे ऐर्श्वयकी पार्थना करके संसारमें ऐश्वर्य बढ़ानेका थत्न करें।

अयं विचर्षणिर्द्धितः पर्वमानः स चैतति । हिन्वानै आप्यं बृहत् ॥ १०॥ २५॥ अयं । विऽचर्षणिः । हितः । पर्वमानः । सः । चेताति । हिन्वानः । आप्यं । बृहत् ।

पदार्थः -- (सः, अयम् ) असौ सेनापतिः (विचर्षणिः प्रजाहितदृष्टिः (हितः) तथा सर्वहितकारकः (पवमानः ) दुष्टान् दण्डेन शोधयन् (बृहत् आप्यम् हिन्वानः ) अनेकविधभोज्य-पदार्थमुत्पाद्यन् (चेतति ) सर्वथा जागरणावस्थया विराजते ।

पद्धि—(सः, अयम्) यह सेनापति (विचर्षाणः) प्रजाओं को विशेष रूपसे देखने पाछा (हितः) और सबका हितकारक (पव-मानः) दुष्टोंको दण्ड द्वारा शुद्ध करता हुआ (बृहत् आप्यम् हिन्वानः) बहुतसे भोग्य प्दार्थको उत्पन्न कराता हुआ (चेतति) सर्वथा जागृता-वस्थासे विराजमान है।

भावार्थ — जा सेनापति अपने कर्ममें तत्पर रहता है अर्थात् राज-धर्मका यथाविधि पालन करता है वह, प्रजामें सब प्रकारसे सुख उत्पन्न करता है। एप द्येषा द्यपंत्रतः पर्वमानो अशस्तिहा । करद्रसूनि दाशुषे ॥ ११ ॥

पुषः । वृषां । वृषंऽत्रतः । पर्वमानः । अशुस्तिऽहा । करंत् । वसूनि ८ दाशुषे ।

पदार्थः—( वृषा ) कामना वर्षकः ( वृषवृतः ) अभीष्ट पूर्तिरूपवतधारी ( पवमानः ) सर्वपावकः ( अशस्तिहा ) दृष्ट-धातकः ( एषः ) अयं सेनापतिः ( दाशुषे ) भागदात्रे ( वसूति करत्) अनेकविध धनप्राध्ये प्रयत्नं करोति ।

पदार्थ — ( हपा ) कामनाओं की वर्षा करने वाळा ( हपत्रतः ) कामनापृत्तिं रूप ही त्रत धारण करने वाळा (पवमानः) सर्वपावक (अशिस्तहा ) दुःगचारियों का नाशक ( एषः ) यह सेनापित ( दाशुषे ) भाग देने वाळक ळिये (वसुनि, करत्) मत्येक मकारके धनों की माप्तिका मयन्न करता है।

भावार्थ--जक्तगुणसम्पन्न सेनापति सब प्रकारके ऐश्वर्यबत्पन्न करके प्रजामें सुख बहाता है।

आ पंतरत सहस्रिणं रुपिं गोर्मन्तमृश्विनम् । पुरुश्चन्द्रं पुरुसपृहंम् ॥ १२ ॥

आ । पुवस्त । सुद्द्विणै । रुयिं । गोऽमैतं । अश्विनै । पुरुऽचंद्रं । पुरुऽस्पृहै ।

पदार्थः — हे सेनाधिपते ! ( सहास्रिणम् ) भवान् अनेक-विधैः ( गोमन्तम्, अश्विनम् ) गवाश्वादिभिः सह ( चन्द्रम् ) आनन्दजनकं ( पुरुरपृत्रम् ) सर्वजनप्रार्थनीयं ( पुरु, रियम् ) अधिकं धनम् ( आ पवस्व ) सर्वथा संचिनातु ॥

पदार्थ — हे सेनाधीश ! (सहाक्षिणस् ) आप प्रत्येक प्रकारके (गोमन्तम् अध्वनम् ) गो अध्वादिके सहित (चन्द्रम् ) हर्षोत्पादक (पुरुत्पृहस् ) अनेक लोगोंसे प्रार्थनीय (पुरु, रियम् ) बहुतसे धनको (आ पवस्त्र ) सर्वथा सिक्चित करिये ।

भावार्थ- इस मन्त्रमें परमात्माने सेनाधीशके गुणोंका वर्णन किया है कि सेनाधीश सदस्र मकारके ऐश्वयोंको मजाजनोके लिये उत्पन्न करे।

> एष स्य परि षिच्यते सर्भुज्यमान आयुभिः । उरुगायः कविकंतुः ॥ १३ ॥

एषः । स्यः । परि । सिच्यते । मुर्मुज्यमानः । आयुऽभिः । उरुऽगायः । कविऽक्रेतुः ।

पदार्थः—( एषः स्यः ) सोऽसौ (कविकतुः ) योहि विद्वत्स श्रेष्ठः तथा ( उरुगायः ) सर्वजनैः प्रशंसितः एवं भूतः सनापतिः ( आयुभिः ) समस्तप्रजाभिः ( मर्मृज्यमानः ) शुद्धा-चरणेन सिद्धः (परिषिच्यते ) नेतृत्वपदे अभिषिच्यते ।

पदार्थ--(एषः स्यः) वह यह (किवकतुः) जो कि विदानों में श्रेष्ठ और (उरु गायः) सब छोगों से प्रशंसित है, ऐमा सेनापित (आ- युगिः) सब प्रनाओं द्वारा (मर्ग्यन्यमानः) शुद्धाचरण रूपसे सिद्ध- किया गया (परिषच्यते) नेतृत्वपद पर अभिषक्त किया जाता है।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि नो उक्तगुणसम्पन्न पुरुष है वही सेन।पतिके पद पर नियुक्त करना चाहिये। सहस्रोतिः शतार्मघो विमानो रजेसः कृविः । इन्द्रांय पवते मर्दः ॥ १४ ॥ ऊतिः । शतऽर्मघः । विऽमानः । रजेसः । क

सहस्रंऽऊतिः । श्वतःभघः । विऽमानः । रजसः । कृविः । इन्द्राय । प्वते । मदंः ।

पदार्थः — (इन्द्राय) स सेनापितः महदैश्वर्यप्राप्तये (सहस्रोतिः) सहस्रशःशक्तीर्द्धाति । तथा (शतामघः) अनेकप्रकारण धनं संचिनुते । तथा (विमानः, रजसः) प्रजारक्षणाय रजोगुणप्रधानो भवाते । अथ च (कविः) सर्वशास्त्रममिवित् तथा (इन्द्राय मदः) विज्ञानिनां सत्कारकर्ता तृप्ति-कर्ता च (पवते) विशेषं गोपायिति ॥

पद्धि——(इन्द्राय) वह सेनापति इन्द्र अर्थात् सर्वोपिर ऐश्वर्य-सम्पन्न होनेके लियं (सहस्रोतिः) सहस्रो प्रकारकी रक्षण शक्तिको धारण करना। है और (ज्ञतापदाः) सैकड़ों प्रकारके धनोंका सञ्चय करता है (विमानः रजसः) और प्रजारक्षणार्थ रनोग्रुणप्रधान होता है (किवः) सब बाह्योंका प्राज्ञ तथा) इन्द्राय मदः) विज्ञानियोंका सन्कर्ता और तृप्तिकर्ता तथा (पवते) उनको विशेष कासे रक्षा करता है।

भावार्थि — जो विद्वानोका रक्षक तथा सत्कार करने वाळा और विद्याके प्रचारमें प्रेमी होता है वहीं सेनापति प्रशंसित कहा जाता है।

गिरा जात इह स्तुत इन्दुरिन्द्रांय घीयते । वियोनां वसताविव ॥ १५ ॥ २६ ॥ गिरा । जातः । इह । स्तुतः । इंदुः । इंन्द्रांय । घीयते । विः । योनां । वसतोऽदेव । पदार्थः—( विः वसतौ इय ) "विरिति राकुनिनाम वेतेर्गतिकर्मणः, अथापि इषुनामेह भवलेतस्मादेव" नि. अ. २।६। यथा राजुत आत्मरक्षणाय बाणो ज्यायां स्थाप्यते तथैव (इह, जातः, इन्दुः ) आस्मिन्लोके सर्वैश्वर्यतां प्राप्तः सेनापतिः (गिरा, स्तुतः ) सर्वजनवाचा स्तुतः (इन्द्राय ) रक्षानिर्भीकतायै (योना, धीयते ) उच्चपदोपरि प्रतिष्ठितः क्रियते ॥

पद्धिः—( विः, वसती, इव ) "विश्वित शक्काननाम पेतेमैति-कर्मणः अथापि इचुनामेह अवत्येतसादेव" नि. अ. २ । ६ । जिस मकार शच्चेत रक्षाके छिप बाण व्यामें स्थापित किया जाता है उसी मकार ( इह, जातः इन्दुः ) इस छोकर्मे सब ऐश्वर्यको प्राप्त सेनापति ( गिरा, स्तुतः ) सबकी बाणियों द्वारा स्तुत ( इन्द्राय ) रक्षा करनेंसे निर्भाकः होनेके छिये ( योना, धीयते ) उच्च पद पर स्थापित किया जाता है ।

भावार्थ---जिस पकार श्रद्ध अपने नियत स्थानों में स्थित हो-कर राजधर्मकी रक्षा करते हैं, इसी प्रकार सेनापति अपने पद पर स्थिर होकर राजधर्मकी रक्षा करता है।

पर्वमानः सुतो रुभिः सोनो वार्जमिवासरत् । चमृषु शक्मेनासदंग्र ॥ १६ ॥ पर्वमानः । सुतः । रुऽभिः । सोमः । वार्जंऽइव । असुरत् ।

चम्रुं । शक्मना । आऽसदै ।

पदार्थः -- (नृभिः स्तः ) विद्वितः प्रजामिरभिषिकः (सोमः ) सीम्यगुणपूर्णः सेनापतिः (पवमानः ) समस्तजमान् पवित्रयत् (समृषु ) सेनासु (शक्मना ) स्वपराक्रमेण (आंसदम्)

स्वशत्रोरभिमुखं गन्तुं (वाजम्, इव ) विद्यदादिशक्तिरिव (असरत्) गच्छाति ।

पद्रश्य--( तृषिः स्रतः ) विदुषी प्रजाओं के द्वारा अभिषिक्त ( सोमः ) सौम्य सेनाधीश (प्रवमानः ) सवको पवित्र करता हुआ ( चमूषु ) सेनाओं में ( शवमना ) अपने पराक्रमसे ( आसदम् ) अपने शत्रुकी ओर अभिगमन करने के लिये ( वाजम्, इव ) विद्युदादि अद्भतः शक्तिके समान ( असरत् ) गमन करता है ।

भावार्थ--सोप यहां सेनाधीशका नाम है क्योंकि सेनाधीशको-भी धीरताके छिये सौम्यस्वभावकी आवश्यकता है। इस छिये उसे सोप-रूपसे वर्णन किया है।

तं त्रिपृष्ठे त्रिवन्धुरे रथे युञ्जन्ति यातंवे । ऋषीणां सप्त धीतिभिः॥ १७॥

तं । त्रिऽपृष्ठे । त्रिऽवृंधुरे । रथे । युजुांति । यातवे । ऋषीणां सप्त । धीतिऽभिः ॥१७॥

पदार्थः —- (ऋषीणाम्, सप्त, घीतिभिः) योहि ऋषिभिः "विज्ञानिशिम्पिभिरितियावत्" रचितः सप्तविधकर्मपारिपूर्णः तथा (त्रिपृष्ठे) उपवेशनस्थानत्रययुक्तः (त्रिवन्धुरे) त्रिषु उच्चैः नीचैः वर्तते (रथे) एवंभृते रथे (तम्) तं सेनापितम् (यातवे युञ्जन्ति) यात्रार्थं प्रयुक्तन्ति।

पदार्थ—( ऋर्षाणाम्, सप्त, घीतिभिः) जो कि ऋषियों अर्थात विज्ञानी बिल्पियोंके द्वारा रचित है तया सात प्रकारके आकर्षणादि गुणोंसे संयुक्त है तथा (त्रिपृष्टे) तीन उपवेशनस्थानोंसे युक्त तथा (त्रिवन्युरे) तीन जगह ऊँचा नीचा है (रथे) ऐसे रथमें (तम्) उस सेनापतिकी (यातवे, युञ्जन्ति) यात्रा करनेके छिये प्रयुक्त करते हैं।

भावाध्य — परमात्मा खपदेश करता है कि हे पुरुषो ! तुम अपने सेनापतिओं के लिये ऐसे यान बनाओ, जो अनन्त मकारके आकर्षण-विकर्षणादि गुणोंसे युक्त हों। और जळ स्थळ तथा नभो मंडलमें सर्वत्रैव अव्याहतगति होकर गमन कर सकें।

तं सीतारो धनस्प्रतमाञ्चं वाजाय यात्वे । इसिं हिनोत वाजिनम् ॥ १८ ॥

तं । सोतारः । धुनुऽस्पृतं । आशुं । वाजाय । यातवे । हरिं । हिनोत । वाजिनै ॥१८॥

पदार्थः—( सोतारं ) हे अभिषेक्तारोऽमात्यादयः ! (धन-स्प्रतम् ) योहि धनसञ्चयकर्तास्ति तथा ( आशुं ) बहुड्यापन-शीलोस्ति अथ च (हरिम् ) शत्रुघातकोस्ति ( वाजिनम् ) तथा बलवानस्ति, तं ( वाजाय ) शक्तिवर्धनाय (यातवे ) यात्रों कर्तुं ( हिनोत ) यूयं प्रेरयत ।

पद्रार्थ ——( से।तारः ) हे अमात्यादि अभिवेक्ता लोगो ! (धन-स्पृतम् ) जो कि धनोंका सञ्चय करने वाला है तथा (आशुं) बहु-व्यापी है (हरिस्) और शत्रुओंका विधातक (वाजिनस् ) सुन्दर बस्न वाला है उसको (वाजाय) शक्तिं बढ़ानेको (यातवे) पात्रा करनेके छिये (हिनोत ) मेरणा करो ।

भावार्थ — हे मजाजनों ! तुम खोग जो उक्तगुण सम्पन्न पुरुष है-उसको अपने अभ्युदयके छिये सेनाधीशादि पदों पर नियुक्त करो । अाविशनकुळशं सुतो विश्वा अपेन्नीभं श्रियंः । ग्रारो न गोषुं तिष्ठति ॥ १९ ॥ आऽविशन् । कुळशं । सुतः । विश्वाः । अपेन् । अभि । श्रियः । ग्रारं । न । गोषुं । तिष्ठति ॥१९॥

पदार्थः—( सुतः ) अभिषिक्तः सेनाधीशः ( कल्डां, आविशन्) शब्दायमानशस्त्रेषु प्रविशन् शस्त्रविद्यां शिक्षन् इत्यर्थः ( विश्वाः श्रियः अभ्यषेन् ) समस्तां लक्ष्मी प्रापयन् ( गोषु ) इन्द्रियेषु (श्रूरः, न) वीर इन जितीन्द्रय इनेति यानत् ( तिष्ठति ) स्थितो भनति ॥

पृद्धि—(सुतः) अभिषिक्त नेनापति (कल्लशम्, आविशन्) शब्दायमान शक्षों में प्रवेश करता हुआ अर्थात् शक्षविद्याको सीखता हुआ (विष्याः श्रियः अश्यर्षन् ) सम्पूर्ण लक्ष्मीको प्राप्त करता हुआ (गोषु ) इन्द्रियोमें (श्रुरः, न) श्रुरके समान अर्थात् जितेन्द्रियकी तरह (तिष्ठति ) स्थित होता है।

भावार्थ--जा पुरुष जितेन्द्रिय भौर दहवाती होते हैं वेही राजधर्म-के क्रिये उपयुक्त होते हैं, अन्य नहीं।

आ तं इन्द्रो मदाय कं पयी दुहन्त्यायवः। देवा देवेभ्यो मधुं॥ २०॥ २७॥ आ। ते । हंदो हति। मदाय । कं। पर्यः। दुहुति। आयर्यः। देवाः। देवेभ्यः। मधुं॥२०॥ पदार्थः—( इन्दो ) हे परमैश्वर्यशालिन् ! (ते ) भवतः ( मदाय ) आनन्दाय ( आयवः, देवाः ) दिव्यशक्तिमन्तोः भवदनुयायिनोजनाः ( देवेभ्यः ) ज्ञानिकयाशालिभः विद्वाद्धः ( मधु ) सुभोग्यं ( पयः ) दुग्धरूपं ( कं ) सुखम् ( आ ) समन्तात् ( दुहन्ति ) दुहते ।

पदार्थ--(इन्दो) हे परमैश्वर्यशालिन ! (ते) आपके (मदाय) आनन्दके लिये (आयवः, देवाः) दिन्य शक्ति वाले आपके अनुयायी-लोग (देवेभ्यः) ज्ञानिकियाबाली विद्वावींसे (मधु) सुन्दर भोग-योग्य (पयः) द्य रूपी (कम्) सुलको (आ) भलीभाति (दुइति) दुहते हैं।

भावार्थ — हे परमात्मन् ! आपके अनुयायी छोग कावधेनु रूप पृथिज्यादिलोकलोकान्तरोंसे अनन्तपकारके अमृतोंको दुहते हैं।

> आ नः सोमं पृवित्र आ सृजता मर्धमत्तमम् । देवेभ्यो देवश्चत्तमम् ॥ २१ ॥

आ । नुः । सोमं । पुवित्रे । आ । सृजते । मधुमत्ऽतमं । देवेभ्यः देवश्रत्ऽत्तमं ॥२१॥

पदार्थः ह पण्डिताः ! यूयं (नः ) अस्माकं (सोमम् ) सौम्यस्वभाववन्तं स्वामिनं (आ, सजत) इत्थं साधयत, यथा (मधुमत्तमम् ) मधुरप्रकृतिपूत्तमो भवतु । अथ च देवेभ्यः देवश्रुत्तमम् ) विद्वज्जनप्रार्थनां शृणोतु ।

पद्श्य--हे विद्वानो ! तुमं (नः ) इम कोर्लोङ्के ( सेश्रम् )

सौम्य स्वभाव वाले स्वामीको (आ,सृजत ) इस प्रकार सिद्ध करो जिससे ( मधुत्तमम् ) मधुर स्वभाव वालोंमे उत्तम हो । और (देवेश्यः, देवश्रुत्तमम् ) सव देवों अर्थात् विद्वानोंकी मार्थना सुनने वाला हो ।

भावार्थ--हे प्रजाजनों ! तुप ऐसे सेनापतिको वरण करो जो मधुर स्वभाव बाळा हो और सबकी प्रार्थनाओं पर ध्यान देने बाळा हो ।

मृदिन्तंमस्य धारया ॥ २२ ॥

पुते । सोमाः । असृक्षत् । गृणानाः । श्रवसे । मृहे । मदिन्ऽतमस्य । धारया ॥२२॥

पदार्थः--( एते, सोमाः ) इमे सेनाधीशाः ( महे, श्रवसे, गृणानाः ) महायशसे संस्तुताः ( मिदन्तमस्य, घारया) आनन्द-दायकशौर्य्योदिशक्तिधारासहिताः ( अस्वक्षत ) उत्पाद्यन्ते ॥

पद्र्शि — ( एते, सोमाः ) ये सेनापति ( महे, अवसे ग्रणानाः ) महायशके लिये स्तुति किये गये (मदिन्तपस्य, धारया) आह्वादक शौर्य-वीर्योदि शक्तियोकी धाराके सहित ( असुक्षत ) पैदा किये जाते हैं।

भावार्थ-- उक्त गुणों वाले सेनापति संसारमें पश और बक-बढ़ानेके लिय उत्पन्न किये जाते हैं।

अभि गव्यानि वीतये नुम्णा पुनानो अर्षसि । सनद्वांजः परि सव ॥ २३ ॥ अभि । गव्यानि । वीतये । नुम्णा । पुनानः । अर्षसि । सनत्वांजः । परि । सव । पदार्थः -- हे विभो ! (वीतये ) उपभोगाय (गन्यानि, नृम्णा ) गोधनानि (अभिपुनानः ) निर्विद्यानि कुर्वन् (अर्षसि ) भवान् गमनं करोति (सनदाजः ) सर्वीसां राक्तीनां विभागं-कुर्वन्, (परिस्रव ) भवान् सर्वत्र न्यापको भवतु ॥

पदार्थ — हे खािमत् ! (वीतये) उपभोगके छिये (गव्यानि, नृम्णा) गोसम्बन्धी धनोंको (अभि पुनानः) निर्विष्ठ करते हुए (अपीसे) आप गमन करते हैं (सनद्वाजः) सब चक्तियोंको सर्वत्र विभक्त करते-हुए आप (परिस्रव) सर्वत्र व्यापक होयँ।

भावार्थ-—जो सेनापति पृथिन्पादि रत्नोंको निर्विघ्न करनेके ळिये अपनी जीवनयात्रा करते हैं वे, सेनाधीशादि पदोंके ळिये उपग्रुक्त होते हैं।

उत नो गोर्मतीरिषो विश्वां अर्ष परिष्ट्रभंः। गृणानो जमदीनना ॥ २४॥

उत । नुः। गोऽर्मतीः । इषः । विश्वाः । अर्षे । पृरिऽस्तुर्भः । गृणानः । जमत्ऽर्अप्तिना ।

पदार्थः — ( उत ) तथा ( जमदमिना गृणानः ) समधि-ज्विलिप्रतापतया सर्वैः स्तूयमानो भवान् ( नः ) असम्यं ( परिष्टुभः ) निश्चलाः ( विश्वाः ) बहुविधाः ( गोमतीः इषः ) गवादिपदार्थयुक्ताः शक्तीः ( अर्ष ) प्रापयतु ।

पदार्थ — ( बत ) और ( जमदिम्ना, गृणानः ) मञ्चलित मताप-होनेसे सब लोगोंसे स्त्यमान आप ( नः ) हमारे लिये ( परिष्डुभः ) जो-कि किसीमकार नहीं चल्लनेवाली ऐसी (विश्वाः ) सब मकारकी (गोमतीः इषः ) गबादिपदार्थ युक्त शक्तिको ( अर्थः ) माप्त कराइये । भावार्थ--परमात्मा उपदेश करताहै कि है. मजाननो ! तुम-छोग उक्तगुणसम्पन्न राजपुरुषोंके सदैव अनुयायी वने रही, ताकि वे-तुम्हारे छिये पृथिन्यादिछोकछोकान्तरोंके ऐश्वरोंसे तुम्हें विभूषित करें।

पर्वस्व वाचो अग्नियः सोम चित्राभिरूतिभिः। अभि विखानि काव्यां ॥ २५ ॥ २८ ॥ पर्वस्व । वाचः । त्युग्रियः । सोमं । चित्राभिः । ऊतिऽभिः । अभि । विश्वानि । काव्यां ॥२५॥

पदार्थः--(सोम) हे सौम्यस्वभावशालित् ! (अग्रियः) यते।स्मास्वत्रणीभेवान्, अतः (चित्राभिः ऊतिभिः) बहुविध-बिचित्ररक्षाभिः (बाचः) स्वाज्ञाविषयिणीं वाचं, तथा (विश्वानि-काव्या) समस्तवेदादिकाव्यानि (अभिरक्ष) सुरक्षयतु ।

पदार्थ— (सोम) दे सौम्य! (अग्रियः) आव जोकि दम-छोगोमें अग्रणी हैं इससे (चित्राभिः, ऊतिबिः) अनेकपकारकी विचित्र रक्षाओंस (बाचः) अपनी आज्ञाविषयक बाणीको तथा (विश्वानि, काच्या) सम्पूर्ण बेदादि काच्योंको (अभिरक्ष) सुरक्षित कीजिये॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमेश्वरसे रक्षार्थ पार्थना की गई है।

त्वं संमुद्रिया अपोऽिष्रयो वाचे ईरयंन् । पर्वस्व विश्वमेजय ॥ २६ ॥ त्वं । समुद्रियाः । अपः । अष्रियः। वाचेः । ईरयंन् । पर्वस्व ।

विश्वंऽएजय ॥२६॥

पदार्थः — (विश्वमेजयं) सक्क्कस्तयाखिलजगहराकर्तः ! हेपरमात्मन् ! मंत्रान् ( अग्नियः ) मुख्योस्ति ( वाचः ईरयन् ) स्वानुशासनेन (समुद्रियाः अपः ) सागरसम्बंधिजलानि ( पवस्व ) बाधाराहितानि करोत् ॥

पद्धि — (विश्वपेत्रय हे सब संसारको भयसे अपने वसमें रखने-वाके! आप (अग्नियः) प्रधान हैं (वाचः ईरमन्) अपने अनुशासन झारा (सम्राद्धियाः, अपः) समुद्र सम्बन्धी जल्लोंको (ववस्व) निर्वाध करिये।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माकी कृषासे ही मन पदार्थ निर्वित्र रह सकते हैं, अन्यथा नहीं । इसीका वर्णन किया गया है ।

तुम्येमा भुवना कवे मिहूम्ने सीम तस्थिरे ।
तम्यंगर्पन्ति सिन्धवः ॥ २७ ॥

तुभ्यमपान्त् सिन्धवः ॥ २७ ॥

तुम्यं । इमा । भुवना । कुबे । महिम्ने । सोम् । तुस्थिरे । तुभ्यं । अपैति । सिंधवः ।

पदार्थः — (क्वे) हे विद्यन् ! (इमा मुवना) अयं लोकः (तुभ्य महिन्ने) मवतोमाहात्म्याय (तिस्थरे) ईश्वरद्वारेण-स्थितो वर्तते । तथा (सोम्) हे सौम्य ! (सिन्धवः) समस्तान्वः (तुभ्यम्) भवत उपभोगाय (अर्थन्ति) ईश्वरद्वारा बहन्ति ।

पदार्थ — ( क्रेंबे ) हे बिक्त ! (इमा मुक्तना ) यह कोक ( तुभ्य-महिक्ते ) तुश्राही ही महिवाके क्रिये ( तिस्थरे ) ईश्वरत्नारा स्थित है और-( सोम ) हे सौध्य ! ( सिक्थकः ) कड़ निदयाँ (तुभ्यम् अर्थन्ति ) तुम्हारे जयभोगके लिये ही ईश्वर जारा स्यन्दमान हो रहीं हैं।

भावार्थ-इस मन्त्रमें परमात्माके महत्त्वका वर्णन कियागया है-कि अनेक प्रकारके धुवनोंकी रचना और समुद्रोकी रचना उसके महत्वको वर्णन करती है। अर्थात् सम्पूर्ण प्रकृतिके कार्य उसके एकदेशमें है। परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है। अर्थात् परमात्मा अनन्त है-और प्रकृति तथा प्रकृतिके कार्य शान्त हैं।

> प्र ते दिवो न बृष्टयो धारा यंत्यसम्थ्रतेः । अभि शुक्रामुंपस्तिरम् ॥ २८ ॥

प्र।ते।दिवः । न । बृष्टयः।धाराः । यृति । असश्चतः। आभि । शुकां । उपुरुस्तिरं ।

पदार्थः हे चम्पते ! (दिवः वृष्टयः न ) यथा नभ-स्तोऽनेकजलधारापातस्तथा (ते ) भवतः (धाराः) रक्षाकर्त्यः सेनाः (असश्चतः) पृथक् पृथक् (प्रयन्ति) इतस्ततोविचरान्ति तथा (शुक्राम् अभि) स्वपवनीयप्रजाः (उपस्तिरम्) वाढमनु-गृह्यन्ति ॥

पद्धि—हे सेनापते ! (दिव: दृष्ट्यः न) जिस मकार आकाश्व-से जडकी अनेक धाराओंका पात होता है जसी मकार (ते) आपकी-(धाराः) रक्षक सेनायें (असश्वतः) पृथक् पृथक् (प्रयन्ति) इधर उधर-विचरतीं हैं और (शुक्राम्, अभि) अपनी रक्षणीय पवित्र मजाको-(जपस्तिरम्) भडीभाँति अनुगृहीत करतीं हैं।

भावार्थ — जिसमकार सेनापतिकी सेनार्ये इतस्ततः विचरती-हुई उसके पहत्वको बतळाती है उसी प्रकार अनन्त ब्रह्माण्ड परमात्मा-के महत्वको सेनाओंकी नार्ड सुशोभित करते हैं।

> इन्द्रायेन्द्वं पुनीतनोुग्नं दक्षाय सार्घनं । र्डुशानं वीतिराधसं ॥ २९ ॥

इन्द्राय । इंदुं । पुनीतन् । उम्रं । दक्षाय । सार्धनं । ईशानं । वीतिऽराधसं ।

पदार्थः हे प्रजावर्ग ! योहि ( उग्रम् ) अत्यन्तते जस्वी-अस्ति अथच (दक्षाय साधनम् ) येन भवन्तः समस्तकृत्येषु-कौशललं प्राप्तुं शक्नुवन्ति अथच यः(ईशानम्) स्वयमेवैश्वर्यप्रापणे प्रभुरस्ति, तथा ( वीतिराधसम् ) यश्च सर्वविधैश्वर्यदातास्ति एवं भृतं (इन्दुं ) ऐश्वर्यशालिनं स्वकीयं सेनाधिपति ( इन्द्राय ) सर्वैश्वर्य-सम्पन्नताये ( पुनीतन) संघीभूय यथाशक्त्युपसेवनं कुर्वन्तु ।

पदार्थ — हे प्रजालोगो ! जोकि ( उग्रम् ) महातेजस्त्री है और ( दक्षाय, साधनम् ) जिसके बारा तुम लोग दक्ष अर्थात् सर्व कार्योमं कुशल हो सकते हो और जो ( ईशानम् ) स्वयं परमैश्वर्यको प्राप्त करने में समर्थ है और ( वीतिराधसम् ) जो सब प्रकारके ऐश्वर्योका दाता है- ऐसे ( इन्दुम् ) अपने ऐश्वर्यशाली सेनाधीशको ( इन्द्राय ) ऐश्वर्य सम्पक्ष- होनेके किये ( पुनीतन ) सब संिपिलत होकर यथाशक्ति उपसेवन करो।

भावार्थ — इस मन्त्रमें सेनापतिकी आज्ञाका पालन करना-कथन किया गया है, कि जो लोग ऐश्वर्यशालों होना चार्हे वे अपने-सेनाधी खर्की आज्ञाका पालन करें।

पर्वमान ऋतः कृविः सोमः पृवित्रमासंदत् । दर्घत्स्तोत्रे सुवीर्थं ॥ ३० ॥ २९ ॥ पवमान । ऋतः । कृविः । सोमः । पृवित्रं । आ । असदृत् । दर्घत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्थं ॥३०॥ पदार्थः—( प्यमान ) हे जगद्रक्षक ! अवन्तु ( शहतः ) सत्यशीलः ( कांवः ) पण्डितः ( सोमः ) उदारिचचोस्ति। अधः च (स्तोत्र सुर्वार्थम् दधत् ) स्वीयस्तीतृन् अनुयायिवर्गाश्च पराकम्मशीलान् कुर्वन् (पवित्रे आसदत् ) सत्कमी करोति सुरक्षति च ॥ हति हिष्टितमं मुक्तस्वीतंशो वर्गश्च समाप्तः।

पदार्थ — ( पवमान ) हे सबके ग्क्षक ! आप ( ऋतः ) संस्थता-को यारण करने वाळे (कविः) विद्वान् (सोमः ) उद्धन्तर है । और (स्तोन्ने सुवीर्यम्, दचत् ) अपने स्तोताओं तथा अनुयायियोंके ळिये सुन्दर् पश्काप-को धारण करते हुए (पवित्रम्, आसदत्) सत्कर्मा तथा सुरक्षित करते हैं।

भावार्थ — इस मन्त्रमें राजधर्मकी रक्षार्थ परिश्रमी बननेके ळिये ईश्वरसे प्रार्थना की गई है।

यह ६२ वां सूक्त और २९ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ त्रिषष्टितमस्य सूक्तस्य१-३० निधुविः काश्यप ऋषिः ॥ पनमानः सोमो देवता ॥
छन्द-१, २, ४, १२, १७, २०, २२, २३, २५, २७, २८,
३० निचृद्गायत्री । ३, ७-११, १६, १८, १९, २१,
२४, २६ गायत्री । ५, १३, १५ विराङ्गायत्री ।
६, १४, २९ ककुम्मती गायत्री ॥

अथ प्रकारान्तरण राजधर्म उपदिश्यते —

षडुजः स्वरः ॥

आ पंत्रस्य सहसिणं रुपिं सोम सुवीर्थं । ... अस्मे अवासि धारय सः ।

## आ । प्वस्त । सहस्रिणं । रुपिं । सोम् । सुआर्थि । अस्मे इति । अवांसि । धारय ॥१॥

पदार्थः—( सोम ) सूते चराचरं जगदिति सोमः हे परमात्मन् ! भवान् ( सहस्रिणं स्ववीर्यम् ) महाम् बहुविधवल-प्रदानं करोतु । तथा ( रियं ) सर्वविधेश्वर्यं प्रददातु च ( अस्मे ) अस्मासु (श्रवांनि) अखिलप्रकारकविज्ञानानि (धारमा) धारयतु ( आपवस्त्र ) सर्वतः पवित्रयतु च ॥

अब दक्षरी तरहसे राजधर्मका उपदेश करते हैं।

पदार्थ — (सोम) हे जगदी थर ! आप (सहस्रिणं स्ववीर्थ) अनन्त प्रकारका वळ हमको पद्भान करें (रियं) और अनन्त प्रकारका ऐवर्ष (अस्मे) हममें (अवांसि) सब प्रकारके विक्वान (भारया) प्रदान करें। (आपस्व) सब तरहसे पवित्र करें।

भावाध - राजधर्मकी पूर्तिके छिये इस मन्त्रमें अनेक प्रकारके-बळोंकी परमात्मामे याचना की गई है।

हृष्मूर्जं च पिन्वस् इंद्राय मत्सरिन्तमः । चुमूष्या नि पीदसि ॥ २ ॥ इपै।ऊर्जं । च । पिन्वसे । इद्राय । मृत्सरिन्ऽसमः । चुमूर्पु । आ । नि । सीदसि ॥२॥

पदार्थः-हे जगदीश्वर ! ( चमूषु ) सर्वासु सेनासु ( आ-निर्वादिस ) तियामकरूपेणश्यितोऽसि । भवात् ( इन्द्राय ) परमैश्वर्यशालिने शूराय ( मत्सिरितमः ) अतिमद्कारकं बीरमाव-मुत्पादयतु । ( इषं च ) ऐश्वर्ये ( ऊर्जे ) बलं च ( पिन्वसे ) धारयतु ॥

पदार्थ — हे परमात्मन्! (चमृषु) आप सब सेनाओं में (आ-निषोदसि) नियामक रूपसे स्थित है। आप (इन्द्राय) श्रुस्वीरके-लिये (मत्सारतमः) अत्यन्त मद करने वाला बीरताका भाव उत्पन्न-करें। (इषंच) ऐर्थ्य (ऊर्ज) बळ (पिन्बसे) धारण कराइये।

भावार्थ — राजधमेके लिये अनन्तमकारके ऐश्वर्यकी आवश्यकता-होती है। इस लिये परमात्मासे इस मन्त्रमें अनन्त सामर्थ्यकी प्रार्थनाकी-गई है।

सुत इन्द्रीय विष्णंवे सोमः कुलशे अक्षरत्। मर्धमाँ अस्तु वायवे ॥ ३ ॥

सुतः । इंद्रांय । विष्णवे । सोमंः । कुलशे । अक्षरत् । मर्धुऽ-मान् । अस्तु । वायवे ॥३॥

पदार्थः हे जगदीश्वर ! ( सुतः सोमः ) साधनैः सिद्धः सौम्यस्वभावः ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगिने ( ावष्णवे ) बहुन्याप-काय ( वायवे ) कर्मयोगिने ( मधुमान् अस्तु ) सशीलमाधुर्यादि-भावप्रदातास्तु । अथ च ( कलशे ) तेषामन्तःकरणेषु ( अक्ष-रत् ) निरन्तरं प्रवाहिता भवतु ॥

पदार्थ —हे परमात्वन् ! ( सुतः सोपः ) साधनोंसे सिद्ध किया-हुआ सौम्यस्वभाव ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगीके छिये ( विष्णवे ) जी बहु- व्यापक है (वायवे ) कर्मयोगीके लिये (मधुमाँ अस्तु) सुश्रीखतायुक्त-माधुर्यादि भावोंको देने वाळा हो । और (कळशे) उनके अन्तःकरणोंमें (अक्षरत् सदैव प्रवाहित होता रहे।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माने सर्वोपिर श्लीळकी शिक्षा दी है-कि हे पुरुषो ! तुम अपने अन्तःकरणको शुद्ध बनाओ ताके तुपारा अन्तः-करण पृत्यादि धर्मके ळक्षणोंको धारण करके राजधर्मके धारणके योग्य बने ।

> पूते असृग्रमाशवोऽित ब्हरांसि बुभ्रवः । सोमां ऋतस्य धारंया ॥ ४ ॥

पुते । असुत्रुं । आशर्वः । अति । ब्हरांसि । बभ्रवः । सोर्माः । ऋतस्यं । धारया ॥४॥

पदार्थः—( एते ) इमे (सोमाः ) सौम्यखभावाः ( बभ्रवः ) ये दृढाः सन्ति ते ( ऋतस्य ) सत्यतायाः ( धारया ) धाराभिः ( अतिब्हरांसि ) राक्षसानतिक्रमन्तः ( आशवः ) येऽत्यन्त-तेजस्विनः सन्ति, हे परमेश्वर ! तान् लं ( असुप्रम्) उत्पादय ।

पदार्थ — ( एते ) ये ( सोमाः ) सौम्यस्त्रभाव ( वश्चवः ) जो-दृहता युक्त हैं वे (ऋतस्य ) सचाईकी ( धारया ) धारासे ( अतिव्ह-रांसि ) राक्षसोंको अतिक्रमण करते हुए (आश्चवः ) जो अत्यन्त तेजस्वी-हैं हे परमात्मन् ! आप ( अस्त्रम् ) उनको उत्पन्न करें ।

भावार्थ —परमात्मा उपदेश करता है कि राजधर्मानुयायी पुरुषो । तुम लोग उम्र स्वभावको बनाओ ताके दुष्ट दस्यु और राक्षस तुम्हारे रीद्र स्वभावसे स्वयभीत होकर कोई अनाचार न फैला सकें।

इन्द्रं वर्धतो अप्तुरः कृष्वंतो विश्वमार्थं। अपन्नतो अर्राज्णः ॥५॥

इन्द्रं । वर्धंतः । अप्रतुरं । कृष्वंतः विश्वं । अपि । अप्र-व्रतः । अराव्णः ॥५॥

पदार्थः — (इन्द्रं वर्धन्तः ) शूरमहलं वर्धयन् तथा तत (अप्तुरः) गलां (कृष्वन्तः) कुर्वन् (अराज्यः) समस्तान् शत्रून् (अपन्नन्तः ) नाशयन् (विश्वं ) सर्वविषं (आर्यम् ) आर्यलं-ददातु ।

पदार्थ — (इन्द्रं) श्रुवीर के महत्वको (वर्धन्तः) पढ़ाते हुए और उसको (अप्तुरः) गतिशील (कृष्यन्तः) करते हुए और (अराज्यः) सब शत्रुओंको (अपप्रन्तः) नाग्न करते हुए (विश्व) सब प्रकारके (आर्थ) आर्थत्वको दें।

भावार्थ - परमात्मामे पार्थना है कि परमात्मा श्रेष्ठस्वभावका प्रदान करे, ताके आर्थताको धारण करके पुरुष राजधर्मका शासन करे।

सुता अनु स्वमा रजोऽभ्येपीते बुभ्रवः । इंद्रं गच्छैत इंदेवः ॥६॥

सुताः । अर्नु । स्वं । आ । रजः । अभि । अर्षाते । बुभ्रवः । इंद्रै । गच्छैतः । इदंवः ॥६॥

पदार्थः—( सुताः ) संस्कृतास्तथा ( स्त्रं रजः ) स्त्रकीयं स्थानं ( भागच्छन्तः ) प्राप्तवन्तः ( इन्द्रं ) परमात्मानं प्राप्य ( इन्दयः ) ये प्रकाशस्त्ररूपंतकत्पाः ( बभ्रवः ) स्थिराः सन्ति ते ( अन्वभ्यर्षन्ति ) परमात्मानं प्राप्तुवन्ति ।

पदार्थ--( सुताः ) संस्कार किये हुए और (स्वं) अपने (रक्षः) स्थानको (आगच्छन्तः ) माप्त होते हुए (इन्द्रं ) परमात्माको माप्त होकर (इन्द्रवः ) प्रकाशस्वरूपसंकरूप (बन्नवः) जो स्थिर हैं वे (अन्वभ्यविन्त) परमात्माको माप्त होते हैं।

भावार्थ--नो छोग अपनी चित्तदितियोंको निर्मछ करते हैं वे-एक प्रकार से व्यवसायात्मक बुद्धिको बनाते हैं। अथवा यों कहो कि तदा "द्रष्टुः स्वरूपे ऽविस्थानम्" यो. १ । ३ । इस योगसूत्रमें वर्णित-किये हुए आत्मस्वरूपे स्थिति पाकर शुद्ध होते हैं। चित्तदाचि, सैकर्य-ये पर्याय शब्द हैं। परमात्माने इस मन्त्रमें इस बातका उपदेश किया है-कि है मनुष्यो ! आप शुद्ध सैकर्य होकर मेरी और आये।

> अया पवस्व धारेया यया सर्यमरीचयः। हिन्वानो मानुषीरपः॥७॥

अया । पुनुस्त । धारया । यया । सूर्य । अरोचयः । हिन्दानः । मार्नुपीः । अपः ।

पदार्थः -- हे जगदीश ! भवान् ( अया धारया ) होतु प्रकाशेम प्रकाशयन् ( यथा) येन (सूर्यमरोचयः ) सूर्यप्रकाशयिति मां प्रकाशयतु ) अथ च ( मानुषाः) मसुष्याणां (अपः) कर्माणि (हिन्यानः) यथायोग्यं प्रेरयन् ( प्रवस्त्र ) मां प्रवित्रयतु ।

पदार्थ--- हे परमात्मन्! आप ( अया ) उस ( धारवा ) प्रकाश-

से मकाश्वित करते हुए (यया) जिससे (सूर्यभरोचयः) सूर्यको आप मकाश्वित करते हैं, उससे सुझे भी प्रकाश्वित की जिये। और (मानुषीः) मनुष्यों के (अपः) कर्मों की (हिन्दानः) यथायोग्य पेरणा करते हुए (पत्रस्त्र) आप हमको पवित्र करें।

भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्मासे यथायोग्य न्यायकी मार्थना है। यद्यपि परमात्मा स्वभावसिद्ध न्यायकारी है, तथापि परमात्माने इस मंत्रमें "हिन्दान: मानुवीरपः" इस वाक्यसे यथायोग्य कर्मोंका फळनदाता कथनकरके यह सिद्ध किया कि तुम न्यायातिक न्याय तथा नियमके अनुक्कल काम करों।

> अर्थुक्त सर् एतेशुं पर्वमानो मनावधि । अन्तारिक्षेण यात्तवे ॥८॥

अर्युक्त । सूर्रः । एतशं । पर्वमानः । मुनौ । अधि । अंतरिक्षेण । यात्तवे ॥८॥

पदार्थः—( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा (मनावधि) यः खलु नगाधिपोस्ति म ईश्वरः ( अन्तिरिक्षेण ) अविज्ञेयमार्गेण ( यातवे ) गन्तुं (सूरः) सरतीति सूरः योऽन्तिरिक्षेण मार्गेण-गतिं करोति ( एतशं ) एतादृशशक्तिविशेषं सूर्यम् ( अयुक्त ) याजयति ।

पदार्थ — (पवमानः) सबको पवित्र करने वाळा परमात्मा (मनाविध) जो मतुष्यमात्रका स्वामी है, वह (अन्तरिक्षण) अन्तरिक्ष-मार्ग द्वारा (यातवे) जानेके ळिये (सूरः) जो अन्तरिक्ष मार्गसे मनन-करता है (एतशं) ऐसे शक्ति सम्पन्न सूर्यको (अयुक्त) जोड़ता है।

भावार्थ- परमात्वाने अपने सावध्यंसे अनन्त प्रक्तिवत्यम किये हैं।

ज़त त्या हरितो दश सूरी अयुक्त यातवे। इन्दुरिन्द्र इति हुवन् ॥९॥

उत । त्याः । इरितः । दर्शे । सूरः । अयुक्त । यातंत्रे । इन्दुः । इन्द्रः । इति । ब्रुवन् ॥९॥

पदार्थः—(उत)अपिच (इन्द्रः) उनित प्रेमातिशयेन प्रसन्नं करोतीतिइन्द्रः सर्वाह्णद्कः ( इन्द्रः) सम्पूर्णेश्वयेयुक्तः परमात्मा (इति) उक्तनामभिः ( ब्रुवन् ) कथनं कुर्वन् यः पुरुषः (यातवे) स्वीय-शारीरिकयात्राये (स्याः) ताः (हरितः) पाप नाशिनीः ( दशः) दश-विधाः ( सूरः ) वृत्तीः (अयुक्तः) योजयित स परमानन्दतां याति ।

पदार्थ--(उत और (उन्दुः) जो पुरुष अपने पेमसे सब पुरुषांके हृदयों को दिनम्ब करे उसका नाम यहाँ इन्दु है (उन्द्रः) जो सर्वपेश्वर्य युक्त परमात्मा है (इति) उसको ऐसे नामोंसे (बुवन्) कथनकरता हुआ जो पुरुष (यातवे) अपनी शारीरिक यात्राके छिये (त्याः) उन (इरितः) पापको नष्टकर नेवाछी (दशसूरः) दश प्रकारकी हित्तयों को (अयुक्त) जोइता है वह परमानन्दको प्राप्त होता है।

भावार्थ — जो पुरुष अपनी इन्द्रियद्यत्तियोंको सब ओरसे इटा कर एक परमात्मामें छगाते हैं वे परमानन्दको माप्त होते हैं। इस मन्त्रमें परमात्माने इन्द्रियद्यत्तियोंको रोक कर ईश्वरमें छगानेका उपदेश किया है। इसका नाम ईश्वरयोग है "पराख्चिखानि उयत्गात् स्वयम्भू तस्मात् पराङ्प्यति नान्तरात्मन्" परमात्माने इन्द्रियोंको विद्यस्ति बनाया है इसाछिये वे बाहरकी ओर जाती हैं। इनके रोकनेका उपाय उक्त मन्त्रमें बत्ताया है।

परीतो वायेव सुतं गिर् इन्द्रांय मस्परम् ।

अब्यो वारेषु सिञ्चत ॥१०॥३१॥

परि । इतः । बायवे । सुतं । गिरः । इन्द्राय । मृत्सरं । अब्यः । वरिषु । सिंचत् ॥१०॥

पद्मर्थः—( गिरः ) हे स्तोतारी जनाः! भवन्तः (इन्द्राय ) कर्मयोगिने तथा (वायवे ) ज्ञानयोगिने (इतः ) कर्भभूमौ (मत्सरं सुतं ) आह्नादजनकं शीलं वर्षयन्तु । तथा (वारेषु ) समस्त-वरणीयपदार्थेषु (अञ्चः परिष्चित ) परितोरक्षावृष्टिं कुर्वन्तु ।

पदार्थ — (गिरः) हे स्तीता छोगो। आप (इन्द्राय) कर्मयोगी-के जिये और (वायवे) ज्ञानयोगीके छिये (इतः) इस कर्मभूमिमें (मत्सरं) आहादजनक (सुतं) भीलकी दृष्टि करें। और (वारेषु) सब वरणीय-पदार्थोंमें (अज्यः) रक्षाकी (परिष्चित) सब ओरसे दृष्टि करें।

भाषार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि वेदवेत्ता छोग ज्ञान-योग तथा कपयोगका उपदेश करते हैं वे मानों अमृतकी दृष्टिने अकर्मण्यना-रूप मृत्युने मृत छोगोंका पुनरुजीवन करते हैं।

> पर्वमान विदा र्यिमस्मभ्यं सोम दुष्टरंम् । यो दूणाशो वनुष्यता ॥११॥

पर्वमान । विदाः । रृयिं । असमभ्यं । सोम् । हुस्तरं । यः । हुःऽनर्शः । वृतुष्युता ॥११॥

पदार्थः-( पत्रमान ) पातितः हे परमारमन् ! ( सोम )

हे सौम्यखभाव ! भवान् ( असम्यं ) असम्यम् तं (रिवं) धनं ( विदाः ) ददातु ( यः ) यत (वनुष्यता) शत्रुभिः (दृणाद्यः) अजेयम् तथा ( दुष्टरम् ) दुष्पाष्यमन्ति ।

पद्र्श्य — (पवमान ) हे सबको पवित्र करने वाके परमास्पन्! (सोम ) हे सौझ्यस्वभाव! (अस्मन्यं ) हमारे लिये उस (र्गि) धनको (विदाः) दें (यः) जो (वनुष्यता) श्रृत्रुओंसे (द्णाशः) अजेय है (दृष्ट्रम् ) और अमाप्य है।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माने उस अलभ्य लाभका उपदेश किया है जो ज्ञान विज्ञान रूपी धन है। ज्ञान विज्ञान रूप धनको कोई-पुरुष बलात्कारसे छीन वा जुरा नहीं सक्ता। इसी लिये कहा है कि है-वेदा जुपायियो! आप उक्त धनका संचय करें।

> अभ्यंषे सहस्तिणं र्यिं गोर्मन्तमृश्विनंम्। अभि वार्जमुत श्रवः॥१२॥

अभि । अर्ष । सुद्दामिण । रुपि । गोऽमैतं । अश्विनं । अभि । वार्जम् । उत् । श्रवः ॥१२॥

पदार्थः - हे जगदीश्वर ! भवान् (सहिक्षणं रियं) बहुविधानि धनानि यानि (गोमंतं) भूमिहिरण्यादियुतानि तथा (अश्विनम्) नानाविधवाहनपरिपूर्णानि अथ च (बाजम्) बलयुक्तानि (उत् ) अथव (श्रवः) यशोरूपाणि तानि (अभ्यर्ष) अस्मभ्यं ददातु ।

पृद्धार्थ--हे परमासमन्! आप (सहाक्षिणम् रियम् ) अनन्तप्रका रके घनोंको जो (गोमत्) अनेक प्रकारकी भूमि हिरण्यादि युक्त है तथा-(अभिनम्) जो विविध यानों से परिपूर्ण है और जो (बाजम्) बस्रक्ष-(जत) और (अवः) यद्योरूप है उसको (अध्यर्ष) आप इमको हैं। भावार्थ--- इस मन्त्रमें परमात्मान अनन्त मकारके धनोंकी उप-छव्यिका उपदेश किया है।

> सोमी देवो न सूर्योऽद्रिभिः पवते सुतः । दर्यानः कलशे रसम् ॥१३॥

सोर्मः । देवः । न । सूर्यः । अद्विऽभिः । पृवते । सुतः । दथानः । कलशे । रसं ।

पदार्थः — (सोमः) सूते चराचरं जगिदति सोमः समस्त-विश्वविधाता (देवः) दिव्यगुणसम्पन्नः ईश्वगः (सूर्यः न) सूर्ये इव (अद्विभिः) स्वकीयशक्तिभिः (पवते) पवित्रयति। तथा यः (स्रतः) स्वयंभिद्धः परमात्मा (कलशे) अखिलपदार्थेषु (ग्सं) आनन्दं (दधानः) धारयति।

पदार्थ--(सोमः) सब संसारको उत्पन्न करनेवाळा (देवः) दिन्यस्वरूप (सूर्यः न) सूर्यके समान (अद्विभिः) अपनी शक्तियोँने (पवते) पवित्र करता है। और (सुतः) स्वतः भिद्ध परमात्मा जो (कचत्रे) प्रत्येक पदार्थमें (रसं) रसको (दधानः) धारण कराना है।

भावार्थ--परमात्मदेवही मत्येक पदार्थमें रसको उत्पन्न करता-है। और वही अपनी शक्तियोंसे सबको पवित्र करता है।

> पुते धामान्यायी शुका ऋतस्य धारया । वाजं गोर्मन्तमक्षरच् ॥१४॥

प्ते । धार्मानि । आर्यो । शुकाः । ऋतस्य । धारया ।

वार्जम् । गोऽमैतं । अक्षर्व् ॥ १४ ॥

ृपदार्थः—(एते शुकाः) प्रागुक्तशीलस्वभावः पःमेश्वरः यः (ऋतस्य धारया) सत्यधाराभिः (वाजम्) बलं तथा (गोमंतं) ऐश्वर्य (अक्षरन्) वर्षयते स ईश्वरः (आर्या) आर्यपुरुषाणां (धामानि) स्थानरूपोऽवगन्तव्यः।

पदार्थ — 'एते छुकाः) पूर्वोक्त शीळस्वभाव जो (ऋतस्य धारया) सचाईकी धाराओंसे ( वाजम् ) बलको और (गोमंत्तं) एश्वर्यको (अक्षरन् बरनाते हैं वे (आर्या) आर्यपुरुषोंके (धामानि) स्थान समझने चाहिये।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि श्रेष्ठपुरुषोंकी स्थिति-का हेतु एकमात्र श्रुभस्त्रभाव वा शीलही समझना चाहिये। अर्थत् श्रुभ-श्रीलसे ही उनकी हदता और उनका आर्थत्व बना रहता है। इस क्रिये शीलको सम्पादन करना आर्योंका परम कर्तन्य है।

> सुता इन्द्रीय वृज्ञिणु सोमीसो दध्यांशिरः । पुवित्रमस्यक्षरन् ॥१५॥३२॥

सुताः । इंद्राय । वृज्ञिणे । सोमासः । दिविऽआशिरः । पुवित्रै । अति । अक्षरुन् ॥ १५ ॥

पदार्थः-(स्रुताः सोमासः) स्वयंसिद्धः परमात्मा (अतिपवित्रं-दध्याशिरः ) यः सर्वोपरि पवित्रताधिकरणः स परमेश्वरः ( इन्द्राय विज्ञणे ) कर्मयोगिपुरुषेभ्यः (अक्षरन्) परमानन्दस्य वृष्टिं करोति।

पदार्थ-( सुनाः सोगासः ) स्वयं िद्ध परमात्मा ( अतिपवित्रं दध्याधिरः ) जो सर्वोपरि पवित्रताका अधिकरण है वह (इन्द्राय विज्ञणे) कर्मयोगी पुरुषके किये ( अक्षरन् ) परमानम्दकी दृष्टि करता है ।

भावार्थ-परवात्मा कर्षयोगी पुरुषके छिये आनम्दकी हृष्टि

करता है। इसका तात्वर्य यह है कि उद्योगी पुरुषोंके छिये परम्।स्मा-सर्देव आनन्दका प्रदान करता है। यद्यपि परमात्माका आनन्द सबके-सिब्रिडित है तथापि उसके आनन्दको उद्योगी कर्मयोगी ही छाभ कर-सक्ते हैं। इस अपूर्वताका इस मन्त्रमें उपदेश किया गया है।

> प्र सोम् मर्धमत्तमी राये अर्ष प्वित्र आ। मदो यो देववीर्तमः ॥१६॥

प्र । सोम् । मर्धुमत्ऽतमः । राये । अर्षु । पृवित्रे । आ । मर्दः । यः । देवऽवीतंमः ॥ १६ ॥

पदार्थः — (सोम) हे जगाज्ञयन्तः ! भावत्कः (यः) यः (मदः) रसः (मधुमत्तमः) अतिस्वादुरस्ति, तथा (देववीतमः) दिन्यस्वरूपस्तं रसं (राये) अस्मदेश्वर्याय (पवित्रे) शुद्धान्तः करणेषु (प्रार्षे) प्रापय ।

पद्मर्थ — (मांप) हे परमेश्वर ! आपका (यः) जो (मदः) रस (मधुनत्तमः) अत्यन्त स्वादु तथा (देववीतमः) दिव्यस्वरूप है उसको (राये) हमारे ऐर्ल्यके लिये (पवित्रे) पवित्रान्तःकरणों में (प्रार्थ) प्राप्त कराहये।

भावार्थ--जो पुरुष परमात्माके आनन्दका अनुसन्धाम करते-हैं अर्थात् परमात्माको ध्येय बनाकर उसके आह्लादसे आह्लादित-होते हैं वे सब प्रकारस अध्युदयके पात्र होते हैं।

> तमी मजनत्यायको हीरे नदीषु वाजिनम् । इन्दामनद्राय मत्सरम् ॥१७॥

तं । ईमिति । मृज्ति । आयवः । हरिं । नदीषु । वाजिनं । इंदुं । इंद्रीय । मृत्सरं ॥ १७ ॥

पदार्थः—(तं हरिं) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं (इंदुं) स्वप्रेम्णाईकारकम् अथच (इन्द्राय मत्सरं) कमयोगिनामाह्णादकारकं (ई, बाजिनं) समृद्धिषु बलखरूपं तथा (नदीषु) समस्ताम्युदयेषु (आयवः) मनुष्याः (मृजन्ति) अविद्यारूपजवनिकामुत्पाटय बुद्धिविषयं कुर्वन्ति।

पदार्थ-—(तं, हरिं) उक्त ग्रुणसम्पन्न परमात्माका (इंदुं) जो सबको अपने प्रेमसे आदिंत करने वाळा है और (इन्दाय मत्सरम्) कर्मयोगीके ळिये आहादको उत्पन्न करने वाळा है (ई वाजिनम्) बळ-स्वरूपको समृद्धियों में (नंदीष्ट) सम्पूर्ण अभ्युद्यों में (आयवः) मनुष्य-छोग (मृनंति) अविद्याके परदेको हटा कर बुद्धिविषय बनाते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो छोग आवरण-को द्र करके परमात्माका साक्षात्कार करते हैं, वे सब प्रकारके अभ्यु-दर्योको पाप्त होते हैं।

आ पंवस्त्र हिरंण्यवृदश्वांवत्सोम वीरवंत् । वाजं गोर्मन्तमा भरं ॥१८॥ आ । पुवस्त्र । हिरंण्यऽवत् । अश्वंऽवत् । सोम् । वीरऽवंत् । वाजं । गोऽमंतं । आ । भर् ॥ १८ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( आपवस्त ) अस्मान् परितः पवित्रयतु । भवान् ( हिरण्यवत् ) समस्तैश्वर्यवानिस्ति

अथ च ( अश्वावत् ) सर्वशक्तिसम्पन्नोस्ति ( वीरवत् ) विविधवी-रस्ताम्यस्ति लम् मां (गोमंतं वाजं) ज्ञानस्यैश्वयेंण (आभर) परिपूरय ।

पद्धि—हे परमात्मन् ! आप ( आपवस्व ) हमकी सब ओरसे पनित्र करें। आप ( हिरण्यवन् ) सनमकारके ऐश्वर्य वाळे हैं ( अश्वावन् ) सर्वशक्तिसम्पन्न है ( वीरवत् ) विविध प्रकारके वीरोंके स्वामी है। आप हमको ( गोमंतं वाजं ) ज्ञानके ऐश्वर्यसे ( आभर ) भरपूर कारेये।

भावार्थ--नो कोग परमात्मपरायण होते हैं उनको परमात्मा ज्ञान विज्ञानादि अनन्त पकारके ऐश्वर्थेसे परिपूर्ण करता है।

> परि वाजे न वाजुयुमव्यो वोरेषु सिञ्चत । इन्द्राय मधुमत्तमम् ॥१९॥

परि'। वाजे । न । वाजुऽयुं । अव्यः । वारेषु । सिंचुत् । इंद्रांय । मर्थुमत्ऽतमं ॥१९॥

पदार्थः --हे जगदीश्वर! (इंद्राय) कर्मयोगिने ( मधु-मत्तमं) सवीत्कृष्टमाधुर्य (पिर विंचत) सिंचय। (अव्यः) सर्वरक्ष-को भवान् ( वारेषु ) वरणीयपदार्थेषु ( वाजयुं न ) वार इव (वाजे ) संग्रामे रक्षां करोतु ।

पदार्थ--हे परमात्मन् ! (इंद्राय) कर्मयोगोके छिये (मधु-मत्तमम्) सर्वोपिर माधुर्यको (पिरिपिंश्चत) सिंचन करें (अन्यः) सवको रक्षा करने वाळे आप (बारेषु) वरणीय पदार्थोमें (बाजधुंन) वीरोंके समान (बाजे) युद्धमें रक्षा करें।

भावार्थ-परमात्वा उपदेश करते हैं कि जो छोग कर्मयोगी और उद्योगी बनकर अपने छक्ष्यकी पुर्तिमें कटिबद्ध रहते हैं परमात्मा वीरोंके समान उनकी रक्षा करता है। कृविं मृंजन्ति मज्यैं धीभिविंमां अवस्यवः।
वृषा कनिंकदर्षति ॥२०॥३३॥

कृविं । मृजुंति । मर्ज्ये । धोभिः । विप्राः। अवस्थवः । वृषां । कनिकत् । अर्षति ।

पदार्थः——( अवस्यवः ) रक्षाकर्तारः ( विपाः ) मेधाविनः ( घीभिः ) बुद्धा ( मर्ज्यं ) शुद्धस्वरूपं तथा ( किवं ) सर्वज्ञं परमात्मानं ( मृजन्ति ) ध्यानविषयं कुर्वंति । स परमात्मा ( वृषा ) अभिलाषपूरकः एवंभूतः परमेश्वरः ( किनकतः ) वेदवाणीं पददत ( क्षरति ) आमोदस्य वृष्टिं करोति । ्

पद्र्शि—( अवस्यवः) रक्षा करने वाळे ( विषाः ) मेषावीळोग ( घीभिः ) बुद्धिद्वारा ( मर्ज्ये ) शुद्धस्वरूप तथा ( किंवे ) सर्वे परमात्मा-को ( ग्रुजन्ति ) ध्यानका विषय बनाते हैं वह परमात्मा ( तृषा ) जोकि कामनाओं को तृष्टी करने वाळा है एवंभूत ईश्वर ( कानिक्रत् ) वेदवाणी को मदान करता हुआ ( सरित ) आनन्दकी तृष्टि करता है,

भावार्थ-इस पंत्रमें परमात्माने इस बातका उपदेश किया है-कि जो लोग संस्कृतबुद्धि द्वारा उसका ध्यान करते हैं उनको परमात्माका साक्षात्कार होता है। इसी लिये उपनिषद्में कहा है कि " दृश्यते त्य-प्रया बुद्धा सुक्ष्मया सुक्ष्मदिशिभिः" कि सूक्ष्मदिशों लोग सूक्ष्मबुद्धि द्वारों उसके साक्षात्कारको माप्त होते हैं।

> वृषणं धीभिरुप्तुरं सोर्ममृतस्य धारयाः। मृती विशाः सर्मस्वरन् ॥२०॥

वृषणं । धीभिः । अप्रतुरं । सोमं । ऋतस्य । धारया । मृती । विपाः । सं । अस्वरुव् ॥२१॥

पदार्थः—( विप्राः ) बुद्धिमन्तः पुरुषाः ( वृषणं ) कामना-वर्षकं ( सोमं ) परमात्मानं (धीभिः शुद्धबुद्धा ( मती ) स्तुत्सा तथा ( ऋतस्य धारया ) सत्यधारणतया ( समस्वरन् ) बुद्धि-विषयं कुर्वति

पद्र्थि——(विनाः) मेथावीजन ( द्वषणं ) कामनाओंकी दृष्टि-कराने वाळे (सोमं ) परमात्माको (धीभिः) शुद्धबुद्धि द्वारा (मती) स्तुतिसे तथा (ऋतस्य धारया) सत्यकी धारणासे (समस्वरन्) बुद्धि-विषय करते हैं।

भावार्थ--इस मन्त्रसे परमात्माके साक्षात्कार करनेका उपदेश किया है।

> पर्वस्व देवायुपिगन्द्रं गच्छतु ते मर्दः । वायुमा रोह् धर्मणा ॥२२॥

पर्वस्व । देवु । आयुषक् । इंद्रं । गुच्छतु । ते । मदः । वायुं । आ । रोह । धर्मणा ।

पदार्थः—( देव ) हे परभैश्वर्यसम्पन्नपरमात्मन् ! भवान् मां (पवस्त ) पवित्रयतु (ते ) भवतः (मदः ) आनर्दः ( आयुषक् ) उपासकं (इंद्रं ) कर्मयोगिनं (गच्छतु । प्राप्नोतु । तथा भवान् (वायुं ) ज्ञानयोगिनं पुरुषं (धर्भणा ) उपास्य-भावेन (आरोह् ) प्राप्नोतु । पद्र्शि:--( देव ) हे दिव्यगुणसम्पन्न परमात्मन् ! आप मुझ को ( पतस्व ) पितत्र करें ! (ते) आपका ( मदः ) परम आनन्द (आयुपक्) उपासक ( इन्द्रं ) कर्मयोगी पुरुषको ( गच्छतु ) प्राप्त हो । तथा आप (वायु) ज्ञानयोगी पुरुषको (थर्मणा) उपास्यभावसे ( आरोह ) प्राप्त हो !

भावार्थ — जो पुरुष ज्ञानयोगी ना कर्मयोगी ननकर परमात्मा-के उपासक ननते हैं परमात्मा उन्हें तद्धर्मतापत्तियोग द्वारा पवित्र करता है। अर्थात अपने किष्यादिभावोंको प्रदान करके उनको ग्रुद्ध करता है।।

पर्वमान नि तीशसे रुपिं सीम श्रवाय्यम्।

्रियः संमुद्रमा विश ॥२३॥

पर्वमान । नि । तोशसे । र्यों । सोम । श्रवाय्यं । प्रियः । समुद्रं । आ । विश्व ।

पदार्थः--( पवमान ) सर्वेषावकपरमात्मन् ! (सोम ) सौम्यस्त्रभाव!यो भवान् (श्रवाय्यं, रियम्) दुष्टानां घनं (नितोशसे) नितरां नाशयति सः (प्रियः ) आनन्दप्रदस्त्वम् (समुद्रं ) आर्द्धी-भृते मदन्तःकरणे (आविश) विराजमानो भवतु ।

पदार्थ--(पवपान) हे सबको पवित्र करने वाळे! (सोप) हे-परमात्मन ! जो आप (श्रवार्यं, रियम्) दुष्टोंके धनको (नि तोशने) भक्तीभांति नष्ट करते हैं वह (श्रियः) आनन्ददाता आप (समुद्रं) आर्द्रीशृत हमारे अन्तःकरणमें (आविश्व) विराजमान होयँ।

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माके रौद्रभावका वर्णन किया-है। जैसा कि "भयं वज्रमुद्यत" इस उपनिषद् वाक्यमें परमात्माके बज्जको भयंरूपसे वर्णन किया गया है। इसी प्रकार यहां परमात्माका स्वरूप दुर्होंके प्रति भयभद वर्णन किया है। अपन्नन्पवसे मृधंः ऋतुवित्सीम मत्सरः।

नुदस्वादेवयुं जनम् ॥२४॥

अपऽन्नर् । पवसे । सर्घः । कृतुऽवित् । सोम् । मृत्सरः । नुदस्त अदैवऽयुं । जनै ॥२४॥

पदार्थः — ( मोम ) हे जगदीश्वर ! भवान् ( मत्सरः ) परमा-नन्ददाता तथा (क्रतुवित्) सर्वशक्तिसम्पन्नोस्ति । यो भवान् (मृधः) दुष्टान् ( अपन्नन् ) नाशयन् शिष्टान् ( पवसे ) गोपायाति स लं ( अदेवयुं ) दुराचारिणं ( जनं ) रक्षःसमृहं ( नुदस्व ) नाशयतु ।

पदार्थ--(सोम) हे परमेश्वर ! आप ( मत्सरः ) परम आनन्द-देने वाळे तथा (ऋतुवित्) सर्वशक्तिसम्पन्न हैं । जो आप (ग्रधः) दुर्होंको (अपधन्) इनन करते हुए (पबसे) रक्षा करते हैं वह आप (अदेवयुं) दुष्टाचारी (जनं) राक्षससमृहको (नुदस्व) इनन कौरिये।

भावार्थ-इस मंत्रमें भी परमात्माके रौद्ररूपका वर्णन किया-नया है ।

पर्वमाना असृक्षत सोमाः शुकास इन्दंवः ।

अभि विखांनि काव्यां ॥२५॥३४॥

पर्वमानाः । असुक्षत् । सोर्माः । शुकासः । इंदेवः । अभि । विश्वानि । काव्या ।

पदार्थः--( शुक्रासः ) यः बलवान् तथा ( इन्दवः ) दीतिमानिस्त एतादृशः (पत्रमानाः) रक्षकः (सोमाः) परमात्मा (विश्वानि ) सम्पूर्ण (काव्या ) वेदं (अभ्यस्क्षत) प्रकाशयति ।

पदार्थ ; ( शुकासः ) जो बळवान् तथा ( इंदवः ) दीक्षिमान् है ऐसा ( पवमानाः ) रक्षा करने वाळा ( सोमाः ) परमात्मा ( विश्वानि ) सम्पूर्ण ( कान्या ) वेदको ( अभ्यसक्षत ) प्रकाशित करता है।

भावार्थे — इस मंत्रमें इस बातका कथन है कि परमात्मा सब हानोंका स्रोत तथा वेदका प्रकाशक है। जैसा कि "तस्माद्यज्ञात्सर्वहुतऋचः सामानि जिज्ञिरे" इत्यादि मंत्रोंमें अन्यत्र भी वर्णन किया है कि परमा-त्मासे ऋगादि वेद उत्पन्न हुए।

> पर्वमानास आशर्वः ग्रुश्राअंसृष्रमिन्दंवः । बन्तो विश्वा अप द्विषः ॥२६॥

पर्वमानासः। आश्वर्यः । शुभाः । असृष्यं । इंदवः । व्रतः । विश्वाः । अपं । द्विषः ।

पदार्थः—( अपाद्वेषः ) मत्सरान् ( झंतः ) नाशयन् ( पवमानासः ) देशपीवतारः शूरवीरादयः ( आशवः ) अति-शीव्रकारिणः ( शुभाः ) सुन्दराङ्गाः ( इन्दवः ) ऐश्वर्यशास्त्रिनः ( विश्वाः असुयं ) सर्वविधैश्वर्याणि उत्पादयंति ।

पद्रार्थ--(अपद्धिपः) अनुचित द्वेषियोंको ( ग्रंतः) नाम करते-हुए (पवमानासः) देशको पवित्र करने वाळे श्र्वीर (आश्वः) अतिश्रीग्रता करने वाळे (श्रुआः) सुन्दर (इन्दवः) ऐश्वर्यशाळी (वि श्वाः अस्त्रं ) सब प्रकारके ऐश्वर्योंको उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ--पर मात्मा उपदेश करता है कि जो श्रुवीर अन्यायकारी दुष्टोंको दमन करते हैं वे देशके छिये अनन्त प्रकारके ऐश्वर्यको उत्पन्न करते हैं।

> पर्वमाना दिवस्पर्यन्तिरिक्षादसृक्षत । पृथिच्या अधि सानीव ॥२७॥

पर्वमानाः।दिवः। परि । अंतरिक्षात् । असृक्षुत् । पृथिव्याः । अघि । सानवि ॥ २७ ॥

पदार्थः —श्रगदयः (दिवस्परि) चुलोकादुपरि (अंतरिक्षात) अंतरिक्षतः तथा (पृथिव्याः अधि) पृथ्वीलोकस्य मध्ये ( सानिवि) शौर्येण सर्वापरि विराजते ते वीराः (पवमानाः ) स्वयं पवित्रीमूय ( अस्अत ) श्रमगुणमुत्पादयन्ति ।

पदार्थ — जो श्रःतीर (दिवस्परि) बुळोकसे ऊपर (अंतरिक्षात्) अंतरिक्ष और (पृथिव्याः अधि) पृथिवी छोकके बीचमें (सानवि) श्र्र भीरताथर्भसे सर्वोपरि होकर विराजमान हैं वे (पवमानाः ) स्वयं पवित्र होकर (असुक्षत) शुभगुणोंको उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे पुरुषो ! तुम अपने शुर बीरतादि धर्मोंसे इस संसारके उच्च शिखर पर विराजनान होकर सबकी रक्षा करो ।

पुनानः सोम् घार्यन्दो विख्या अपृ सिर्धः । जुहि रक्षांसि सुकतो ॥२८॥ पुनानः । सोम । घार्यम । इदो इति । विश्वाः । अपं ।

क्षिर्यः । जिहे । रक्षांसि । सुकतो इति सुऽकतो ॥२८॥

पदार्थः -- (सोम) हे सौम्यस्वभाव विद्यत् ! भवात् (धारया) अमोदवृष्ट्या (पुनानः) पवित्रयत् (विश्वा अपिस्यः) समस्तान् धर्मविरोधिनः (रक्षांसि) राक्षसान् (जिहे) नाशयतु (इंदो) हे प्रकाशस्त्ररूप! (सुक्रतो) हे यज्ञस्त्ररूप! भवान् अनाचारिनाशं करोतु।

पदार्थ — हे सौम्य स्वभाव वाळे विद्वन् ! आप (धारया) आनन्दकी दृष्टिसे (पुनानः ) हमको पवित्र करते हुए (विश्वा अप-स्विधः ) सम्पूर्ण धर्म विरोधियोंका (जिहि ) नाज करो (रक्षांसि ) जो राक्षस द्वाप करोंका नाजक है। हे सुकतो! अनावारियोंका नाज करो।।

भावार्थ — धीरवीरतादि ग्रणनम्पन्न श्रुरवीर दुराचारी राक्षसीं-का नान्न करके देशमें सदाचार प्रचार करता है॥

> अपुन्नन्त्सोम रक्षसे।ऽभ्यंर्षे कानिकदत् । द्युमन्तं शुष्मंमुत्तमम् ॥२९॥

अपुष्टान् । सोम् । रक्षसं । अभि । अर्षे । किनकदत् । द्युष्मंते । शुब्में । उत्दरत्मं ॥२९॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यस्वभाव ! भवान् ( गक्षसः ) राक्षसानां ( अपमन् ) नाशं कुर्वन् ( कनिकदत् )तथा श्रूरताया-उपदेशं कुर्वन् ( उत्तमं ) सर्वोर्तकृष्टं ( युमन्तं ) दीतिमन्तं ( शुप्तं ) बलं ( अभ्यर्ष ) अस्मभ्यं ददातु ॥

पद्र्शि—(स्रोम) हे सौम्यगुणमम्पन्न विद्वन्! आप (रक्षसः) राक्षसोंका (अपञ्चन्) नाज्ञ करते हुए (कानिकदत्) और श्रूरवीरताका खपदेश करते हुए (जन्मं) उत्तम (द्युमंतं) दीप्ति बाला (शुष्मं) बळ (अभ्यर्ष) इमको दें।।

भावार्थ--जिस देशमें सीम्यस्वभाव युक्त श्र वीर उत्पन्न-होते हैं, उस देशमें सर्वोपिर बल और एश्वर्य उत्पन्न होता है। तात्पर्य-यह है कि एश्वर्य उत्पन्न करनेके लिये धीरबीरबादि गुणांका धारण करना अत्यावस्थक है।। असमे वर्सनि धारण सोमं दिन्यानि पार्थिना । इन्दो विख्वानि वार्या ॥३०॥३५॥

अस्मे इति । बस्नेनि । धार्य । सोमे । दिव्यानि । पार्थिषा । इन्दो इति । विश्वानि । वार्यो ॥३०॥३५॥

पदार्थः—(इन्दो) हे समस्तगुणसम्पन्न ! (सोम) परमात्मन् ! भवान् (दिव्यानि) दिविभवानि (पार्थिषा) पृथिवी-स्थानि (विश्वानि वसूनि) समस्तरत्नानि (वार्या) यानि वरणी-यानि तानि (अस्म) अस्मभ्यं (धारय) वितरतु॥

पदार्थ——(इंदो) हे ज्ञान विज्ञानादि गुणसम्पन्न विद्वन् ! (सोम) हे परमात्मन् ! आप (पार्थिवा) पृथिवी सम्बन्धी (दिन्यानि) तथा छुछोक सम्बन्धी (विन्यानि वसूनि) सब रत्न (वार्षा) जो वरण करने योग्य हैं, उनको (अस्ते हमारे छिये (धारय) धारण कराइये ॥

भावार्थ--परभारमाने इन मन्त्रमें इस बातका उपदेश किया है कि जो लोग सौन्य स्वभाव युक्त शूखीरोंके अनुयायी होकर देशका परिपाळन-करते हैं, वे नाना प्रकारके रजींको धारण करके ऐन्धुर्यशाली होते हैं॥

इति त्रिषष्ठितमं सूक्तं पंचात्रिशो वर्गश्च समाप्तः॥

यह ६३वां ख्का और ३५वां वर्ग समात हुआ।

अथ त्रिंशहचस्य चतुःषष्टितमस्य सुक्तस्य-

१—३० काश्यप ऋषिः ॥ पत्रमानः सोमो देवता छन्दः—१,३,४,७,१२,१३,१५,१७,१९,२२, २४,२६, गायत्री २,५,६,८-१११४,१६,२०, २३,२५,२९ निचृद्गायत्री।१८,२१,२७,२८ विराद्गायत्री । ३० यवमध्या गायत्री ॥ षद्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनोगुणा वर्ष्यन्ते ॥

अब दरमात्माके गुणोंका वर्णन करते हैं ॥

वृषां सोम द्युमाँ असि वृषां देव वृषत्रतः।

वृषा धर्माणि दिधषे ॥१॥

वृषा । सोम् । द्युप्पान् । असि । वृषा । देव । वृष्प्पताः । वृषा । धर्माणि । दिधपे ॥१॥

पदार्थः -- (सोम ) हे परमात्मन् ! लम् (खुमानाभि) दीप्ति-मानसि । तथा ( वृषा ) समस्ताभीष्टवर्षकोसि । तथापासकानां-हृदयानि (वृषा ) स्नेहेन सिञ्चासि । (देव ) हे दिव्यगुणसम्पन्न ! भवान् (वृषन्नतः ) आनन्दवर्षणशीलं ददाति । (वृषा धृमीणि दिषषे ) तथा वर्षणशीलधमधारकोस्ति ॥

पदार्थ—(सोम) हे सौव्यस्त्रभाव परमात्मन्! (खुमान्) आप-दीक्षियान् असि) हैं (हुमा) तथा सब काम्ह्याओं की वर्षा करने वाले हैं। (देव ) हे देव ! आप ( दृषत्रतः ) अर्थात् आनन्दकी दृष्टिरूप जील-को धारण किये हुए हैं। तथा उपासकींके हृदयोंको ( दृषा ) स्नेहसे-सिश्चन करते हैं, ( दृषा धर्माणि दिधिषे ) और वर्षण शील धर्मोंको धारण किये हुए हैं।।

भावार्थ — हे परमात्मन ! आप नित्य छुद्ध बुद्ध बुद्ध सक्त स्वभाव हैं। और आपकी गर्यादाने ही सब लोक लोकान्तर स्थिर हैं। आप अपनी धर्मगर्यादामें हमको भी स्थिर कीजिये॥

> वृष्णेस्ते वृष्ण्यं शवो वृषा वनं वृषा मदः । सत्यं वृषनवृषेदंसि ॥२॥

बृष्णः । ते । बृष्ण्यं । शर्वः । वृषां । वनं । वृषां । मदः । सत्यं । वृष्न । वृषां । इत् । असि ॥२॥

पदार्थः -- (वृषन् ) हे अभीष्टदायक परमात्मन् ! (वृष्णः) वर्षणशांत्रस्य (ते ) तव (मदः ) आनन्दः (वृषा ) वर्षकः (शवः ) बलं च (वृष्ण्यं ) वर्षणशीलं वर्तते । अथच तव (वृषा ) वर्षणशीलं (सत्यं ) सत्यस्वरूपं (वनं ) भजनीय-मस्ति । तथा एकः (वृषेत् ) वर्षको भवानेव (असि ) उपा-मनीयोस्ति ॥

पद्र्थि——हे परमात्मन् ! ( हब्णः ) वर्षणशील ( ते ) आपका ( मदः ) आनन्द ( हुपा ) वर्षक हे । तथा ( ते ) तुम्हारा ( श्ववः ) बळ ( हब्ब्यं ) वर्षणशील है । और तुम्हारा (हुपा । वर्षणशील ( सत्यं ) सत्यस्वरूप ( वनं ) भजन करने योग्य है । और एकमात्र ( हुपेत् ) वर्षक आपही ( असि ) उपासना करने योग्य हैं ॥ भावार्थ — इस मन्त्रमें एकमात्र परवास्त्राको उपास्य रूपसे वर्णन किया गया है। तात्पर्य यह है कि ईश्वरसे भिन्न सत्यादि गुणोंका धाम अन्य कोई पदार्थ नहीं है।।

अक्षो न चंक्रदो वृषा सं गा ईन्दो समर्वतः । वि नो राये दुरेा वृषि ॥३॥ अर्थः । न । चुक्रदुः । वृषां । सं । गाः । इंदो इति । सं । अर्वतः । वि । नः । राये । दुरंः । वृषि ॥३॥

पदार्थः—हे जगदीश्वर ! (वृषा) वर्षको भवान् [अक्ष्वो न] विद्युदिव [सं चक्रदः] शब्दप्रदोग्तित । (इंदो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न ! भवान् (गाः) ज्ञानेन्द्रियाणां तथा (समर्वतः) कर्मेन्द्रियाणां (दुरः) द्वाराणि (राये) ऐश्वर्याय (नः) अस्मदर्थं (विवृषि) उत्पाटयतु ॥

पदार्थ — हे परमात्मन्! आप (अश्वो न ) विद्युत्के समान (संचकदः) शब्दों के देने वाले हैं। और (इंदो) हे परमेश्वर ! अश्व (गाः) ज्ञानेन्द्रियों के (समर्वतः) और कर्मेन्द्रियों के (दुरः) द्वारों को (राये) ऐश्वर्यार्थ (नः) हमारे लिये (विद्योध) खोल दें॥

भावार्थ — परमातमा जिन पर कृपा करता है, उन पुरुषोंकी ज्ञाने दिय तथा कर्मेन्द्रियकी शक्तियोंको वहीता है। तात्पर्य यह है कि उद्योगी-पुरुष वा, यों कहो कि सत्कर्मी पुरुषोंकी शक्तियोंको परमात्मा बढ़ात है। आछसी और दुराचारियोंकी नहीं ॥

> असंक्षत् प्र वाजिनो गृज्या सोमासो अख्या । ग्रुकासी वीरयाशवः ॥४॥

असृक्षत । प्र । वाजिनः । गुब्या । सोमासः । अश्वरया । द्युकासः । वीर्ऽया । आशर्वः ॥शा

पदार्थः—(सोमामः) सौम्यखभाववान् (वाजिनः) नलरूपः (अश्वया) गतिशीलस्तथा (गन्या) प्रकाशरूपः (शुक्रामः) ज्ञानखरूपः (वीरया)वीरोत्पादकः पुरुषः (आशवः) गतिशीलं परमात्मानमुपासकाः (प्रासक्षत) उपासते ॥

पदार्थ — सोमासः ) सौम्य स्वभाव बाळा ( वाजिनः ) बळ-रूप ( अश्वया ) गतिशीळ तथा (गव्या ) प्रकाशस्वरूप ( शुक्रासः ) ज्ञान-स्वरूप ( वीरया ) वीरोंको उत्पन्न करने वाळा (आशवः ) गतिशीळ परमात्माको, उपासक छोग ( प्राम्क्षत ) अपना उपास्य बनाते हैं ॥

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करते हैं, कि हे मनुष्यो! तुम छोग उक्त गुणसम्पन्न परमात्माको अपना उपास्य बनाओ ॥

> शुम्भमाना ऋतायुभिर्मुज्यमाना गर्भस्त्योः । पर्वन्ते वारे अञ्यये ॥५॥३६॥

शुंभमानाः । ऋतुयुऽभिः । मृज्यमानाः । गर्भस्त्योः । पर्वन्ते । वारे । अञ्यये ॥५⊌३६॥

पदार्थः—(शुंभमानाः) भृषणभूषकः (मृज्यमानाः) सर्वपवित्रकारी (गभस्याः) प्रकाशस्त्ररुपः (वारे) वरणीय-पदार्थेषु (अन्यये) अन्ययरूपेण विराजमानः परमात्मा (ऋता-युभिः) सत्यित्रयेः उपामितः (पवन्ते) तान्पवित्रयति ॥ पद्धि—( ग्रुंभमानाः ) सब भूषणोंका भूषक ( मृज्यमानाः ) सबको ग्रुद्ध करने वाळा (गभस्त्योः ) मकाभस्वरूप (धारे ) वरणीय पदार्थीमें ( अञ्यये ) अञ्यय रूपसे जो विराजमान है, ऐसा परमात्मा (ऋतायुभिः) सर्चाईको चाहने वाळे छोगोंसे उपासना किया हुआ परमात्मा (पवन्ते ) जनको पवित्र करता है ॥

भावार्थ-- जो लोग सत्यके अभिलाषी हैं, उनकी परमात्मा सदैव पवित्र करता है। क्योंकि प्रमात्मा भक्तों पर और सत्याभिलाषियों-पर अपनी कृपा करके उनका उद्धार करता है॥

ते विश्वां दाञ्जेषे वस्रु सोमां दिव्यानि पार्थिवा । पर्वन्तामान्तरिक्ष्या ॥६॥

ते । विश्वा । दाशुषे । वस्तु । सोमाः । दिव्यानि । पार्थिवा । पवैतां । आ । अंतरिक्ष्या ॥६॥

पद्रार्थः -- (ते सोमाः) प्रागुक्तगुणसम्पन्नः परमात्मा दिव्यानि ) घुळे कभवानि (पार्थिवा ) प्रियवे स्थानि (अन्तरी ६या ) अंतरिक्षभवानि (विक्वा ) सम्पूर्णानि (वसु ) धनानि (इ।शुष ) वेदानुयायिभ्यः (आपवेतां ) ददानु॥

प्रमुर्थ — ं ते सोंगाः ) पूर्वोक्त ग्रुणसम्पन्न परमात्मा (दिन्यानि) युक्तोकके (पार्थिवा) पृथिवी क्रोकके अंतरिक्ष्या) अंतरिक्ष लोकके (विश्वा) सव (वसु) धन (दाशुषे) जिज्ञासु वेदानुपायियोंको (आपवर्गा दें।।

भावार्थ-- जो छोग (परमास्थाकी आहाका पालन करते हैं, परमात्या उनको सब मकारके ऐश्वर्थ भदान करता है।।

पर्वमानस्य विश्ववित्य ते सर्गा असृक्षत । सूर्यस्येव न रक्षमर्यः ॥७॥

पर्वमानस्य । विश्वऽवित्। प्र । ते । सर्गीः । असृक्षुत् । सूर्यस्यऽइव । न । रूश्मर्यः ॥७॥

पदार्थः—( विश्ववित ) हे संसार्ज्ञ परमात्मन् ! (पव-मानस्य ) सर्वपवित्रयितः (ते ) तव (सर्गाः ) सृष्टयः याः (प्रसक्षत) रचिताः सन्ति, ताः (सूर्यस्येव रदमयः) रवेः किरणा इव (न) सम्प्रति शोभन्ते ॥

पदार्थ--( विश्ववित् ) हे सम्पूर्ण संसारके जानने वाछे परमा-त्मन् ! ( पवमानस्य ) सबको पवित्र करने वाछे (ते ) तुम्हारी ( सर्गाः ) स्रष्टियें (प्रास्क्षत ) जो रची गई हैं, वे ( सूर्यस्यव ) सूर्यकी ( रक्षयः ) किरणोंके समान (न) इस कालमें शोभाको प्राप्त होरहीं हैं॥

भावार्थ — परमात्माके कोटि कोटि झझांड सूर्यकी राहमयों के समान देदी एयमान हो रहे हैं। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार सूर्य अपनी ज्यांतिसे अनन्त झझाण्डों को प्रकाशित करता है, उस प्रकार अन्य भी तेजोमय झझाण्ड छोक छोकान्तरों को प्रकाश करने बाछे परमात्माकी रचनामें अनन्त हैं। इसी अभिपायमे वेदमें अन्यत्र भी कहा है कि "कोऽद्धावेत्ति कमिह प्रवोचत्" ह्यादि मन्त्रों में यह वर्ण इ किया है कि प्रमात्माकी रचनाके अन्तकों कौन जान सकता है। और कौन इसको पूर्ण रूपसे कथन कर सकता है।

केतुं कृण्वन्दिवस्परि विश्वां रूपाभ्यंर्षसि । समुद्रः सोम पिन्वसे ॥८॥ केतुं । कृण्वन् । दिवः । परि । विश्वा । रूपा । अभि । अर्थसि । समुद्रः । सोम । पिन्वसे ॥८॥

पदार्थः—(दिवस्परि) ग्रुलोकादुपरि (सोम) सौम्यस्वभावः परमात्मन्! (केतुं कृष्वन्) सूर्यचन्द्रौ केतुरूपौ भवता रचितौ । अथ च (विश्वा रूपा) समस्तरूपाणि (अभ्यषिस) पवित्राणि कृतानि (समुद्रः) समुद्रवन्ति रसा यस्मादिति समुद्रः यस्मादानन्दोपलन्धः सभवान् (पिन्वस) सर्वविधेश्वयीणि मह्यं वितरित॥

पदार्थ — (सोम हे सौम्य स्वभाव परमात्मन् ! (दिवस्परि) युक्षोकके ऊपर (केतुंक्रण्वन) सूर्य तथा चन्द्रमाको आपने केतुक्रण बनायाहै। और (विश्वारूपा) सम्पूर्ण रूपोंको (अभ्यपीसि) पवित्र बनाया है। (समुद्र: ) जिससे सब आनन्द मिछते हैं उसका नाम यहाँ समुद्र है (पिन्वसे) वह आप सब मकारके पश्चिमोंको हमारे छिये देते हैं॥

भावार्थ--परमात्माने अपनी रचनामें सूर्य तथा चन्द्रमाकी मकाशके केतु बनाकर संसारकी शोभाको बढ़ाया है। और आनन्दका सागर होने-से परमात्माका नाम समुद्र है॥

> हिन्वानो वार्चमिष्यसि पर्वमानु विर्धर्माण । अक्रान्दिवो न सूर्यः ॥९॥

हिन्वानः।वार्चे। हृष्युप्ति। पर्वमान। विऽधर्मणि। अक्रान्। देवः। न । सूर्यः ॥९॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (सूर्यः न) सूर्यं इव (देवः) भवान् प्रकाशस्त्रक्षोस्ति । अथच (विधर्मणि ) सर्वाधिकरणानि (अक्रान्) अतिकाम्यासे (पवमान) समस्तानान् पविश्रयन् (बाचिभिष्यासे )त्वं वेदवाणीिभिष्छिसि । अथ च (हिम्बानः) सर्वप्रेक्शोसि ॥

पद्धि—हे परमात्मन्! (सूर्यः) सूर्यके (न) समान (देवः) आप प्रकाशस्त्ररूप हैं। और (विधर्मणि) सब अधिकरणोंका (अक्रान्) आप अतिक्रमण करते हैं। (प्रवमान) सबको प्रवित्र करते हुए (बाच-मिन्यसि) आप वेदरूपी वाणीकी इच्छा करते हैं। (हिन्दानः) आप सवैभेरक हैं।

भावार्थ--इस मन्त्रमें सूर्यका दृष्टान्त देकर परमात्माका स्वतः-मकाक्ष वर्णन किया है।।

यद्यपि वास्तवमें सूर्य स्वतः मकाश नहीं हैं, तथापि छोककी मसिद्धिः से सूर्यको स्वतः प्रकाश मान कर पहां सूर्यका दृष्टान्त दिया गया है। वास्त-वर्षे परमात्मा निर्पेक्ष स्वतः प्रकाश है॥

> इन्दुंः पविष्ट् चेतंनः प्रियः कंवीनां मृती । सृजदर्श्वं रथीरिच ॥१०॥३७॥

इंदुः । पुविष्ट । चेत्रंनः । प्रियः । कृवीनां । मृती । सृजत् । अर्थं । रथीःऽइंव ॥१०॥३७॥

पदार्थः—(इन्दुः) परमात्मा खयं प्रकाशशीलोस्ति । (पविष्ट)
सर्वपवित्रकर्ता चास्ति । (चेतनः ) अथच चिद्रूपोस्ति (कवीमांप्रियः ) विद्रज्जनानां प्रियः (मती ) बुद्धिखरूपेस्ति (अश्वं ) ।
सर्वोक्रष्टिवधुदादिशक्तीः (सजत् ) अरचयत् । अथच से परमात्मा ।
(रथारिव ) महारथ इव तेजस्तोः तिष्ठति ॥

पदार्थ--(इद्दः) परमात्मा स्वतः मकास है। (पांदेष्ट) सव-को पवित्र करने वाळा है। (चेतनः) चिद्र्प है (कवीनां प्रियः) बिद्धानों-का पिय है। (मती) बुद्धिरूप है। (अन्धः) सर्वोपरि विद्युदादि स्वक्तियों-को (सजतं) स्वा है। और वह परमात्मा (स्थीरिव) भहारथीके समान-तेजस्वी होकर विराजमान है।।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माको चेतन स्वरूप वर्णन करनेके-छिपे चेतन श्रद्ध स्पष्ट आया है। जो छोग यह कहा करते हैं, कि, वेदमें परमात्माको ज्ञानस्वरूप कहने वाळे शब्द नहीं आते, उनको इस मन्त्रसे शिक्षा केनी चाहिये॥

> ऊर्मिर्यस्ते प्वित्र आ देवावीः पूर्यक्षरत्। सीदन्नुतस्य योनिमा ॥११॥

ऊर्मिः। यः। ते । प्वित्रे । आ । देवऽअवीः । परिऽअक्षरत् सीद्रेच । ऋतस्यं । योनिं । आ ॥११॥

पदार्थः — हे विश्वकर्तः परमात्मन् ! (ते ) तवानन्दस्य (ऊर्मिः) तरङ्गाः (यः) ये (देवावीः) दिव्यास्ते (पिवित्रे) पूतान्तः करणेषु (पर्यक्षरत्) परितः प्रवहन्ति । भवान् (ऋतस्य) सत्यतायाः (योनिमासीदन् ) स्थाने निवसति ॥

पदार्थ —हे दिव्यस्वरूप परमात्यन् ! (ते ) तुम्हारे आनन्दकी (ऊमिंः) छहरें (यः) जो (देवावीः) दिव्य हैं, वे (पित्रेत्रे) पित्रत्र अन्तः करणोंमें (पर्यक्षरत्) सब ओरसे बहर्ती है। आप (ऋनस्य) सबाईके (योनिमासीदन्) धार्में निवास करते हैं।

भावार्थ - परमात्मा शृद्ध अन्तः करण वाके पुरुषांके हृदयों को अपनी मुघामयी दृष्टिसे सिवित कर देता है।।

स नी अर्ष पृवित्र आ मदो यो देववीर्तमः । इन्द्विन्द्रीय पीतये ॥१२॥

सः । नः । अर्ष । पृवित्रे । आ । मदः । यः । देवुऽवीर्तमः । इंदो इति । इंद्रीय । पीत्रये ॥१२॥

पदार्थः --( इन्दो ) हे विविधगुणसम्पन्न परमात्मन् ! (इन्द्राय पीतये) कर्मयोगिनस्तृतये भवान् (आ) समन्तात् (मदः) आमादस्य वृष्टिं करोतु । (यः) योद्यानन्दः (देववीतमः) देवानां-तर्पकंस्ति । अथच यस्य (पवित्रे) पवित्रान्तः करणेषु संचारो भवति (सः ) तमानन्दं (नः ) अस्मान् (अर्ष) देहि ॥

पद्धि — (इन्द्राय-पीतये) कर्मयोगिके तृप्तिके लिये आप (आ) सब ओरसे (मदः) आनन्दकी तृष्टि करें। (यः) जो आनन्द (देववीतमः) देवताओंकी तृप्ति-करने वाल। है। और (पित्रेष्ठ) पित्रित्र अन्तः करणों में जिसका संचार होता-है(सः) उस आनन्दका (नः) इस लोगोंको (अर्थ) दीजिये॥

भावार्थ — परमात्माका वह आनन्द को देवताओं के लिये तृति कारक है, अथः तृ जिसके अधिकारी दिव्य गुण वाले सदाचारी पुरुष हैं, वह आनन्द केवल कर्मयोगी और ज्ञानयोगियों को ही उपलब्ध हो सकता है अन्यों को नहीं। इस लिये सबको चाहिये कि कर्मयोगी और ज्ञान स्वोगी बनकर इस आनन्दकी प्राप्तिका यस्त करें।।

हुवे पंत्रख् धारंया मुज्यमांनो मनीिषिभिः। इन्दो रुचाभि गा इंहि ॥१३॥ हुषे । प्रवस्तु । धार्रया । मुज्यमानः । मृनीिषिऽभिः। इंदो-इति । रुचा । अभि । गाः । इहि ॥१३॥

पदार्थः—( इंदो ) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! भवान् ( इषे ) ऐश्वर्यार्थं ( पवस्व ) सुयोग्यं करातु । अथ च ( मनीषिभिः ) बुद्धिमिद्धः (अभि मृज्यमानः) उपास्यमानोभवान् ( धारया ) स्वानन्दवृष्ट्या ( गाः ) अस्मादिन्द्रियाणि पवित्रयतु । ( रुचा) स्वप्रकाशस्त्ररूपेण 'इहि) आगत्य ममान्तःकरणं पवित्रयतु ॥

पद्धि—(इंदो) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन्! भाप (इषे) ऐश्वर्यके लिये (पवस्व) हमको योग्य वनाएँ। और (मनी।पिभिः) बुद्धिमानाँसे ( अभि मृज्यमानः) जवास्यमान आप (धारया) अपने आनन्दकी दृष्टिसे ( गाः ) हमारी इन्द्रियोंको पवित्र करें। ( रुवा ) अपने मकाशस्वरूपसे ( इहि ) आकर हमारे अन्तःकरणको पवित्र कीनिये ॥

भावार्थ--जो लोग शुद्ध अन्तः करणसे परमात्माकी उपासना करते हैं, परमात्मा उनकी शक्तियों को बहाता है। और उनकी इन्द्रियों को विमक्ष करके ऐश्वर्यमाप्तिक योग्य बनाता है।।

> पुनानो वरिवस्कुध्युर्ज् जनांय गिर्वणः। हरे सृजान आशिरम् ॥१४॥

पुनानः । वरिवः । कृषि । ऊर्जे । जनीय । गिर्वेणः । हरे । सृजानः । आऽशिरं ॥१४॥

पदार्थः — ( हरे ) दुष्टशक्तिहारिन् हे परमात्मन् ! भवान् मां (वरिवः ) ऐश्वर्यवन्तं करोतु । (गिर्वणः ) भवान् वेव- वाण्योपासनीयोरित। अथ च ( पुनान: ) पिवतारित । भवान् लो-कस्य ( आशिरं ) मङ्गलं ( सजानः ) कुर्वन् ( जनाय ) स्व-भक्ताय ( ऊर्जे ) बलं ( कृषि ) करोतु ॥

पद्र्यं — (हरे) हे दुष्टों की शक्तियों को हरने वाले परमास्मन् ! आप इमको (विरवः) ऐश्वर्यसम्पन्न करें। (ग्रिवर्णः) आप वैदिक वाणियों द्वारा उपासना करने योग्य हैं। और (पुनानः) पवित्र करने वाले हैं। आप संसारके लिये (आशिरं) मंगळ (स्नानः) करते हुए (जनाय) अपने भक्तके लिये (ऊर्ण) वळ (कृषि) करें।।

भावार्थ--परपास्मा दुष्टोंकी शक्तियोंको इर वेता है, और श्रेष्ठोंको अभ्युदय दे करके बढ़ाता है।।

> षुनानो देववीतय इन्द्रेस्य याहि निष्कृतम् । द्युतानो वाजिभिर्युतः ॥१५॥३८॥

पुनानः । देवऽवीतये । इंद्रेस्य । याहि । निःऽकृतं । सुतानः । वाजिऽभिः । यतः ॥१५॥३८॥

पदार्थः — ( हे परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्रस्य ) कर्म-योगिनः ( देववीतये ) ब्रह्मप्राप्तये (याहि ) प्राप्तोभवतु (यतः ) यस्मात् कारणात् त्वम् ( निष्कृतं द्युतानः ) स्वाभाविकदीतिमा-निषा (वाजिभिः) उपासकैष्ठपास्यमानोति । अथ च (पुनानः) सर्वोन् पवित्रयति । अतस्त्वमेव कर्मयोगिनोल्डक्यतां प्राप्तुहि ॥

पदार्थ-- हे परमात्मन्! आप (इदस्य ) कर्मयोगीको (देव-बीतये) जन्मपाप्तिके ळिये (याहि ) प्राप्त हों। (यतः) क्योंकि आप ( निस्कृतं युतानः) स्वाभाविक दीप्तिमान् हैं। तथा । वाजिभिः) उपासक कोगोंसे उपासना किये जाते हैं। और (यूनानः) सबको पवित्र करते हैं। इस छिये कर्मयोगीका करूप आपदी वर्ने ॥

भावार्थ - कर्मयोगी यहां उपलक्षण मात्र है। तास्वर्य यह है। कि कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगी अथवा अन्य कोई उपासक हो, इन सबको एकमात्र ईश्वरकी ही उपासना करनी चाहिये। किसी अन्यकी नहीं॥

> प्र हिन्वानास इन्द्वोऽच्छा समुद्रमाशवः । धिया जता असूक्षत ॥१६॥

प्र। हिन्दानासः । इंदेवः । अच्छ । सुमुद्रं । आशार्वः । धिया । जुताः । असृक्षत ॥१६॥

पदार्थः — (धिया) संस्कृतबुद्धा (जूताः) उपासितः (क्षाञ्चावः) गित्रशीलः (अच्छ) निर्मेलः परमात्मा (समुद्रं) द्रवीभूते मनिस (प्रासक्षत) ध्यानिवषयो भवति। पूर्वोक्तः परमेश्वः

(इंद्वः) सर्वविषेश्वर्यवानस्ति।तथा (हिन्वानासः) सर्वेपेरकोस्ति ॥

पदार्थ--(धिया) संस्कृतबुद्धिसे (जृताः) उपासना किया हुआ (आश्रवः) गतिश्रील (अच्छ) निर्मल परमास्मा (समुदं) द्रवीभूत-बनमें (प्राम्हक्षत) ध्यानको लक्ष्य बनाता है। उक्त परमात्मा (इंदवः) सब प्रकार ऐश्वर्य बाळा है। तथा(हिन्यानासः) सबकी प्रेरणा करने वाला है।

भावार्थ--सर्वेत्रकाशक और सर्वका मेरक परमात्मा, संयमी धुरुषीके ध्यानका विषय होता है। अन्योंके नहीं॥

मुर्भुजानासं आयवो वृथां समुद्रमिन्देवः। अग्मन्त्रतस्य योनिमा ॥१७॥ मुर्मुजानासः । आयर्वः । दृथां । सुमुद्रं । इंदेवः । अग्मन् । ऋतस्यं । योनिं । आ ॥१७॥

पदार्थः --पूर्वोक्तः परमात्मा (ऋतस्य योनि) सत्यताः याः स्थानं (आ) समन्तात् (अग्मन्) प्राप्तोति । स परमेश्वरः (मर्मृजानासः) सर्वपवित्रकर्तास्ति । अथ च (आयवः। गमन-क्रीलोस्ति । (इंदवः) प्रकाशस्त्ररूपस्तथा (वृथा समुद्रम्) अंतरिक्षेप्यनायासेन गच्छति ॥

पदार्थ-- उक्त परमात्मा ( ऋतस्य यं नि ) सत्यताके स्थान-को ( आ ) अलीमांति ( अग्मन् ) प्राप्त होता है। वह परमात्मा ( मर्यु-जानासः) सर्वका पांचत्र करने वाला है। ( आयवः ) गतिशील है ( इंदवः) प्रकाशस्त्र रूप है। तथा ( तथा समुद्रम् ) अन्तरिक्षमें भी अनायास गमन करने वाला है।।

भावार्थ— बक्त सर्वशक्तिसम्प्रभाष्यात्मा विनापिश्रमके ही अन्तिरिक्षादिकोकों में गमन कर सकता है, अन्य नहीं ॥

परि णो याह्यस्म गुर्विश्वा वसून्यो जसा ।

पाहि नः शर्म वीरवंत ॥१८॥

परि । नः । याहि । अस्मृऽयुः । विश्वां ।वसूनि । ओजसा । पाहि । नः । रामे । वीरऽवत् ॥१८॥

पद्रार्थः-—हे परमात्मन् ! ( अस्मयुः ) मक्तैः प्राप्तच्यो-भवान् ( नः ) अस्माकं (विश्वा) सम्पूर्णाने (वस्ति ) धनानि ( आजसा ) सवलानि ( परियाहि ) सर्वतः प्रापयतु । अथ च (नः) अस्माकं (वीरवतः) वीरान् पुत्रान् (शर्मः) शीलं च (पाहि) रक्षयतु ॥

पदार्थ--हे परमात्मन्! (अस्मयुः) भक्तीको प्राप्त होने वाळे आप (नः) हम लोगोंके (विष्ता) सम्पूर्ण (वस्ति) धनोंको (ओजसा) बलके सहित (परिचाहि) सब ओरसे प्राप्त कराहये। और (नः) हम लोगोंके (वीरवत्) बीर धुत्रोंकी और (धर्म) धीलकी (पाहि) रक्षा कीजिये॥

भावार्थ —जी छोग संदाचारी हैं और सदाचारसे अपने श्रीलकी बनाते हैं, परमात्मा जनकी सदैव रक्षा करता है।

> मिर्माति विह्नरेतशः पदं युजान ऋकंभिः। प्र यत्त्रमुद्र आहितः॥१९॥

मिर्माति । वहिः । एतंशः । पृदं । युजानः । ऋकेऽभिः । प्र । यत् । समुद्रे । आऽहितः ॥१९॥

पदार्थः — हे परमातमन् ! (ऋकं भः ) ऋतिविभः (यत् ) यदा (विद्धः ) हवनीयामः (एतशः ) योहि दिव्यशक्तिः सम्पन्नोस्ति (मिमाति ) प्रव्वितः कियते तदा (युजानः ) यज्ञप्युक्तः परमातमा योहि (समुद्रे ) भक्तवा नम्नीभृतेऽन्तः करणे (प्राहितः ) स्थिरोभवति स परमात्मा (पद्रं) स्वपदं द्धाति ॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! ( ऋक्वभिः ) ऋत्विक् लोगोंसें ( यस् ) जब ( बिहः ) हवनकी अग्नि ( एतशः ) जो दिव्यशक्तिसम्पन्न हैं ( बिमिति ) प्रजीलत की जोती है, तब ( युनानः) यहेंमें युक्त होने बाला पर्

मात्मा जो (समुद्रे) भक्तिभावसे नम्रीभूत अन्तःकरणोंमें (म्लिइत:) स्थिर रहता है, वह (पदं) अपने पदको धारण करता है।।

भावार्थ--याः कि लोग जब यह करते हैं, तब उनके नम्रीभूत-अन्तः करणोंमें परमात्मा निवास करता है। यह शब्दके अर्थ यहां उपास्तात्मक यहके हैं। यों तो जपयह, योगयह, कर्मयह इत्यादि अनेक मकार-कं यहाँ में यह शब्द आता है, जिनके करने वाळे ऋत्विक् कहळाते हैं, परन्तु-यहां ऋत्विक् शब्दका अर्थ उपासक है। जो ऋतु ऋतुमें अर्थात् मक्रुतिके-मत्येक भावमें उपासना करते हैं, उनको यहां ऋत्विक् कहा गया है।

आ यद्योनिं हिरण्ययंमा् छुर्ऋतस्य सीदंति । जहात्यपंचेतसः ॥२०॥३९॥

आ । यत् । योनिं । हिर्ण्ययं । आशुः । ऋतस्यं । सीदंति जहाति । अपंऽचेतसः ॥२०॥

पदार्थः—(यत) यदा (आशुः) अत्यन्तगतिशीलोजगदीश्वरः (ऋतस्य हिरण्ययं योनिं) हिरण्मयीं यज्ञवेदीं (आसीदिति) प्राप्नोति, तदा ( अप्रचतसः ) असमाहितजनानामन्तःकरणानि ( जहाति) स्वजति ॥

पदार्थ---'यत्) जन (आधुः) अतिनेग गतिश्रीस्न परमात्मा (ऋतस्य हिरण्ययं यानिं) हिरण्मयी यज्ञनेदीको (आसीदिति ) प्राप्त होता है, तन (अप्रचेतमः) असमाहित लोगोंके अंतःकरणोंको (जहाति) छोड़ देता है ॥

भावार्थ--तात्वर्य यह है कि, ज्ञानसे मकाशित अंतः करणों को-परमात्मा अपनी शक्तिसे विभूषित करता है, अज्ञानाहत अन्तः करणों-को नई । इसी छिये यहां "अभेचतसः जहाति " यह छिखा है। बा-स्तवर्षे परमात्मा न किसी स्थानको छोड़ते है, न पकड़ते हैं। अभि वेना अन्यतियक्षन्ति प्रचैतसः।

मजन्यविचेतसः ॥२१॥

अभि । वैनाः । अनुष्तु । इयंक्षंति । प्रज्वंतसः । मजैति । अविऽचेतसः ॥२१॥

पदार्थः--(प्रचेतसो वेनाः) अत्युत्कृष्टज्ञानवन्तोविज्ञानिनो-जनाः ( अभ्यनुषत ) जगदीश्वरस्योपासनां कुर्वन्ति । अथ च ( इयक्षंति ) उपासनात्मकयज्ञेन परमात्मयजनं कुर्वन्ति । तथा ( अविचेतसः ) अज्ञानिनः ( भज्जन्ति ) श्रृनिमग्ना भवन्ति ॥

पदार्थ — ( प्रचेतसो वेनाः ) प्रकृष्ट ज्ञान वाळे विज्ञानी लोग (अभ्यन्यत्) परमात्माकी उपासना करते हैं। और ( इयशंति ) उपासना-त्मकयज्ञसे परमात्माका यजन करते हैं। ( अविचतसः ) अज्ञानी छोग-( पज्जन्ति ) ड्रवेते हैं।।

भावार्थ — जो छोग शुद्ध मन वाले हैं, वे परमात्माके तत्वक्कान से म्रिक्तिके भागी होते हैं। और अज्ञानी छोग बार बार जन्म छेते हैं, और मरते हैं, परन्तु फिर भी परमात्माके तत्वको नहीं पाते। इसी छिये उनका यहाँ — दिखलाया है।

इन्द्रियन्दो मरुत्वंते पर्वस्व मधुमत्तमः । ऋतस्य योनिमासदेम् ॥२२॥

इन्द्रीय । इन्द्रो इति । मुरुत्वते । पर्वस्व । मधुमत्ऽत्तमः । ऋतस्य । योनि । आऽसदेम् ॥२२॥

पदार्थः--(इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्नपरमेश्वर ! (मरुत्वते

इन्द्राय) ज्ञानयागिने कर्मयोगिने च भवान् (पवस्व) स्वान-न्दवृष्टिं करोतु । यतो भवान् (मधुमत्तमः) आनन्दमयोस्ति । अतएबोक्तविद्वज्ञनेभ्य आनन्दपदानं करोतु । अथच (ऋतस्य योनिमासदम्) यज्ञेवद्यामागस्य यज्ञं विभूषयतु ॥

पदार्थ--(इन्दो) हे प्रकाशस्त्र एप परमात्मन् ! महत्वते इन्द्राय) ज्ञानयोगी और कर्मयोगीक लिये (पत्रस्त्र) आप अपने आनन्दकी दृष्टि करें। क्योंकि आप (पशुपत्तमः) आनन्दन्य हैं। इस लिये उक्त विद्वानोंको आप आनन्दका पदाल करें। और (ऋतस्य योनिमासदम्) यज्ञवेदी-को आकर विभूषित करें।

भावार्थ---परमात्मा कर्मयोगी और ज्ञानयोगीके हृदयमण्डपः को विभूषित करता है, आंर उनके सत्यवतात्मक यज्ञको सदैव सुशोभित-करता है।।

> प्तं त्वा विर्पा वचोविदः परिष्क्रण्वन्ति वेधसंः । सं त्वां मृजन्त्यायवंः ॥२३॥

तं । त्वा । विप्राः । वृचःऽविदः । परिं । क्रुण्वंति । वेधसः । सं । त्वा । मृजंति । आयर्वः ॥२३॥

्पदार्थः — हे जगदीश्वर! (तं त्वा) उक्तगुणसम्पन्नं त्वां (वचे।विदः) वेदज्ञाः (विशाः) मेघाविनः (पिरिष्कृण्यन्ति) वर्णयन्ति । अथ च (वेधस आयवः) कमकाण्डिनोजनाः (श्वा) त्वां (संमृजति) ध्यानविषयं कुर्वन्ति ॥

पदार्थ-हे परमारवन् ! (तं त्वा ) उक्त गुणसम्बंश आपको-

(बचोविदाविदाः) वेदवाणिके जानने वाले मेथावी लोग (परिष्कुण्वंति) वर्णन सरते हें †और (वेधस आयवः) कर्मकोडी छोग (त्वा) आपको (संमृजनित) ध्यानविषय करते हैं॥

भावार्थ---जो छोग कर्मयोगी हैं, तथा योगसाधनरूपी कर्मोंद्वारा परमात्माको अपने ध्यानका विषय बनाते हैं, वे परमात्माके साक्षात्कारको प्राप्त होते हैं, अन्य नहीं।

रसं ते मित्रो अर्यमा पिवन्ति वरुणः कवे । पर्वमानस्य मरुतः ॥२४॥

रसं । ते । मित्रः । अर्थमा । पिबंति । वरुणः । क्वे । पर्वमानस्य । मरुतः ॥२४॥

पदार्थः -- ( पवर्मानस्य ) सकलपावकस्य भवतः ( रसं ) रसं ( मित्रः) समद्रष्टारः (वरुणः) विज्ञानादि। भिर्गुणैः सृष्टेराच्छा-दका विद्वांसः ( मरुतः ) कर्मयोगिनः ( ते कवे ) सर्वज्ञस्य तव रसं ( अर्थमा ) न्यायकारिणः ( पिवंति ) पानं कुर्वन्ति ॥

पदार्थ--( पवमानस्य ) सबको पवित्र करने वाले जो आप हैं, ऐसे आपके ( रसं ) रसको ( थित्र: )समदर्शी विद्वान (वरुणः) विज्ञानादि गुणोंसे सृष्टिको आच्छादन करने वाले ( मरुतः ) कर्मगोगिगण (ते कवे) तुम जो सर्वज्ञ हो, ऐसे आपके रसको ( अर्थमा ) न्यायकारी लोग ( पिवंति ) पान करते हैं ॥

भाषार्थे — जो पुरुष कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगी है, वही उस परमा-त्माके आनन्दको पान कर सक्ता है, अन्य नहीं। तात्पर्य यह है, कि परमात्माके समान परमात्माका आनन्द भी सर्वत्र परिपूर्ण है। परन्तु विना- उक्त उपद्यम, वा यो कहो, कि सर्वोपिर लाधनके विना उसके आनन्दका कोई भी उपभोग नहीं कर सक्ता । इसी किये यहां उक्त मकाके योक्योंका, कथन किया है, कि उक्त योगी ही उसके आनन्दको भोगते हैं ॥

> त्वं सोम विषश्चितं पुनानो वाचिमिष्यसि । इन्दो सहस्रभर्णसम् ॥२५॥४०॥

त्वं । सोम् । विषःऽचितं । पुनानः।वाचं । इष्यासे । इन्दोन इति । सहस्रऽभणसं ॥२५॥

पदार्थः—(पुनानः) सर्वपावक ! (सोम ) हे सर्वोपास्य-देव ! (त्वं ) भवान् ( विपश्चितं ) ज्ञानविज्ञानदायिनीं (वाचं ) बाणीं (इन्दो) हे सर्वप्रकाशक ! (सहस्रमणेसं ) वहुविधभुषणवत्-शोभा यस्यास्तादशीं बाणीं ( इष्यसि ) त्वं वाञ्छिसि ॥

पदार्थ — ' पुनान: ) सबको पवित्र करने बाळे ! ( सोम) सब-के उपास्यदेव परमात्मन् ! ( इंटो ) हेसर्वप्रकाशक ! ( त्वं) तुम (विपश्चितं ) ज्ञान विज्ञानको देने वाली (वाचं ) जो बाणी है ( सहस्रपर्णसं ) और अनन्तप्रकारके भूषणों के समान जिसकी ज्ञोधा है, ऐसी बाणीको ( इच्यसि ) चाहत हो ॥

भावार्थ — वंदवाणीके समान कोई अन्य भूषण इ।नका इ।पक नहीं हैं। वह सहस्रों प्रकारके भूषणोंकी शोभाको धारण किये हुई है। जो पुरुष इस विद्याभूषणको धारण करता है,वह सर्वोपिर दर्शनीय बनता है॥

> ज्तो सहस्रमर्णसं वाचै सोम मस्त्रस्युवेष् । । पुनान हन्द्वा भेर ॥२६॥

उत्तो इति । सहस्रंऽभर्णसं । वार्च । सोम्म । सम्बन्ध्युर्व । पुनानः । इंदो इति । आ । भर ॥२६॥

पद्धिः—( उतो ) अपि च ( सहस्रभणसम् ) बहुविध-भूषणवती (मखर्युवं) विविधविधेश्वर्थद्यायिनी (वाचं) वाणी (पुनानः ) सर्वेपावक ! (सोम ) हे परमात्मन् ! (इन्दो ) हे सर्वेपकाशक ! (आभर ) पूर्वोक्तवाण्याः प्रदानं करोतु ॥

पद्र्शि— ( उतो ) और ( सहस्रमर्णसं ) अनेक मकारके भूषणों की शोभा वाळी ( मसस्युवं ) जो विविध मकारके धनोंको देनेवाळी है, ऐसी (वाचं ) वाणीका (धुनानः ) सबको पवित्र करने वाळे! (सोम ) परमात्मन्! (इंदो ) हे सर्वप्रकाशक ! ( आगर ) हमको सव मकारसे प्रदान करिये॥

भावार्थ ---परमात्मासे प्रार्थना है, कि उक्त प्रकारका विद्याभूषण इसको प्रदान करें॥

पुनान ईन्दवेषां पुरुद्धत जनानाम् ।

प्रियः संमुद्रमा विश ॥२७॥

षुनानः। इंदो इति । एषां । पुरुंऽद्वत । जनानां । पृियः । सुमुद्रं । आ । विश ॥ २७ ॥

षदार्थः — [ पुनानः ] सर्वपावकपरमात्मन् ! [पुरुहूत]
'जगत्पुज्य ! [इंदो ] सर्वप्रकाशक ! [प्रियः] सर्वप्रियपरमात्मन् !
[ एषां जनानां ] उपासकानां पुरुषाणां [ समुद्रे ] द्रवीभृतमन्तःकरणं [ आविश ] स्वाभिन्यक्या शुद्धं करु ॥

पदार्थ--( पुनानः ) हे सबको पवित्र करनेवाळे । (पुरुहूत ) सर्व-पूज्य ! ( इंदो ) सर्वेमकाशक ! (पियः) सबके पिय परमास्मन् ! (एषां जनानां) इन जपासक पुरुषोंके (समुद्रं) द्रवीभूत अन्तः करणको । आविश्व) अपनी अभिव्यक्तिसे शुद्ध करिये ॥

भावार्थ--नो कोग विद्या और विनयसे सम्पन्न हैं, उनके अन्तः. करणको परमात्मा अवश्यमेव पवित्र करता है।।

> दिविधुतत्या रुवा परिष्टोभन्त्या कृपा । सोमाः शुक्रा गर्वाशिरः ॥२८॥

दविश्वतत्याः । रुवा । पृरिऽस्तोभैत्या । कृषा । सोमाः । शुकाः । गोऽअंशिरः ॥२८॥

पदार्थः—( सोमाः ) सर्वोत्पादकः ( शुकाः ) बलख-रूपः ( गवाशिरः ) इन्द्रियागोचरः परमात्मा ( दविद्युतत्मा ) स्वोज्ज्वलज्योतिषा ( रचा ) ज्ञानदीप्त्मा (परिस्तोभंत्मा ) सर्वो त्कृष्टशोभमानया ( कृपा ) एतादृश्या कृपयास्माकं कृष्याणं करोतु ॥

पदार्थ--(सोपाः) सर्वोत्पादक (ग्रुकाः) वळखरूप (ग्वा शिगः) इन्द्रियागे।चर परमात्मा (दविद्युनत्याः) अपनी उजवळ उपोर्तुने से (क्वा) जो ज्ञानदीप्ति वाळी है (परिस्तोभत्याः) और जो सर्वोपिर शोभा वाळी है (कृपा) ऐसी कृपादिश्वसे हमारा करवाण करें॥

भावार्थ परमात्मा जिन कोगी पर अपनी कुपाद्य करता है। उनका करवाण अवस्थमेन होता है।। हिन्वानो हेतृभिर्येत आ वाजं वाज्यक्रमीत् । सीदन्तो वृजुषा यथा ॥२९॥

हिन्वानः । हेतुऽभिः । युतः । आ । वाजी । वाजी । अक्रमीत् । सीदैतः । वृजुषः । युधा ॥२९॥

पदार्थः—(हेत्निः) उपासकैः (हिन्वानः) उपासितः परमात्मा (यतः) स्वेन प्रयत्नेन (वाजी) उत्कृष्टबल्वान् (वाज) बलं (अकर्मात्) जयति (वनुषः) मनुष्यः (सीदंतः) युद्धे प्रवेशं कृत्वा (यथा) येन प्रकारणान्यानि बलान्यभिभवति तथैव जगदीश्वरः सर्वेबल्जेतास्ति॥

पद्धि—(हेत्भिः) उपासक कोगोंसे (हिन्दानः) उपासनाः किया हुआ परमात्मा (यतः) अपने मयलसे (बाजी) सर्वोपिर बक्वाका (वाजं) बळको (अकपीत्) जीतता है (वनुषः) मनुष्वं (सीदंतः) युद्धे पविष्ट होकर (यथा किसे अन्य बळांको जीतता है, इस मकार परमात्मा सब बळांको जीतता है।।

भावार्थ — परमात्मान इस मन्त्रमें बळका उपदेश किया है, कि जिस प्रकार योद्धा सेनापति अपने बळके गर्वसे अन्य सेनाधीयों-को जीत कर खाधीन कर छेता है, इसी प्रकार सर्वोपरि बळस्वरूप परमात्मा सम्पूर्ण छोक छोकान्तरोंको अपने वशीभूत किए हुए हैं।

ऋष्यस्तोम स्वस्तये सञ्जग्मानो दिवः कृविः । पर्वस्तु सूर्यो दृशे ॥३०॥४१॥ ऋषक् । सोम । स्वस्तये । संऽजुग्मानः । दिवः । कृविः ।

पर्वस्व । सूर्यः । दृशे ॥३०॥

पद्रिधः—( ऋषक् सोम ) हे अदितीय जगदीश्वर ! भवान् (संजग्मानः) सर्वत्र परिपूर्णोस्ति । तथा (दिवः ) प्रकाश- स्वरूपोस्ति । अथ च ( कविः ) सर्वज्ञो भवान् ( स्वस्तये ) कल्याणाय ( पवस्व ) मां पवित्रयतु । ( सूर्यः ) सरतीति सूर्यः हे परमात्मन् ! ( दृशे ) ज्ञानवर्धनाय ममान्तःकरणे विराजितो- भवतु ॥

पदार्थ--( ऋषक् सोष ) हे अद्वितीय परमात्मन् ! आप (संजग्मानः) सर्वत्र परिपूर्ण हैं। तथा (दिवः) प्रकाशस्वरूप हैं। कवि ) सर्वत्र है। आप (स्वस्तये) हमारे कल्याणके क्रिये (पवस्व) हमको पवित्र करें। (सूर्यः) हे परमात्मन् ! (हक्षे) ज्ञानकी द्वद्विकेक्रिये आप हमारे हृदयमें आकर विराजमान हों॥

भावार्थ-- इस मन्त्रमें परमात्माने ज्ञानका उपदेश किया है। कि, हे बपासक जनो ! आप अपने झानकी टब्लिके छिये सर्वोपिर शक्ति- से अपने महळकी उपासना सदैव करते रहें।।

इति चतुःषष्ठितमसूत्तमेकचलारिंशत्तमो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ६४ वॉ सुक्त और ४१ वॉ वर्ग समाप्त हुआ।

इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिवद्धे ऋक्संहितामाध्ये नवममण्डले सप्तमाष्टके प्रथमोध्यायः समाप्तः ।

ऋग्वेद के ९ वें मण्डल में ७ वें मष्टक का १ ला सध्याय समाप्त हुमा।



## अथ हितीयोध्यायः ।

ओं विश्वानि देव सवितुर्दुरितानि परासुव। यन्द्रदं तस आसुव॥

अथ त्रिंशदृचस्य पंचषष्ठितमस्य सुक्तस्य-

१-३० भृगुर्वारुणिर्जमदिग्नर्वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,९,१०,१२,१३,१६,१८,२१,२२,२४, २६ गायत्री । २,११,१४,१५,२९,३० विराद्-गायत्री ।३,६-८,१९,२०,२७,२८ निचृद् गायत्री ।४,५पादिनचृद्गायत्री । १७,२३ककुम्मती गायत्री पद्जः स्वरः ॥

अश्व परमात्मनो ध्यानविषयस्त्रं निरूप्यते ।

अव परमात्माका ध्यानविषयत्व निक्रपण करते हैं।

हिन्वन्ति सर्मुस्यः स्वसारी जामयस्पातिम् ।

महामिन्दुं महीयुवंः ॥१॥

हिन्वन्ति । सूर्रं । उस्रयः । स्वसारः । जामयः । पति । महां । इंडं । महीयुर्वः ॥१॥

पदार्थः—( पति ) सर्वरक्षकं तथा ( महाभिन्दुं ) अतिप्रकाशकं ( सूरं ) सुत्रति प्रेरयति कर्मणि छोकामिति सुरः परमात्मा तं क्रमहीश्वरं (स्वसारः ) स्वयं सरन्तीर्ति स्वसारोह बुद्धिवृत्तयः तथा (जामयः) जायन्त्यविद्यां नाशयन्तीति जामयो ज्ञानरूपा बुद्धिवृत्तयः (उस्रयः) परमात्मविषयिणयः (महीयुवः) ब्रह्मविषयिणयोवृत्तयः (हिन्यन्ति) परमात्मनः साक्षात्कारं कुविन्ति॥

पद्धि—-(पति) जो सबका रक्षक है, तथा (महामिद्धं) सर्वोपिर जो सर्वमकाशक है (सूरं) ऐसे परमात्माको (स्वसारः) बुद्धिहाउँ (जामयः) क्कान रूप बुद्धिहत्तियें (चस्रयः) परमात्माको विषय करने वाकी (महीयुवः) अद्याविषयिणी चक्त मकारकी द्वत्तियें (हिन्बन्ति) उसका साक्षात्कार करतीं हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है, कि हे जीवो ! तुम जगज्ज-नमादिहेतुभूत महाशक्तिको विषय करने वार्की संस्कृत बुद्धियों को उत्पन्न करो, ताकि इन्द्रियागोचर उस सूक्ष्मशक्तिका तुम ध्यान द्वारा साझा-त्कार कर सकी ॥

पर्वमान रुचारुचा देवो देवेभ्युस्परि । विश्वा वसून्या विश ॥२॥ पर्वमान । रुचाऽरुचा । देवः । देवेभ्यः । परि । विश्वा । वस्त्रीन । आ । विश ॥२॥

पदार्थः—( देवेम्यरपीर देवः ) सर्वोत्तमदेवः तथा यः परमेश्वरः ( रुचा रुचा पवमानः ) ज्ञानदीप्त्या सर्वान् पावित्र-यति। एवंभूतो जगदीश्वरः (विश्वा वसूनि) सर्वेश्वरैं:सह (आविश) ममान्तःकरणमागत्य ।नेवसत् ॥

पदार्थ-- (देवेश्यस्परि देवः) जो सब देवोंसे उत्तम देव है, स्वा जो परमात्मा (क्या च्या प्रमानः) अवनी ज्ञानदीसिसे सङ्

को पावित्र करता है, ऐसा परनेश्वर (विश्वा वस्नुनि) सब ऐश्वर्योक साथ ( आवित्र ) मेरे अन्तः करणमें आकर निवास करें ॥

भावार्थ--परमात्माको सर्वोपिदिव इस छिये कथन किया-गया है, कि उन दिन्यशक्तिके आगे सब शक्तियें तुच्छ हैं। इसी छिये अन्यत्र भी वेदमें कहा गया है कि ''एषो देवः प्रदिशोनुमर्वः''। यह सर्वोपिर देव सर्वत्र परिपूर्ण है, यहां उभी स्वनातीय विजातीय स्वगत-भेदशुन्य देवसं यह प्रार्थना की गई है, कि हे मभो! आप आकर हमारे हृदयोंको शुद्ध करें॥

> आ पवमान सुष्टुतिं वृष्टिं देवेभ्यो दुवेः । इषे पवस्व संयत्तम् ॥३॥

आ। प्वमान् । सुऽस्तुतिं । वृष्टिं । देवेम्यः । दुवेः । इषे । प्वस्व । संऽयते ॥३॥

पदार्थः — ( पवमान ) हे सर्वपावक परमेश्वर ! भवान् ( देवेभ्यः ) विद्याः ( सुष्ठुतिं वृष्टिं ) सुन्दरस्तुतिरूपां वेदस्य-वृष्टिं ( दुवः ) प्रसञ्जताये ( आपवस्व ) वेदवृष्टिं ददातु । अथ च ( संयतं ) संयोमनं मां ( इषे ) ऐश्वर्ये (आपवस्व) ददातु ॥

पद्र्थि—(पवमान) हे सबको पवित्र करने बाछे! आप (देवेभ्यः) विद्वानोंके छिये (सुन्दुर्ति दृष्टिं) सुन्दर स्तुति रूप वेदकी दृष्टिको (दुवः) पसन्तराके छिये (आपवस्व) द्वीजिये। और सुन्न (संयतं) संयमीको (इवे) ऐन्धर्य (आपवस्व) द्वीजिये।

भावार्थ — परमात्मा संयमी जर्नोको ऐन्वर्थ प्रदान करता है, जीर और को कीम दिन्यगुणसम्यक्त हैं, उनको ही सुपामयी बृद्धिते परमात्मा सिश्चित करता है।।

तात्वर्य यह है कि परमात्माकी कुषाओं के पानेके लिये मथन मनुष्य को स्वयं पात्र बनना चाहिये। अथीत् मनुष्य आविकारी बनके छसके ऐश्वर्योका पात्र बने ॥

वृषा हासि भानुना द्युमन्तं त्वा हवामहे । पर्वमान स्वाध्यः ॥शा

वृषा । हि । असिं । भानुनां । द्युऽमंतं । त्वा । ह्वामहे । पर्वमान । सुऽआध्यंः ॥४॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! त्वम् ( भानुना ) सदर्थप्रकाशकतया ( वृषाहि ) वेदवाण्यावर्षकः खलु (असि ) असि (स्वाध्यः ) सुबुद्धिमंतोवयं (युमन्तं ) दीविमन्तं (त्वा) भवन्तं (हवामहे स्तुमः॥

पदार्थ — (पवमान) सबको पवित्र करने वाळे हे जगदीश! आप (भानुना) अच्छे अर्थको प्रकाश करनेसे (द्याहि) अवश्य वेद रूप वाणीकी वर्षो करने वाळे (असि) हैं। (स्वाध्यः) अच्छी बुद्धि वाळे हम छोग (द्यान्तं) स्वयंमकाश (स्वा) आपकी (हवामहे) स्तुति करते हैं।

भावार्थ — जो पुरुष परमात्वपरायण होते हैं, उन्हींके परिश्रम सफल होते हैं। इस अभिनायसे यह वर्णन किया हैं, कि परमात्मा उद्योगी-पुरुषोंके उद्योगोंकों सफल करें।

> आ पवस्व सुवीर्यं मन्दंमानः स्वायुध । इहो ष्विन्दवा महि ॥५॥१॥

आ। प्वस्त । सुर्वार्थ । मंदमानः । सुरआयुष् । इहा इति । सु । इंदो इति । आ। गृहि ॥५॥ पदार्थः -- ( इन्दो ) हे जगदीश्वर ! भवान् ( सुवीर्य ) अस्मत्पराक्रमं ( आपवस्य ) सर्वथा पवित्रयत्त । यतस्त्वम् ( मंद-मानः ) अनन्दमृतिरासि । अथ च ( स्वायुधः ) भवान् स्वय-म्भुरिस्त । ( इहउ ) अत्रैव ( सु ) स्रुतरां ( आगहि ) आगत्य भामनुगृहाण ॥

पदार्थ — ( इंदो ) हें सर्वेषकाशक परमात्मन ! आप ( सुवीर्थ ) हमारे पराक्रमको ( आपवस्व ) सब मकारसे पवित्र करें। ( मंदमानः ) आप आनन्द स्वरूप हैं। और ( स्वायुक्तः ) आप स्वयम्भू हैं ( इहन्न ) यहां ही (सु) भन्नीभांति ( आगहि ) हमको आकर अनुब्रहण करिये ॥

भावार्थ-इस मंत्रमें परमात्माके आहान करनेका तात्पीय स्वक-मीभिमुख करनेका है, अर्थात् आप हमारे कमोंके अनुकूछ फछमदान करें। परमात्मा सर्वव्यापक है, इसिछिये एक स्थानसे उठकर किसी-दूसरे स्थानमें जाना उसका नहीं हो सक्ता । इस प्रकार बुछानेका तात्पीय सर्वेत्र हृदयदेशमें अवगत करनेका समझना चाहिये। कुछ अन्य नहीं।।

यदाकिः परिषिच्यसे मृज्यमानो गर्भस्त्योः । हुणां सथस्थमश्तुषे ॥६॥

यत् । अत्राभः । पृरिऽपिच्यसे । मृज्यमानः । गर्भस्त्योः । हुणां । सधऽस्थं । अश्तुषे ॥६॥

पदार्थः ( यत् ) येन कारणेन भवान् ( अद्भिः ) सत्कर्मभिः (परिषिच्यसे ) पूजितो भवति, अस्मात्कारणास् (गम-स्योग्ध्यमानः ) स्वरावत्या शुद्धोरित । अथ च ( हुणा ) स्वरावस्या (समस्यं ) जीवात्मानं ( अद्युषे ) ज्याप्तं करोति ॥

पद्धि—( यत् ) जिस कारणसे आप ( अक्ष्रिः ) सत्कर्मेति ( परिषिच्यसे ) पूजिन होते हैं, अतः (गभस्त्योः ) सृज्यमानः ) स्वक्षकि योंसे जो शुद्ध है, और ( दुणा ) अपनी शक्तिसे ( सथस्थं ) जीवात्माको ( अक्ष्रुचे ) व्याप्त करत हैं ॥

भावार्थ — जो प्रकष सत्कर्म करता है, उसकी आत्माको परमात्मा स्वशक्तियोंसे विभूषित करता है।

प्र सोर्माय व्यश्वात्पर्वमानाय गायत । महे सहस्रविक्षसे ॥७॥

प्र । सोर्माय । व्यृश्व अवत् । पर्वमानाय । गायुत् । मुहे । सहस्रं ज्वक्षसे ॥७॥

पदार्थः -- ( व्यश्ववत ) कर्मयोगीव ( सहस्रचक्षसे ) अनन्तशक्तिसम्पन्न ( सोमाय ) परमात्मानं ( प्रगायत ) यूय-मुपगायध्वम् । यः परमेश्वरः ( महे ) सर्वपूर्विस्ति । तथा ( पव-मानाय ) सर्वपवित्रकर्तास्ति ॥

पदार्थ — (व्यश्वत्) कर्मयोगीके समान (सहस्रवक्षसे) अनन्त शक्तिमम्पन्न (सोमाय) परमात्माको (प्रगायत्) आप छोग गान करें। जो परमात्मा (महे) सर्वपूज्य और (पनमानाय) सवको पावित्र करने वाळा है।।

भावार्थ--परमात्मा चपदेश करता है, कि हे मनुष्यो ! तुप उस पूर्ण पुरुषकी चपासना करो । जो सर्वशक्तिसम्पन्न और सब संसार-का हर्ता धर्ता तथा कर्ता है। इसी अभिमायसे वेदमें अन्यत्र भी कहाहै कि सूर्य चन्द्रमा आदि सब पदार्थोंका कर्ता एकमात्र परमात्मा है।। एवंमतस्य मवतः । तीवरां । भेनेताः (वयं भुद्धिदेशस्य ॥ सूनिस्नृते । सून् । हिन्दु

स्वतःप्रकाशं परमात्मानं (अदिभिः) चित्रवृत्या (हिन्वन्तिः १ ४ १६५५ । १६ १६५६ १ - १ १६५५ १६५६ १६६ । े हिल्क किए किए किए हैं है है है कि किए स्वार्थ किए एक स्थानविषय कुर्वन्ति । (इन्दाय) कमें सोशिन ( निकार होत्र किए होते हैं कि स्वार्थ के सिंह है कि सिंह निकार होते कि सिंह है हान केल वस्पारमान्त्र विवस्पार मिलानान्त्र मिलानामान विवस्पारमान्त्र होते हैं।

पदार्श म्हार वस्का) लिसल परपहर्माता (ज्यकी) विवक्षप ( मधु-रचतं ) आनन्द देने बाजा है, जस (हर्षि ) मापको हरम करने बाछे ( इंड ) स्वतः पकाव परमात्माको ( आई। भे!) चित्तवीते परिकारित हरारी (हिन्बन्ति ) जपा-सकाकोग ध्यानका विषय वनाते हे । दिले ये रिश्रायि निकार विरोत वृप्तिके छिपे इसी पकारकी उपासना उचित सम्मनी व्यक्ति, अन्य वहीं ।

-पा कोग अपनी विश्वद्वशियोंकी निरोध करके पर-

तस्य ते वाजिनो वय विश्वा धनानि जिंग्युपः

द्रात्याता (पि) अथ दान्तराणि ( ऑग्रमा ) आस्मिर्जर । वाजिनः । वयं । विश्वा । धनानि । जिग्युषः । करने बार्के हैं। अस्ता ) आन्ता की क्रिमिण्डा मिल् पदार्थः के परमेश्वर ! यस्त्रमा (ाविश्वाः) समस्तानि ( धनानि ) धनानि ( किर्युषः ) खाधीनादि करोषि (तस्यते ) एवंभृतस्य भवतः ( सखित्वं ) मेत्रीमावं (वयं वार्षिनः) उपा-सका वयं ( आवृणीमहे ) वृणुमः ॥

पदार्थ— हे परमात्मन ! जो आप (विश्वा ) सम्पूर्ण (धर्मार्मि ) खन (जिन्यूवः) स्वाधान करने बाळे हैं (तस्यते) इस आपके (स्वित्वं ) मेत्रीभावको (स्वाजिनः) हव उपासक छोग (आहणीमहे) सब मकारसे बरण करें।।

भावाधि इस मंत्रमें परमात्माके साथ मैत्रीभावका उपदेशहैं। तारवर्ष यह है, कि जो सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मासे मित्रताका भाव रखते-है,वे स्रोग परमात्माके प्रियगुणोंको अवनेमें अवस्थित घारण करते हैं।।।।

**मृषा पवस्वः घारयाः मुरुत्वते (चःमत्सुरः क्षे**्राः

विश्वा द्वान ओजसा ॥१०।शा

वृषो । प्वस्त । धारेगा क्षेत्ररुत्वते । च । मत्सरः । विश्वा । द्यानः । ओजसा ॥१५॥ ।

पदार्थः — हे जगदीश्वर ! भवान् ( वृषा ) सर्वाभीष्ट-वातास्ति (घारया ) स्वकीयानन्दवृष्ट्या (पत्रस्त ) अस्मान्पवित्रय । ( मरुलते ) ज्ञानिक्रयाक्रशुळानां विदुषां (मत्सरः ) अभागो-ददायकार्ति । ( च ) अथ च ( विश्वाः ) सम्पूर्णानि लोक्छो-कान्तराणि ( ओजसा ) आहिमकंबळेन ( दघानः ) दषाति ॥

पदार्थ — हे परमात्मन ! ( वृषा ) - आप सब कामनाओं की वर्षा-करने बाके हैं। ( धारया ) आनन्दकी बुद्धित ( वर्षस्व ) हमकी पर्मिट करें परूर महत्वते () द्वान और जिया बुर्सक है विद्वानों के विक्ये ('परसरे हैं) जात जानस्वम्बाहें रूच ) और र्रे विष्या है हिसम्पूर्ण को ककी के स्मिन्सि ( ओजसा ) अपने आरिमक्ष्यकते (देशान है) आप धारण किवेट हुए हैंगी

भावार्थ परमात्मा आनन्दस्वस्पाहे, उसमें दुालका देव भी-नहीं। उसके आनन्दको हानी तथा विहानी कमेपोनी और ज्ञान-योगी ही पा सक्ते हैं, अन्य नहीं ॥१०॥

> तं त्वा धतीरमोण्योकं पर्वमान स्वर्धेश्वसः। हिन्वे वाजेषु वाजिनम् ॥११॥

तं। त्वा । धर्तारं। ओण्योः। पर्वमान । खःऽहशं। हिन्दे। वाजेषु । वाजिनं॥११॥

पदार्थः—( ओण्यीः ) गुलोकस्य तथा प्रियमिलोकस्य ( घतिर ) घारणकतीरं ( तं त्वां ) उक्तगुणसम्पद्धं ( प्रमान ) सर्वपवितारं तथा ( स्वःहर्शे ) समस्तलोकलोकान्तरञ्जे (वाजिमं ) समस्तराक्तिसम्पद्धं भवन्तं ( ब्रॉजिषु ) यज्ञेषु ( हिन्दे ) वय-माह्मयामः ॥

पदार्थ — (ओर्गी!) गुडीह और पृथिवीडोकके (वर्तार) वार्र्फ करने बाडे को आप हैं (त त्वां) उन्हें गुणसम्बक्त आपको (वर्गान) को सबको प्रवित्र करनेवाडे और (स्वाम्य) को सब डोकडोका-नर्तिक बाता है ऐसे (बाजन) सर्वशक्तिसम्पन्न आपको (बाजेड) सब यहाँमें (हिन्दे) हम डोंग आहान करते हैं।

भावार्थ-- जो जोंग योगयत, ध्यानयत, विद्यानयत, संद्रामयत भावार्थ-- जो जोंग योगयत, ध्यानयत, विद्यानयत, संद्रामयत जोर ज्ञानयत इत्यादि सर्व विद्वीत चुक्तमित्र विश्वविद्या करते- हैं,, वे-कोग अवस्पमेत्र; क्रत्यार्थ :होते हैं ते तार्श्वत सकः है, तिक पर गात्माक सहायता क्षिता किसी भी यज्ञकी पूर्ति वहीं होतीः। (सल्लियं महुण्योकोषा हिके, किल्व सुदैव: परकात्माकी सहायताः केकर अवने उद्देश्यकी पूर्ति करें ॥ १९॥

असा विको तिपानमा हरिः पवस्व धारेमा ।

माह युजं बार्जेषु चौदयः॥१२॥

अया । चित्तः । विषा । अनयो । हरिः । पवस्व । धारया युजं । वाजेषु । चोदय ।।१२॥ -

पदार्थः—हं सर्वेबलसायत्तंकारिन् परमेश्वरं ! भवान् (धारया) आनन्दशृष्ट्या (पवस्य) अस्मानप्रवित्रयम् । या आनन्दशृष्ट्या (पवस्य) अस्मानप्रवित्रयम् । या आनन्दशृष्टिः (चित्तः) अद्मुता। तथा (अयाः) कर्मशीस्त्रता दात्री, अथन् (विपा) शुभकृत्येषु प्रश्चित्री वर्तते (अनया) एतादृश्या वृष्ट्या (पवस्त) अस्मानप्रवित्रयतु (वार्षुष्ट) यञ्चेषु (युजं) युक्तं मां (चोदय) शुभुकर्मणि प्रायतु ॥

पदार्थ — (इरि:) हे सम्पूर्ण बर्जेको स्वाधीन रखने वाके-परमात्मन ! आप (धारया) आनन्दकी दृष्टिसे हमको (पवस्व) पवित्र-करें। जो आनन्दकी दृष्टि (चित्तः) अद्भुत है (अया) और कर्मेबीळता-हेने हाळी है। और (विषा) शुमकायेंसे मेरणा करनेवाळी है, (अनया) इससे (पवस्व) आप हमको पवित्र करें (वाजेषु) यहाँमें (युजं) युक्त मुझको (चादय) संस्कृति मिरणा करें।

महिल्ला मानार्थ — जो जोंगं सर्कारी विजनीके जिये परपारिवासी मार्थनी करते हैं, परपारमा उन्हें अवस्थान श्रामकर्मोमें जगाता है ॥१२॥

आ नं इन्दो महीमिषं एवस्व विश्वदर्शतः।

अस्मभ्यं सोम् ग्राह्मवित् ॥१३॥

आहं नुः । इंदो इति । मुहीं । इषे । पर्वस्य । विश्वस्दर्शतः । असम्ब<sup>ि</sup>। सोम । गातुऽवित् ।।१३॥

पद्धिः—(इंदो) सर्वेश्वयसम्पन्नपरमात्मन् ! भवान् (विश्वदर्शनः) सङ्ख्रसंसारदीपकास्ति । अथच (महीमिषं) समस्त्रेश्वमंग्रम्भोति । (स्मेम्) सर्वजनकपरमात्मन् ! भवान् (अस्मभ्यं) अस्माकं (गातुवित्) सर्वज्ञास्ति (नः) अस्मान्-(अस्मवस्त्र) सर्वश्र्या पवित्रयतु ॥

पद्रियें (इंदी) हे सर्वपकाशक परमात्मन ! आप (विश्व-दर्शतः) सम्पूर्ण विश्वक प्रकाशक है। और (महीमिषं) सर्वेश्वर्यसम्बद्ध-हैं। (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! आप (अस्मध्यं) हम छोगों-के (गातुवित्) सम्पूर्ण ज्ञातन्य पद्रियकि ज्ञाता हैं (नः) हमको (आ-वर्षा) सर्व मुकार्से पवित्र करिए।

्र<sup>भारती</sup>ओ केळेशी अनुषुतुन्दी घाराभिरीजीसी। े <sup>1</sup>

पन्द्रस्य पीतये विश्व ॥१४॥ आ । कल्काः। अनुष्य । इंटो इति । धाराधिः

आ । कुलशाः । अनुषत् । इंदो इति । धाराभिः । ओर्जसाते आ । इंद्रस्य, । पीतमे । विद्या ॥१४॥

पदार्थः — ( इंदो ) सर्वप्रकाशकर्तः परमात्मत् ! ख्रुं ( साराभिः ) अमोददृष्टिभिः (इन्द्रस्य पीतमे कमीग्रोगिनस्तुत्रके (कल्लाः) वर्मयोगिनामन्तःकरणेषु (आविश) परितःप्रविशे। अर्थ-च ( ओजसा ) स्वप्रकाशेन कुर्मयोगिनं ( आनुष्तं ) किश्रुष्य ॥

पद्धि—(इंदो) हे सर्वमकाशक परमात्मन्! आप (धारा-भि:) आनन्दकी दृष्टि द्वारा (इन्द्रस्य पीतये) कर्मयोगीकी तृष्ठिके-ळिये (कल्लशा:) उसके अन्तःकरणमें (आविश्व) सब आर्थेस मवेश-करें। और (ओजसा ) अपने मकाश्रमे कर्मयोगीको (आनुषत) विभूषित करें॥

भावार्थ--जो पुरुष कर्म करनेमें तत्पर रहते हैं, अर्थात् ख्योगी। हैं, परमात्मा बनको अपने प्रकाशसे परमोद्योगी बनाता हैं।।१४॥

यस्य ते मद्यं रसं तीत्र दुहन्त्यद्विभिः। स पंवस्वाभिमातिहा ॥१५॥३॥

यस्य । 🎮 मद्यं । रसं । तीत्रं। दुइन्ति । अद्विऽभिः। सः। पवस्व । अभिमातिऽहा ॥१५॥

पदार्थः—( यस्य ) यस्य ( ते ) तव ( मर्च ) आहुा-दनीयं ( तीवं ) उत्कटम् ( रसं ) रसं कर्मयोगिनः (अदिभिः) उद्योगकतृशक्तिभिः ( दुहन्ति ) पूर्णतया दुहते । ( सः ) सः ( अभिमातिहा ) विध्नविनाशको भवान् ( पवस्व ) अस्मान्प-विषयतु ॥

पदार्थ—(यस्य) जिल (ते) आपके (मंद्रों) आंद्राहकार रक (तीवं) उत्कट (रसं) रसकी कर्मयोगी कीग (अद्विभिः) उद्योग-रूप शक्तियोंने (दुइन्ति) पूर्ण रूपसे दुइते हैं, (सः) वह (अभि-मातिहा) विद्नोंके हनन करने वाछे आप र वस्के इसकी पवित्र करें। ाहत आश्वार्थ - कर्मनागियोंके सव विक्तांको इन्न करने वाळा प्र-मारमा, जनके ज्योगको सफळ करता है ॥१५॥

> राजां मेघाभिरीयते पर्वमानो मनावधि । अन्तरिक्षेण यात्रवे ॥१६॥

राजां। मेघाभिः । ईयते । पर्वमानः । मनौ । अधि । अंतरिक्षण । यातवे ॥१६॥

पदार्थः—(यजा) राजते प्रकाशतेति राजा सर्वप्रकाशकः परमात्मा (मेधाभिः) बुद्धिभिः (ईयते) प्राप्यते । परमात्मा (पवमानः) सर्वपवितारित । तथा (मनावधि) यज्ञेषु पवित्रतासम्पादकोस्ति । (अंतरिक्षेण यातवे) अथ च परलोकयात्रायां सहायकोस्ति ॥

्राजाः) परमास्ताः (नेपाभिः) बुद्धिसे ( ईयते ) प्राप्त होता है। (पत्रमानः मेसवको पवित्र करने वाळा है, (मनावधि) यज्ञोंने पवि त्रता देने वाळा है तथा (अन्तारक्षण यातवे) परेळोकयात्राने सहायक है॥

भावार्थ - आध्यात्मक, आधिभौतिक, और आधिदैविक इत्या दि सब यहाँमें परमात्मा ही यहदेव है, और याजकोंको पवित्र करने-बाला है। तथा परलोकयात्रामें जीवका एकवात्र सहारा परमात्मा ही-है। जक्त मुजसम्पन्न परमात्माकी नेपासना एकमात्र संस्कृत बुद्धिद्वारा ही करनी चाहिये।।१६॥

आ न इन्दो शतुरिवनं गवां पोषं स्वरूपम्

ा है। वहा अगित्तिमृतये ॥१७॥ 🔑 (१७) अहारीका

आ। नः। इंदो इति । कातुऽभ्यिनी गोषी । धोषे हुउभरूवी । वह । भगति । ऊत्यारिकी । काम के लोक के का

पद्यिः—(इन्दों) है पकाशस्त्रक्ष परमेश्वर (भगित्) अस्मद्रक्तेः ( ऊतये ) रक्षार्थे ( म आवह ) अस्मध्यं प्राप्तो-भवतु । अथ च ( गवां ) इन्द्रियाणां ( शतिवनं ) सहस्र-गुणां (पोषं ) पुष्टिं तथा (स्वरव्यं) सित्रिशिलीं, पुष्टिं मह्यं भवान् ददातु ॥

पदार्थ—(ईदो ) हे मकाशस्त्रक्ष ! (प्रिंगीचे ) हेमीरी भक्तिकी (जनये) रक्षकि छिये हे परमात्मने ! (न आवह ) आप हमकी मास हो । और (गवा ) इन्द्रियोंकी (श्वतान्वने ) सहस्रगुणी (पेषि )) प्रष्टि (खड्यं ) जो गतिशील है, ऐसी द्वष्टि आप इमको दें ॥ अपन

भावाध--जो छोग परमात्माकी अनन्यभक्ति करहे हैं पूर्या-त्मा उनकी सब मकारसे रक्षा करता है। और उनकी इन्द्रियोंको-सहस्र मकारकी बक्तियों से सम्पन्न करता है। अर्थात् कार्क विश्वानादि-कक्तियों से उनकी सहस्र मकारकी बक्तियें वह नाती के। इसीका नावा इन्द्रियोंकी सहस्रक्षिक है। १८७॥

आ नः सोम् सहो जुवे। रूपं न वर्षसे भर्।

सुष्वाणो देववीतये ॥१८॥ १० १ वर्षेस । भूर । आ । नः।सोम् । सहः । जुनः । रूपं । न । वर्षेस । भूर । सुस्वानः । देवऽवीतये ॥१८॥

पदार्थः—( सोम') हे परमात्मन् ! ( देववीतये ) देव-मार्गप्राप्तये ( नः ) अस्मान् ( आमर ) सर्विवधान्युदयैः- परिपूरय । भवाम् सर्वेषां ( सुखानः ) उत्पत्तिस्थानमस्ति । अथ च ( सहः ) शत्रुनाशकास्ति तथा ( जुवः ) शीधगति-शीलो भवान् ( वर्षसे ) प्रकाशाय ( रूपं न ) खरूपं वितरतु ॥

पद्यि -- (सोम) हे पश्मात्मन् ! (देववीतये) देवमार्गकी-प्राप्तिके किये (नः) हमको (आभर) सब प्रकारके अध्युद्धोंसे आप भरपूर करें। आप ६ वके (सुस्वानः) उत्पत्तिस्थान हैं। और (सहः) अञ्चयकनाशक (जुवः) शौद्याति वाळे आप (वर्चसे) प्रकाशके किये। (रूपं न) रूप हमको दें॥

भावार्थ -- परमात्मा जिन पुरुषोंमें देवी सम्पत्तिके गुण देता-है, उनको तेजस्वी बनाता है। और सब प्रकारके ऐश्वयोंका भण्डार बना-कर उनको सर्वोपरि बनाता है।।१८॥

अषी सोम द्युमत्तमोऽभि द्रोणानि रोरुवत् । सीर्दञ्छ्येनो न योनिना ॥१९॥ अषि । सोम । द्युमत्ऽतमः । अभि । द्रोणानि । रोरुवत् । सी-देन् । येगनः । न । योनि । आ ॥१९॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन् ! भवान् ( देयमो न ) विद्युदिव गतिशीलोस्ति । (द्रोणानि ) समस्तलोकेषु (रोश-वत् ) गतिशीलः सन् सर्वत्र विराजितो भवतु । तथा (द्युम-त्तमः ) भवान् स्वयं प्रकाशोस्ति । अथ च (यानि ) मदन्तः-करणेषु (सीदन्) विराजमानः (अभ्यष् ) मम हृद्यं पवित्रयतु ॥

पदार्थ — (सोप) हे परमात्मन ! आप ( स्थेन: ) विद्युत्के (न) समान गतिवीछ हैं । (द्रोणानि ) सम्प्रण छोकछोकालारें।

(रोहबत्) गतिशील होकर आप सर्वत्र विराजमान हैं। और (द्युमत्तमः) आप स्वयंनकाश हैं। (योर्नि) हमारे हृदय स्थानमे (आसीदन्) वि-राजमान होकर (अभ्यर्ष) हमारे हृदयकी शुद्ध करें॥

भावार्थ-परमात्मा स्वयंत्रकाश है, और उसीके नकाशसे सव-पदार्थ मेकाश्वित होते हैं ॥१९॥

> अप्सा इन्द्रांय वायवे वर्रणाय मुरुद्धंयः । सोमा अपीत विष्णवे ॥२०॥४॥

अप्ताः । इंद्रांय । वायवे । वरुणाय । मरुत्ऽभ्यः । सोमः । अपित । विष्णवे ॥२०॥

पदार्थः — (सोमः) सर्वपूज्यः परमात्मा (इंद्राय वा-यवे) गतिशीलकर्मयोगिविदुषे तथा (मरुद्रयः) पदार्थ-ह्रेम्यः अथ च (वरुणाय) विद्यावलेन सर्वोच्छादकाय (विष्णवे) ज्ञानयोगिविदुषे (अप्साअषेति) स्वज्ञानरूप-गत्मा प्राप्तो भवति॥

पदार्थ — (सोमः) सर्वपूष्य परमात्मा (इंद्राय वायवे) कर्मयोगी विद्वानोंके लिये (मरुद्धयः) पदार्थविद्यावेत्ता विद्वानोंके लिये (वरुणाय) अपने विद्यावकसे सबको अच्छादन करने वाळे विद्वान्के लिये और (विष्णवे) ज्ञानयोगी विद्वान्के लिये (अप्सा अर्पति) अपनी ज्ञानरूपी गतिसे माप्त होता है।

भावार्ध--जो कोग ज्ञानयोग कर्मयोग इत्यादि योगीसे पर-मात्माकी आज्ञाका पाळन करते हैं, जनको परमात्मा अपनी ज्ञानगातिसे-अवस्यमेव माप्त होता है ॥२०॥ इषं तोकायं नो दर्धदस्मभ्यं सोम विश्वतः।

आ पवस्व सहिम्रणेम् ॥२१॥

इषं । तोकायं । नः । दधत् । अस्मभ्यं । सोम । विश्वतः । आ। पवस्व। सहिस्रणै ॥२१॥

पदार्थ: — ( सोम ) हे जगदीश! भवान् ( नस्तोकाय ) अस्मत्संतानेभ्यः ( सहस्रिणं ) वहाविधधनानि ( विश्वतः ) परितः ( दघत ) घारयतु । अथ च ( अस्मम्यं ) मां ( इषं ) सर्व-विधेश्वर्यं ददातु । तथा ( आववस्व ) सर्वथा पवित्रयत् ॥

पदार्थ \_ ( सोम ) हे परमात्मन् ! आप ( नः ) हमारे ( तोकाय ) संतानोंके छिये (सहस्रिणं) अनन्त शकारके धन (विश्वतः) सब ओर-से (दधत्) धारण कराएँ। और ( अस्पभ्यं ) हमको सव पका (का पेश्वर्य-र्दे । तथा ( आपवस्व ) सब प्रकारसे पवित्र करें ॥

भावार्थ-इस मंत्रमें परमात्मासे अभ्युदयमाप्तिकी मार्थना की-गई है ॥२१॥

अथ सोमसंज्ञकस्येश्वरस्योपासकानां विदुषां गुणा वर्ण्यन्ते॥

अव सोमनामक परमेश्वरकी उपासना करने वाळे विद्वानींके गुणीं-का वर्णन करते हैं॥

ये सोमांसः परावति ये अर्वावाति सुन्विरे । ये वादः शर्यणाविति ॥२२॥

ये । सोमासः । पराऽवति । ये । अर्वाऽवति । सुन्विरे । ये ।

वा । अदः । शर्यणाऽवंति ॥२२॥

पदार्थः - ( य सोमासः ) मौम्यखभाववन्त इमे विद्यांसः ( परावित ) परब्रह्मशक्तौ । ये ) ये ( अर्वावित ) प्रकृतिशक्तौ तथा ( ये ) ये ( वा अदः शर्यणावित ) संसारशक्तावस्यां- ( सुन्विरे ) ये कुशलास्तान् परमेश्वरः पवित्रयतु ॥

पदार्थ—(ये सोनासः) जो सौम्यस्वभाव बाक्ट विद्वान् (परावित) परव्रह्म रूप शक्तिमें (ये) और जो (अर्वावित) प्रकृतिरूप शक्तिमें, (ये) जो (वा) और (अदः शर्यणावित) इस संसाररूप शक्तिमें, (सुन्विरे) निपुण किये गए हैं, इन सब विद्वानोंको परमारमा प्रवित्र करें ॥

भावार्थ---इस मंत्रका यह तात्वर्य है, कि परमास्मा सब प्रकार-के विद्वानोंको पवित्र करता है ॥२२॥

य लार्जीकेषु कृत्वंसु ये मध्ये पुस्त्यानाम् । ये वा जनेषु पुज्वस्तुं ॥२३॥ ये । आर्जीकेषु । कृत्वंऽसु । ये । मध्ये । पुस्त्याना । ये । वा । जनेषु । पञ्चऽसुं ॥२३॥

पदार्थः—(ये) ये विद्यांतः ( आर्जीकेषु कृत्वसु ) सत्कर्मसु तथा (ये) ये खलु ( परत्यानां मध्ये ) गृहक्रमसु-कुशलास्सान्त (येवा) अथ ये खलु ( जनेषु पञ्चसु ] पञ्चार्थिषु मनुष्येषु शिक्षितुं शक्नुवन्ति, ते सर्वे अस्माकं कल्याण-कारिणो भवन्तु ॥

पदार्थ —( ये ) जो विद्वान् ( आर्जीकेषु कृत्वसु ) सत्कर्षीमे और ( ये ) जो विद्वान् (,पस्त्यानां मध्ये ) गृहकर्मीमें चतुर हैं, ( वेवा ) और- जो [जनेषु पश्चमु ) पांच मकारके मनुष्योंमें शिक्षा दे सक्ते हैं, वे सब इमारे छिये कल्याणकारी हों ॥

भावार्थ — इस मंत्रमें विद्धानों के ग्रुणों का वर्णन किया है। पांच मकारके मनुष्योंकी विद्याका तास्पर्य यहां यह है कि, जो विद्वान बाह्मण, क्षत्रिय वैदय, और शुद्ध इन चारों वर्णोंने उपदेश कर सक्ते हैं, और पांचर्व उन मनुष्योंने जो सर्वथा असंस्कारी है, अर्थात् दस्युभावको प्राप्त हैं. इन सबको सुधार सक्ते हैं, वे प्रनाके लिय सदैव कल्याणकारी होते हैं।।२ ३।।

ते नो वृष्टिं दिवस्परि पर्वन्तामा सुवीर्यम् । सुवाना देवास इन्दंवः ॥२४॥

ते । नः । बृष्टिं । दिवः । परि । पर्वतां । आ । सुऽवीर्थे । सुवानाः । देवासः । इंदेवः ॥२४॥

पदार्थः [ ते ] ते विद्यांसः [ नः ] अस्मभ्यं [ वृष्टि ] वृष्टि [ दिवस्पिरे ] द्युलोकतोवर्षयन्तु । [ इन्दवः ] ऐश्वर्यः सम्पन्नाः [ देवासः ] दिव्यगुणाः पण्डिताः [ सुवीर्थ ] पराक्रमं [ सुवानाः ] उत्पादयन्तः ( आपवंतां ) सर्वथास्मान्यवित्रयन्तु ॥

पद्धि——(ते) वे विद्यान् (नः) हमारे छिये (दृष्टिं) दृष्टिको (दिवस्पिः) युद्धोकसे बरसार्थे । (इंदवः) ऐश्वर्य वाले (देवासः) दिव्यग्रुण सम्बक्त विद्वान् (सुवीर्ये) पराक्रमको (सुवानाः) पैदा करते हुए (आपवंतां) इमको सब मकारसे पवित्र करें।।

भवार्थ—-युलोकसे दृष्टि करनेका तात्पर्य यहां हिमालय आदि-दिव्यस्थानोंसे जलकी धारम्ओंसे सींच देनेका है। जो विद्वान् व्यव-हार विषयके सब विद्याओंके वेत्ता होते हैं, वे अपने विद्याबलसे मजा-में सुदृष्टि करके अञ्चत पराक्रपको उरपक्ष कर देते हैं। उक्त विद्वानोंसे-श्रिक्ता लेकर सुरक्षित होनेका उपदेश यहां परमात्याने किया है।।१४॥- पर्वते हर्यतो हरिर्गृणानो जुमदेग्निना। हिन्वानो गोर्गि त्वचि ॥२५॥५॥

पवंते । हुर्युतः । हरिः । गृणानः । जुमत्ऽअमिना । हिन्वानः ।

गोः। अधि। त्वचि॥ २५॥

पदार्थः—(हरिः) परमेश्वरः (हर्यतः) विदुषामिला-षुकः (जमदिमना) अंतरचक्षुषा (गृणानः) गृहीतः यः (अधिलचि) शरीरे (गोः) इन्द्रियाणां (हिन्वानः) निर्माता-स्ति स जगदीश्वरः (पवते) ज्ञानद्वाराऽस्मान पवित्रयति॥

पदार्थ — (हरि:) परमात्मा (हर्यतः) विद्वानोंको चाहने वाका (जमदाग्रेना) अंतः चक्षसे (मृणानः) ग्रहण किया हुआ जो (आधि-

त्वचि) अरीरमें (गाः) इन्द्रियोंकी (हिन्दानः) रचना करनेवाळा है, वह (पवने) ज्ञानदारा हमको पवित्र करता है।।

भावार्थ--इसमें परमात्मासे इस बातकी प्रार्थना की है, कि आप सर्वोपिर विद्वान उत्पन्न करके हमारा कल्याण करें ॥ १५॥

प्र शुकासी वयोजुवी हिन्वानासो न सप्तयः।

श्रीणाना अप्सु मृञ्जत ॥२६॥

प्र । शुकासः । वयःऽजुर्वः । हिन्वानासः । न । सप्तयः ।

श्रीणानाः। अप्रसु । मृंजत ॥ २६ ॥

पदार्थः—( शुक्रासः ) वीर्यवन्तः ( वयोजुवः ) अन्नादि-पदार्थविद्याविदः ( श्रीणानाः) विद्यया संस्कृता विद्वांसः ऋलिन्मिः (मृंजत) स्निक्तियन्ते (न) यथा (अप्तु हिन्यानासः, जलशुद्धानि (सप्तयः) इन्द्रियाणां सप्तद्वाराणि (प्र) शुभगुणान्ददते ॥

पद्रश्रि—(श्रुकासः) वीर्यवाळ (वयोज्जवः) अन्नादिकोंकी विद्या जानने वाळे (श्रीणानाः) विद्याद्वारा संस्कृत हुए उक्त प्रकार-के विद्वान् ऋत्विक् छेगों द्वाग (श्रुंजत) वरण किये जाते हैं।(न) जैसेकि (अप्तु हिन्दानांसः) जलों ग्रुद्ध किये हुए (सप्तयः) इन्द्रियोंके सात द्वार (प) ग्रुभगुणोंको देते हैं।।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करता है, कि हे जीवो ! जिसपकार इतिनिद्रयों के सप्तद्वार जलमें शुद्ध किये हुए सुन्दर इतिके साधन वनते हैं, इसी प्रकार यहाँ में वर्णन किये हुए विद्वान झानबारा तुम्हारे कल्याण-कारी होते हैं ॥२६॥

तं त्वा सुतेष्वासुवी हिन्विरे देवतातये।

स पंवस्वानयां रुचा ॥२७॥

तं । त्वा । सुतेषु । आऽभुवंः । हिन्विरे । देवऽतातये । सः । पवस्व । अनया । रुचा ॥ २७॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (तं) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं (त्वा) लां (स्वतेषु) सुयज्ञेषु (आभुवः क्रालिजः (देवतातये) विमन्विनाशनाय (हिन्विरे) तवोपासनां कुर्वते । (सः) स भवान् (अनया रुचा) प्रागुक्तज्ञानशक्त्या (पवस्व) अस्मान्पवित्रयतु॥

पदार्थ-- हे परमात्मन ! (त) उक्तग्रुणसम्पन्न (त्वा) आपको (स्वेषु) सुन्दर करने वाळे यज्ञोर्षे (आधुवः) अत्विक् ळोग (देवतातये) विद्योंके विनासके ळिये (हिन्विरे) आपकी खपासना करते हैं। (सः) कृष्ट उक्तग्रुणसम्पन्न आप (अनया रुवा) पूर्वोक्त ज्ञानकी सक्तिसे (प्वस्व) हमको पवित्र करें॥

भावार्थ-- जो परमात्मा अपने ज्ञानप्रदीपसे भक्तोंके हृदयको पवित्र करते हैं, वे दमारे अन्तः करणको पवित्र करें ॥२७॥

आ ते दक्षं मयोभुवं विह्नम्द्या वृणीमहे । पान्तमा पुरुस्पृहंम् ॥२८॥

आ । ते । दक्षे । मृयुःऽभुवं । विह्नें । अद्य । वृणीमृहे । पांतें । आ । पुरुऽस्पृहं ॥ २८॥

पदार्थः—(मयोभुवं) सर्वेद्धखदातारं (पुरुष्पृहं) सर्व-जनभजनीयं (पातं) सर्वेरक्षकं (दक्षं) सर्वेज्ञं (विह्नं) प्रकाश-स्वरूपं पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं (ते) भवन्तं (अद्य) अद्येव (आ-वृणीमहे) सर्वथा वयं स्वीकुर्मः ॥

पदार्थ-—(मयोध्वं) जो सब मुर्खों के देने वाळे आप हैं, (पुरु-स्पृहं को सब पुरुषों से भजनीय हैं (पांतं) सर्वरक्षक हैं, (दक्षं) सर्वज्ञ हैं, (बिंद्धे) प्रकाशस्त्ररूप हैं, उक्तगुण सम्पन्न (ते) आपको (अद्य) आज (आहणीपहे) हम सब प्रकारसे स्वीकार करते हैं।।

भावार्थ — जो उपासक उक्त गुणसम्पन्न परमात्माकी उपासना करते हैं, वे सब प्रकारसे ग्रुख होकर परमात्मभावको प्राप्त होते हैं ॥२८॥

> आ मुन्द्रमा वेरेण्यमा विश्वमा मंनीिषणेम् । पान्तमा धुरुस्पृहम् ॥२९॥

आ। मृद्रं। आ। वरेण्यं। आ। विष्रं। आ। मृनीिषणं। पांतं। आ। पुरुष्ट्रपृद्धं॥ २९॥ पदार्थः--हे जगदीश्वर ! ( मंद्रं ) स्तुत्यं ( वरेण्यं ) वरणीयं ( विप्रं ) मेधाविनं ( मनीषिणं ) मन स्वामिनं ( पुरुरष्टहं ) सर्व-वरणीयं ( पातं ) सर्वपवितारं भवन्तं जगदीश्वरं ( आ ) अञ्चणीमहे स्वीकुर्मीवयम् ॥

पद्मर्थ — हे परमान्मन्! (मंद्रं) जो आप सर्वोषिर स्तुति करने-योग्य हैं, (बरेण्यं) व ण करने योग्य हैं, (बिमं) मेधावी हैं, (मनीष्णिं) मनके स्वामी हैं, (पुरुष्षं) सब पुरुषोंके कामना करने योग्य हैं, (पातं) सबके रक्षक हैं, ऐसे आपको (आ) "आवृणीमहे " हम छोग सब पकारसे स्वीकार करते हैं॥

भावार्थ — उक्त गुणसम्पन्न परमात्माका वरण करना, अर्थात् सव प्रकारसे स्वीकार करना इन मंत्रीय बनाया गया है। "आ" शब्द यहां प्रत्येकगुणसम्पन्न परमात्माको भन्नीभांति वर्णन करनेके छिये आया है॥२९॥

> आ र्यिमा सुं<u>चेतुन</u>्मा सुंक्रतो तु**न्**ष्वा । पान्तुमा पुं<sub>रुस्पुर्हम् ॥३०॥६॥</sub>

आ । र्यिं । आ । सुऽचेतुनं । आ । सुकृतो इति सुऽक्रतो । तनूषुं । आ । पांतं । आ । पुरुऽस्पृहं ॥ ३० ॥

पदार्थः--( सुकतो ) हे सर्वयज्ञाधिपते परमेश्वर ! भवान् ( गर्थि ) धनं तथा ( सुचेतुनं ) शुभज्ञानं ( तनृषु ) मत्संति तिषु ( आ ) आ ददातु । भवान् ( पुरुष्ट्रहम् ) सर्वेषासुपास्य देवास्ति । तथा ( पातं ) सर्वपविताचास्ति । ( सुकतो ) हे शुभ-कर्मिन् ! लमेव मयोपासनीयोसि ॥

पदार्थ ——(सुकतो) हे सर्वयज्ञाधिपते परमात्मन् ! आप (रिंप) धनको (सुचेतनं) और सुन्दर ज्ञानको (तन्तु ) हमारी संतानो-में (आ) सब प्रकारसे दें। आप (पुरुस्पृइं) सबके उपास्य देव हैं। (पातं) सबको पवित्र करने वाळे हैं (सुकतो) हे शोभन कर्मो वाळे परमात्मन्! आप ही हमारे उपास्य देव हैं।

भावार्थ--इस मंत्रमें नित्य छुद्ध सक्तस्वभाव सर्वरक्षक पतितपावन परमात्माके गुणोंका वर्णन किया गया है। और उसको एकमात्र उपास्य देव माना है।।३०॥

> इति पञ्चपष्ठितमं सुक्तं षष्ठोवर्गश्च समाप्तः । यह १५ वां सुक्त और ६ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ त्रिशहचस्य पट्षष्ठितमस्य सुक्तस्य-

१--३० शतं वैस्नानसा ऋषिः ॥ १--१८, २२--३० पवमानः सोमः । १९- २१ अग्निर्देवता ॥ छन्दः-ः१ पादनिचृद्-गायत्री । २,३,५-८,१०,११,१३,१५-१७,१९,२०,२३, २४,२५,२६,३०,गायत्री ।४,१४,२२,२७ विराड् गायत्री ।९,१२,२१,२८,२९ निचृद्गायत्री १८पादनिचृदनुष्टुष् । स्वरः-१-१७ १९-३० षड्जः । १८ गान्धारः ॥ अथेश्वरगुणा वर्ष्यन्ते ।

अव ईश्वरके गुणोंका वर्णन करते हैं। पर्वस्त्र विश्वचर्षणेऽभि विश्वांनि काट्यां।

सखा सर्विभ्य ईब्बंः ॥ १॥

पर्वस्व । विश्वऽचर्षणे । अभि । विश्वानि । का या । सस्तां । सास्विऽभ्यः । ईड्यः ॥१॥

पदार्थः -- (विश्वचर्षणे ) हे जगदीश्वर ! (विश्वानि-काव्या ) सर्वेषां कवीनां भावान् (अभि ) परितः प्रदायासमान् (पवस्व ) पवित्रय । अथ च (सालिग्यः ) मित्रेभ्यः (सला ) मित्रमित । तथा (ईड्यः ) सर्वैः पूजनीयोसि ॥

पदार्थ--(विश्वचर्षणे) हे सर्वज्ञ परमात्वन्! (विश्वानि, काव्या) सम्पूर्ण कवियों के मानको (अभि) सब ओरसे प्रदान करके हमको आप (पनस्त्र) पवित्र करें! और (सिलक्यः) मित्रों के छिये आप (सला) मित्र हैं (ईड्यः) तथा सर्वपूड्य हैं॥

भावार्थ- - जो छोग परमात्मासे मित्रके समान मेन करते हैं, अर्थात् जिनको परमात्मा मित्रके समान मिय छगता है, उनको परमात्मा कित्रिकी अञ्चत शक्ति देता है ॥१॥

ताभ्यां विश्वस्य राजिस् ये पंत्रमान् धार्मनी । पृतीची सीम तृस्थतुः ॥ २ ॥ ताभ्यां । विश्वस्य । राजिस् । ये इति । पृत्रमान् । धार्मनी इति । पृतीची इति । सोम् । तुस्थतुः ॥२॥

पदार्थः—(सोम) हे परमेश्वर! भवान् (ताभ्यां) कर्म-ज्ञानाभ्यां (विश्वस्य) समस्तसंतारस्य (राजिति) प्रकाशं करोति (पवमान) सर्वपित्रवितः परमात्मन् ! (ये धामनी) ज्ञान-कर्मणी (प्रतीची) प्राचीनेस्तः ते (तस्थतुः) उपजग्मतुः॥ पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन ! आप (ताभ्यां) झान और कर्म दोनों द्वारा (विश्वस्य) सम्पूर्ण विश्वका (राजासी) मकाश करते-हैं। (पवमान) हे सबको पवित्र करने वाल परमात्मन् ! (ये धामनी) को झान कर्म (मतीची) प्राचीन हैं, वे (तस्थतुः) हम्में विराजमान हों॥

भावार्थ — परमात्मा सब लोकलांकान्तरों में विराजमान है। इसन क्रिया और बल, यह तीनों प्रकारके उसके प्राचीन धाम है, जिन-से वह सबकी प्रेरणा करता है॥ ॥।

> परि धार्मानि यानि ते त्वं सीमासि विश्वतः। पर्वमान ऋतुभिः कवे ॥ ३ ॥

परि । धार्मानि । यानि । ते । त्वं । सोम् । असि । विश्वतः । पर्यमान । ऋतुऽभिः । कुवे ॥३॥

पदार्थः -- (कवे) हे सर्वज्ञ जगदीश्वर ! (पवमान) सर्वपवित्रकर्तः ! भवान् (ऋतुमिः) वसन्तादिऋतूनां परि-वर्तनेन नव्यान्भावानुत्पादयति । अथ च (यानि ते) यानि तम् (धामानि) लांकलोकान्तराणि (परि) परितस्मन्ति-तानि (विश्वतः) सर्वथा (लंसोमासि) लमुत्पादकोसि॥

पदार्थ — (कवे) हे सर्वज्ञ परमात्मन् ! (पत्रमान ) हे सब-को पार्वत्र करने वाले ! आप (ऋतुभिः) वसन्तादि ऋतुओं के परि-वर्तनसे संसारमें नये नये भाव उत्पन्न करते हैं । और (यानि, ते) को तुम्हारे (धामानि) लोकलोकान्तर (परि) सब ओर हैं, उनको (विश्वतः) सब मकारसे (सोमासि) आप उत्पन्न करने वाले हैं॥ भावार्थ — परमात्मा उत्यक्ति, स्थिति, तथा प्रलय तीनों प्रकार-की कियाओं का हेतु है। अधीत् उसीसे संसारकी व्यवित, और उसी-में स्थिति और उसी से प्रलय होता है ॥३॥

पर्वस्व जनयन्त्रिषोऽभि विश्वानि वार्यो । सखा सर्खिभ्य ऊतये ॥ ४ ॥ पर्वस्व । जनयन् । इषंः। अभि । विश्वानि । वार्यो । सर्खा । सर्खिऽभ्यः । ऊतये ॥४॥

पदार्थः — हे जगदीश्वर! (विश्वानि) सर्वे पदार्थाः (वार्या) ये वरणीयास्तान्ति (अभि) तान्मह्यमिनेदेहि । अथ च (इषः) ऐश्वर्य (जनयन्) उत्पादयन् (पवस्व) अस्मान् पवित्रयतु । (साखिभ्यः) मित्राणां (ऊतये) रक्षायै (सखा) मित्रमिति॥

पद्धि--हे परमात्मन्! (विश्वानि) सब्पुदर्थ (वार्या) वंग्णीय (अभि) सब ओरसे आप हमें दें। और (इषः) ऐश्वर्यको (जनयन्) पैदा करते हुए (पतस्त्र) आप हमको पतित्र करें (सिल्भ्यः) मित्रोंको (ऊतये) रक्षाके लिये (सला) आप मित्र हैं।।

भावार्थ--जो लोग परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा अन्हें सब-मकारके आनन्दोंसे विभूषित करता है ॥॥॥

> तर्व शुक्रासों अर्चयों दिवसपृष्ठ वि तंन्वते । पवित्रं सोम धामभिः ॥ ५ ॥ ७ ॥

तर्व । शुक्रासः । अर्चयः । दिवः । पृष्ठे । वि । तुन्वते । पवित्रं । सोम । धार्मऽभिः ॥५॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमेश्वर! (घामभिः) भवान् स्वशक्तिभिः (पवित्रं) पवित्रोहित (तव) भवतः (शुक्रासः) वलवत्यः (अर्चयः) प्रकाशोर्भयः (दिवस्पृष्ठे) द्युलोकोपिर (वितन्वते) विस्तृताः सन्ति॥

पद्र्शि—(सोम) हे परमात्मन् ! (घामिभः) अपाप अपनी-शक्तियोंसे (पवित्रं) पवित्र हैं। (तव) तुम्हारी (श्रुकासः) वळ वाळी (अर्चयः) प्रकाशकी छहरें (दिवस्पृष्ठे) युळोकके उपर (वितन्वते) विस्तृत हो रहीं हैं।।

भावार्थ--परमात्पाकी ज्योति सर्वत्र दीसिपती है, उसके प्रकाश-से एक रेणु भी खाळी नहीं । गुलोकमें उसका प्रकाश इस प्रकार फैला-हुआ है, जैसे पकड़ीके जालेक तन्तुओं के आतान वितानका पारावार-नहीं पिलता, इसी प्रकार उसका पारावार नहीं ॥

अथवा यों कही कि मयुरिपच्छकी शोभोक समान उसके गुलोककी अनन्त प्रकारकी शोभा है। जिसको परमात्मज्योतिने देदीष्यमान कियाहै॥॥॥

> तवेमे सप्त सिन्धंवः प्रशिषं सोम सिस्रते । तुभ्यं धावन्ति धेनवः ॥ ६ ॥

तवं । हुमे । सप्त । सिर्धवः । प्रश्रीयं । सोम् । सिस्रते । तुभ्यं । धावन्ति । धेनवंः ॥६॥ पदार्थः—( सोम ) चराचरोत्पादक परमातः न् ! ( तव ) भवतः ( इमे ) इमे ( सप्त सिंधवः ) सप्तिष्धाः ( धेनवः ) वाणीप्रवाहाः (प्रशिषं) प्रशासनं ( सिस्रतं ) अनुसरान्ति । अथ च (तुभ्यं ) तुभ्यमेव (धावन्ति ) प्रतिदिनं गच्छन्ति ॥

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन् ! (तव) तुम्हारे (हमे) ये (सप्त (सिंघवः) सात कारके (धनवः) वाणियोंके मवाह (मश्चिषः) मश्चासनको (सिस्नते) अनुसरण करते हैं। और तुभ्यं) तुम्हारे क्रिये ही (धावन्ति) मतिदिन गयन करते हैं॥

भावार्थ — परमात्माक शासनमें वेदादिवाणियों के प्रवाह बहते हैं।
अथवा यों कहो, कि ज्ञानिद्रयों के सप्तछिद्रों के द्वारा प्राण सिन्धुकेसमान प्रतिक्षण कियाको प्राप्त हो रहे हैं। अथवा यों कहो, कि सम्पूर्ण
भूत, सिन्धु, आदि नदियों के समान उसीसे निकळ कर उसीके स्वरूपमें प्रतिदिन स्रवित होते हैं।। ६।।

प्र सीम याहि धारंया सुत इन्द्रीय मत्स्रः। दर्धानो अक्षिति श्रवः॥ ७॥

प्र । सोम् । याहि । धारया । सुतः । इंद्राय । मृत्सरः । दर्धानः । अक्षिति । श्रवः ॥७॥

पदार्थः -- ( सोम ) हे जगदीश्वर ! ( घारया ) स्वा-नन्दबृष्ट्या (प्रयाहि) आगत्य मां प्राप्नोतु । भवान् (इन्द्राय ) ऐश्वर्याय ( सुतः ) प्रसिद्धोस्ति । अथ च ( मत्सरः ) आनन्द-स्वरूपोस्ति । तथा ( अक्षिति ) अक्षयं (श्रवः ) यशः (द्यानः) घार्यमाणोस्ति ॥ पदार्थ — (साम ) हे परमात्मन् ! (घारया ) अपने आनन्द-की दृष्टिस (अयाहि ) आप हमको आकर प्राप्त हों। आप (इंद्राय) पेश्वर्यके लिये (सुनः) मसिद्ध हैं, और (मत्सरः ) आनन्दस्यरूप-हैं, तथा (अक्षिति ) अक्षय (अवः) यशको (द्धानः ) आप धारण किये हुए हैं॥

भावार्थ-परमात्माका यश अक्षय है, इस लिये अन्यत्र भी वेदने वर्णन किया है, कि "यस्यनाममहद्यशः" जिसका सबसे वड़ा यश है, वह परमात्मा निगकारभावसे सर्वत्र व्यापक हो रहा है ॥॥॥

समु त्वा धीभिरस्वरिन्हिन्वृतीः सप्त जामर्यः । विप्रमाजा विवस्त्रंतः ॥ ८ ॥

सं । ऊं इति । त्वा धीभिः । अस्वरून् । हिन्वतीः । सप्त । जामर्यः । विप्रं । आजा । विवस्वतः ॥८॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! ( विष्रं ) सर्वज्ञं (त्वां ) भवन्तं (सप्तजामयः ) ज्ञानेन्द्रियाणां सप्तछिद्राणि ( धीभिः ) बुद्धा (समु ) सम्यक् ( अस्वरन् ) शब्दायमानानि (विवस्वतः ) यज्ञकर्तुः ( आजा ) यज्ञे ( हिन्वतीः ) प्रेरयन्ति ॥

पदार्थ — हे परमात्वन् ! (वित्रं) सर्वज्ञ (त्वा) आपको (सप्त-जामयः) क्वानेन्द्रियोंके सात गोलक (धीभिः) बुद्धिद्वारा (सप्तु) भळीभांति (अस्तरन् शब्द करते हुए विवस्त्रतः) यज्ञकर्ताके (आजा) यक्कों (हिन्वतीः) मेरणा करते हैं।

भावार्थ — उपासक लोग बुद्धिष्टात्तियों द्वारा परमात्माका सा-सात्कार करते हैं। वा यों कहो कि यमनियम। दि सात अङ्गोद्वारा समाधिकी- सिद्धि करते हैं। अर्थात् समाधि साध्य पदार्थ है, और सात उसकें साधन हैं।

मृजनित त्वा समृग्जवोऽज्ये जीराविष ष्वणि । रेभो यद्ज्यसे वने ॥ ९ ॥

मृजंति । त्वा । मं । अप्रुवंः । अन्यें । जीरौ । अधि । स्वनि । रेभः । यत् । अज्यसे । वनै ॥९॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (रेभः) शब्दगम्यं (अव्ये) पालकं (अधिष्वणि) शब्दगमनीयं (जीरी) शत्रुवातकं (वने) भजनीयं (ला) भवन्तं (अग्रुवः) कभैयोगिनः (यत्) यदा (संमृजनित्) ध्यानविषयं कुर्वन्ति, तदा (अज्य-से) लं तेषां साक्षात्कृतो भविसि।

पद्धि—हे जगदीश ! (रेभः) श्रव्दगम्य (त्वा) आपको (अमुवा) कर्मयोगी जन (अव्ये) रक्षक तथा (अधिष्वणि) श्रव्दगम्य-और (जीरी) श्रृज्वाशक (वने) भजनीय आपको (यत्) जब (सं-मृजन्ति) ध्यानविषय करते हैं, तब आप (अञ्यसे) उनके साक्षात्कार-के विषय होते हैं॥

भावार्थ — इस मंत्रमें सर्वरक्षक परमात्माके साक्षात्कार का वर्णन किया गया है, कि कर्मयोगी छोग अपने कर्मण्यतायोगसे परमात्मपरायण होकर, परमात्माका साक्षात्कार करते हैं ॥९॥

पर्वमानस्य ते कवे वाजिन्त्सर्गी अस्थत । अर्वन्तो न श्रवस्थवः ॥ १०॥ ८॥ पर्वमानस्य । ते । कृवे । वार्जिन् । असुक्षत् । अर्वतः । न । श्रवस्यवः ॥१०॥

पदार्थः—( कवे ) हे सर्वज्ञ ! ( वाजिन् ) सर्वशक्ति सम्पन्न जगदीश्वर ! ( पवमानस्य ) सर्वपवित्रयितः ( ते ) भवतः ( सर्गाः ) बहुविधाः सृष्टयः एवं ( अस्वक्षत ) उत्पच्चन्ते ( न ) यथा ( अविन्तः ) विधूच्छक्तयोनेकधा ( श्रवस्यवः ) प्रवहन्ति ॥

पदार्थ — (कवे) हे सर्वज्ञ! (वाजिन) हे सर्वज्ञक्तियन परमात्मन ! (पनमानस्य ) सनको पवित्र करने नाळे (ते ) आपको (सर्गाः ) अनन्त मकारकी सृष्टियें इस मकार (अस्रक्षत ) उत्पन्न होतीं हैं (न ) जैसे- कि (अर्वन्तः ) विद्युत् शक्तियें अनेक मकारसे (अवस्यवः ) मना- हित होतीं हैं ॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माको निमित्तकारण वर्णन किया-है, कि परमात्मा इस स्टिक्त निमित्तकारण है। वपादान कारण मक्कति है, और निमित्तकारण परमात्मा है, इसीसे यहाँ विद्युत्तका दृष्टान्त दिया है॥१०॥

अथ सर्वाधिकरणलेन परमात्ना स्तूयते ॥

यहां सर्वाभिकरणत्वसे परमात्माकी स्तुति करते हैं।

अच्छा कोशं मधु श्चतमसृंगं वारे अव्यये । अर्वावशन्त धीतयः ॥ ११ ॥

अच्छं । केशं । मधुऽरचुतं । असृषं । वारे । अव्वये ।

अवीवशंत । धीतयः ॥११॥

पदार्थः — येन परमात्मना ( अष्छ ) निर्मलं ( कोशं ) सर्वनिधानं तथा ( मधुरचुतं ) आनन्ददायकं जगादिदं ( अस-प्रम् ) रचितमस्ति तस्मिन् ( अन्यये ) अविनाशिनि ( वारे ) वरणीये परमात्मिनि ( धीतयः ) सृष्टयः ( अवावशंत ) निवसन्ति ॥

पदार्थ--जिस परमात्माने इस संसार को ( अच्छ ) निर्मेळ और (कोशं) सर्वे ियान तथा (मधुश्चुतं) आनन्दवायक (अस्प्रम्) रचा है उसी (अव्यये) अविनाशी तथा (बारे) दरणीय परमात्मार्मे (धीतयः) स्टियं (अवावशंत) निवास करती है।

भावार्थ--परमात्माही एकमात्र सब छोक छोकान्तरीका अधि-करण है ॥११॥

अच्छा समुद्रमिन्द्वोऽस्तुं गावो न धेनर्वः । अर्ग्यन्चृतस्य योनिमा ॥१२॥

अच्छ । सुमुद्रं । इंदेवः । अस्तं । गार्वः । न । धेनर्वः । अग्मन् ऋतस्यं । योनिं । आ ॥१२॥

पदार्थः—( घेनवो न ) यथा वेदवाण्यः ( अरतं ) स्थान-रूपं ( समुद्रं ) येन शब्दा उत्पद्यन्ते एताहरां ( अच्छ ) विमलं परमेश्वरं ( आग्मन् ) सुतरां प्राप्तुवन्ति । तथा ( इंदवः ) प्रका-शिन्यः ( गावः ) सत्कार्भिणामिन्द्रियवृत्तयः ( ऋतस्य योनि ) सत्यस्थानं परमेश्वरं सुखेन प्राप्तुवन्ति ॥

पदार्थ---(भेनवो न) जैसे वेदवाणियें (अस्तं) स्थानकप (समुद्रं) जिससे चन्द चत्पन होते हैं, ऐसे (अच्छ) निर्मक पहमेन्दर-

को ( आग्मन् ) भळीमांति पाप्त होतीं हैं, उसी मकार ( इंदवः ) मकाशकरने वाळी (गावः ) सत्किमेंगोंकी इन्द्रियद्वत्तियें (ऋतस्य योनि ) सत्यस्थान परमात्माको भळीभांति प्राप्त होतीं हैं।

भावार्थ — इस मंत्रसे यह सिद्ध किया है, कि परमात्मा एक-मात्र शब्दगम्य है। अर्थात् सर्वज्ञ परमात्माकी वेदवाणी ही उसको विषय करती है। अन्य प्रमाणोंका विषय सुगमतासे परमात्मा नहीं ॥१२॥

> प्रणं इन्दो मुहे रण आपी अर्षन्ति सिन्धवः। यद्गोभिर्वाशयिष्यसे ॥१३॥

प्र। नः । इंदो इति । महे । रणे । आर्पः । अर्पति । सिन्धवः । यत् । गोभिः । वासयिष्यसे ॥ १३ ॥

पदार्थः—(इंदो) हे प्रकाशरूप परमात्मन् ! (नः) अस्माकं (महेरणे) ज्ञानयज्ञाय त्वया (गोभिः) ज्ञानेन्द्रियैर-समच्छरीरं (वासियण्यसे) निर्मितम्। अथच (यत्) यदा (सिन्धवः) स्यन्दनशीलकर्मेन्द्रियाणि (आपः) कर्माणि (प्राषिन्ति) प्राप्तु-वन्ति, तदैव यज्ञपूर्तिभेवति॥

पद्धि—(नः) इमारे (महेरणे) ज्ञानरूप यज्ञके छिये (इंदो) हे प्रकाशरूप परमात्मन् ! आपने (गोभिः) ज्ञानेन्द्रियों द्वारा इमारे श्वरीरका (वासायिष्यमे) निर्माण किया है। और (यत्) जब (सिधवः) स्यन्दनशीस्त्र कर्मेन्द्रियें (आपः) कर्मोंको (प्राविन्त) प्राप्त होतीं हैं, तब इमारे इस दृहत् यज्ञकी पूर्ति होती है॥

श्भावार्थ---इस मंत्रमें परमात्माने ज्ञान और कर्मका समुख्यक कथन किया है, कि जब ज्ञान और कर्म दोनों मिळते हैं, तब ही यहकी पूर्ति होती है, अन्यथा नहीं ॥१३॥ अस्य ते सुरुये वृपभियेक्षन्तुस्त्वोत्तयः।

इन्दों सिखत्वमुंश्मसि ॥१४॥

अस्य । ते । सुख्ये । वयं इयंक्षन्तः । त्वाऽऊंतयः । इंदो-इति । सऽखित्वं । उरमासे ॥ १४ ॥

पदार्थः — (इन्दो ) प्रकाशरूपपरमेश्वर ! (अस्य, ते-सख्ये ) प्रागुक्तगुणविशिष्टस्य भवतोमित्रतायां (वयं ) वयं जनाः (इयक्षंतः ) तव यजनं कुर्मः (लोतयः ) भवता मुरक्षिता वयम् तव (सांखेलं ) मित्रलं (उदमक्षि ) वा्ञ्छामः ॥

पद्रार्थ--( अस्यते सल्ये ) पूर्वोक्तगुणाविशिष्ट आपके मैत्रीभावमें ( वयं ) इन छोग ( इयक्षंतः ) आपका यजन करते हैं । (त्वेतयः ) आपसे सुरक्षित हुए इमछोग ( इन्दो ) हे प्रकाशरूप परभात्मन् ! आपकी ( सखित्वं ) मित्रताको ( उद्दर्श ) चाहते हैं ॥

भावार्थ — परमात्माकं साक्षात्कारसे जब मनुष्य अत्यन्त सिक्ष-हित हो जाता है, तब ब्रह्मके सत्यादि गुणोंके धारण करनेसे उसमें ब्रह्म-साम्य हो जाता है। उसीका नाम ब्रह्ममैत्री है। इसी भावका कथन इस-मंत्रमें किया है, कि हे परमास्थन ! इस तुम्हारे मैत्रीभावको माप्त हों।

आ पंवस्व गविष्टये महे सोम नृचक्षते । एन्द्रंस्य जुठेरं विशा ॥१५॥९॥

आ । प्वस्तु । गोऽइष्टये । मुहे । सोम् । नुऽचक्षसे । आ । इंद्रेस्य । जुठरे । विश्व ॥ १५ ॥ पदार्थः—(सोम) जगदीदवर ! स्वं (आपवस्व) मां परितः पवि-त्रय ( महे) महत्ये (नृचक्षसे) ज्ञानवृद्धे तथा (गाविष्टये) इन्द्रियशुद्धे (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः (जठरे) जठराग्नी आविश) प्रविश ॥

पदार्थ-(सोम) हे परमात्मन् ! आप (आपवस्व ) इमको सब-ओरसे पवित्र करें (महे ) बड़े ( ज़चक्षसे ) ज्ञानकी द्वादिके जिये और (मविष्टये) इन्द्रियोकी शुद्धिके जिये और ( इंद्रस्य ) कर्मयोगीके ( जटरे ) जटराग्निमें (आविश) मवेश करें ॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है, कि मैं कर्मयोगी, तथा ज्ञानयोगियों के हृदयमें अवड्यमेव निवास करता हैं। यद्यपि परमात्मा सर्वत्र है, तथापि परमात्माकी अभिव्यक्ति जैसी ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी के हृदयमें होती है, वैसी अन्यत्र नहीं होती। इसी अभिमायसे यहाँ कमयोगी के हृदयमें विराजमान होना लिखा गया है। इसी अभिमायसे "वैश्वानरस्तद्धर्मव्यपदेशात्" इस सूत्रमें परमात्माको "वैश्वानर" अगिनक्षसे कथन किया गया है। १५॥

मुहाँ असि सोम् ज्येष्ठं उष्राणांमिन्द् ओजिष्ठः। युष्वा सञ्कर्श्वज्ञिगेथ ॥१६॥

महान् । असि । सोम् । ज्येष्ठः । उम्राणां । हृंदो इति । ओजिष्ठः । युध्यां । सन् । शस्त्रंत् । जिगेथ ॥

पद्रथि:—(सोम)जगदुत्पादक परमेश्वर ! त्वं (महानिस)
श्रेष्टोसि।तथा ( उम्राणां ) तेजस्विनां मध्ये (उयेष्टः) प्रशस्योति
(इन्दां) सर्वेपकाशक परमात्मन् ! त्वं (ओजिष्ठः) सर्वोपिर बल-वानिस ! अथच ( युध्वा सन् ) स्वतः प्रतिकूलशक्तिभिर्युध्यन् (शश्वत्) निरन्तरं (जिगय) जयसि ॥ पदार्थ--(सोमं) हे परमात्मन्! आप (महानासि) बढ़े हैं। और (खप्राणां) तेजास्त्रियों ( अयेष्ठः) बढ़े हैं। (इंदो ) हे सर्वप्रकाशक परमात्मन्! आप(ओजिष्ठः)सर्वोपिर ओजस्वी हैं। और आप (युध्वासन् अपनेसे प्रतिक्रुळशक्तियोंसे युद्ध करते हुए (श्वश्ववत्) निरन्तर (जिगेथ) जीतते हैं।

भावार्थ — परमात्मा सूर्यचन्द्रमादिकोंकी रचना करता हुआ, अर्थात् उत्पत्तिसमयाः विनाशरूपी सब विरोधी शक्तियोंको जीतता है। इस मकार परमात्मा सर्वविजयी कथन किया गया है। किसी युद्धविशेष-के अभिनायसे नहीं ॥११॥

य उग्रेभ्यश्चिदोजीयाञ्छ्रेभ्यश्चिन्छ्र्रतरः । भूरिदाभ्यश्चिन्मंहीयान् ॥१७॥

यः । उप्रेम्यः । चित् । ओजीयान् । श्रेरम्यः । चित् । श्र्रंऽतरः । भूरिऽदाभ्यः । चित् । मंहीयान् ॥१७॥

पदार्थः—(यः) यः परमेश्वरः (शूरेम्यः) बीरेम्यः (शूरतरः) ततोष्यधिकबीरोस्ति (चित्) अथ च (भृरिदाभ्यः) दानबीरेषु (महीयान) दानबीरतरोस्ति (चित्) अथच (उग्रेम्यः) महाबलेषु (ओजीयान्) बलिष्ठः एवंभृतं त्वां वयमुपारमहे ।

पद्धि— (यः' जो परमात्मा ( श्रेभ्यः) श्रुवीरांसे (श्रुततरः) अत्यन्त श्रुवीरांसे (श्रुततरः) अत्यन्त श्रुवीरांसे (मंदियान् ) अत्यन्त दानशिक है (चित् ) और (चग्रेभ्यः) जो अत्यन्त बक वाळे हैं, उनसे (ओजीयान् ) अत्यन्त बक वाळा है, ऐसे परमात्माकी हम उपासन्त करते हैं ॥

भावार्थ- इस मंत्रमें यह वर्णन किया है, कि परमात्मा अजर,

अपर तथा अविनाशी है। जैसा कि "तेजोऽसि तेजो माये थेहि। वार्यमसि वार्य माये थेहि। वलमसि वलं माये थेहि" इत्यादि मन्त्रोमें परमात्माको वलस्वरूप कथन किया गया है। इसी पकार इस मन्त्रमे भी परमात्माको बलस्वरूप कथन किया है॥१७॥

त्वं सोम् स्र्र् एषंस्तोकस्यं साता तन्नाम् । वृणीमहे सख्यायं वृणीमहे युज्याय ॥१८॥ त्वं । सोम् । स्र्रः । आ । इषः । तोकस्य । साता । तन्नां वृणीमहे । सख्यायं । वृणीमहे । युज्यायं ॥१८॥

पद्यथः—(सोम) जगदीश । (त्वं) भवन्तं (युज्याय-सख्याय) योग्यमित्रतायै (वृणीमहे) वयं वृणुमः । कथंभृतं-त्वां वृणुमोवयम् तथाहि (सुः) सर्वेभरको।सि (इषः) सर्वैश्वर्य प्रदोसि । अथच (तोकस्य) पुत्रस्य (तनुनां) शरीरत उत्प-न्नानां पुत्रपौत्रादीनां (साता) दातासि । प्रागुक्तगुणपूर्णं भवन्तं (आवृणीमहे) वयं संवृणुमः ॥

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन्! (त्व) तुमको हम (युज्याय)
योग्य (सरूपाय) सरूपके छिपे हम (द्युणीमहे) वरण करें। तुम कैसे हो १
(सूर:) सर्वभेरक हो (इप:) सब ऐश्वर्य देने वाछे हो। और (तोकस्य)
पुत्रके (तन्नां) शरीरसे उत्पन्न पुत्रादिकोंके (साता) देने वाछे हो।
उक्त गुणसम्पन्न आपको (शाद्यणीमहे) हम मछीभांति स्वीकार करते हैं॥

भावार्थ--इस पंत्रपे परमात्माको सर्वोपिर मित्ररूपसे कथन-किया गया है। वस्तुतः मित्र शब्दके अर्थ स्नेह करनेके हैं। वास्तवमें परमात्माके बरावर स्नेह करने वाळा अन्य कोई नहीं है। इसी भावको "त्वं वा अहमस्मि भवोदेवते अहं वात्वमासि" इस उपनिषद्में भळीभांति वर्णन किया है, कि तू में, और मैं तू हूं। अर्थात् में आगके निष्पापादि-गुणोंको धारण करके श्रुद्धात्मा बन् ॥१८॥

अम् आर्यूषि पवस् आ सुवोर्जुमिषं च नः। आरे बांधस्व ढुच्छुनाम् ॥१९॥ अग्ने । आर्यूषि । पवसे । आ । सुव् । ऊर्ज । इषं । च ।

नः । आरे । बाधस्व । दुच्छनां ॥१९॥

पदार्थः — (अग्ने) ज्ञानस्वरूप परमेश्वर ! त्वम् (आयूंषि) अस्माकं वयांसि (पवसे) पवित्रयसि (च) अथ च (नः) अस्मभ्यं (इषं ऐश्वर्यं तथा (ऊर्जे) बलं (आसुव) देहि । तथा (दुच्छुनां) विध्नकारिराक्षसान् इतः (आरे बाधस्व) दृरीकुरु ॥

पदार्थ--( अग्ने ) हे ज्ञानस्वरूप परमात्मन् ! आप (आयुषि) हमारी आयुको पवसे) पवित्र करते हैं (च) और (नः) हमारे लिये (इपं) ऐन्वर्प और (ऊर्ज) वल (आसुव) दें। तथा (दुच्छुनां) विद्यकारी राक्षसोंको हमसे (आरे) दूर (बायस्व) करें ॥

भावार्थ - इस मन्त्रमें परमात्माने विद्यकारी शक्षसोंसे वचनेका उपदेश किया है, कि हे पुरुषो! तुम विद्यकारी अवैदिक पुरुष जो राक्षस- है, उनके हटानेमें सदैव तत्पर रहा ॥१९॥

अमिर्ऋषुः पर्वमानुः पाञ्चंजन्यः पुरोहितः । तमीमहे महागयम् ॥२०॥१०॥

अग्निः । ऋषिः । पवमानः । पांचीऽजन्यः । पुरःऽहितः । तं । ईमहे । महाऽग्यं ॥२०॥ पद्र्शिः—( भिग्नः ) ज्ञानस्वरूपः (ऋषिः) सर्वव्यापकः ऋषितं ज्ञानदृष्ट्या सर्वत्र गच्छतीतियावत् । (पाञ्चजन्यः) पञ्चज्ञानिन्द्रियाणां शुभमागेचालकः ( पुरोहितः ) वैदिकानामुपास्यः ( महागयं ) वेद्राशिरूपधनंदाता परमात्मारित (तं, ईमहे) भवन्तं प्राप्नुमः ॥

पदार्थ-(अग्निः) झानखरूप (ऋषिः) सर्वव्यापक परमास्मा (पत्रमानः) सबको पवित्र करने वाळा है (पांचजन्यः) पांचो झाने न्द्रियोंको श्रुभ मार्गमें चळाने वाळा (पुरोहितः) बैदिक ळोगोंका एक-मात्र उपास्य (महागयं) वेदराशिरूप धनको देने वाळा है (तं) उसको (ईमहे) हम ळोग माप्त हों।।

भावार्थ- जो परमात्मा सर्वगत परिपूर्ण और नित्य शुद्ध-बुद्ध मुक्तस्वभाव है, जिसकी उपामनासे झानेन्द्रिय और कमेंन्द्रिय दोनों बळ, बीर्य सम्पन्न होकर ऐश्वर्यके उपळव्य करनेका सर्वोपिर हेतु बनते-हैं। इम एकमात्र उक्त गुणसम्पन्न परमात्माको ही अपना उपास्य समझें॥ २०॥

अमे पर्वस्व स्वर्षा अस्मे वर्चीः सुवीर्यम् । दर्धद्वियं मिष्यु पोषेम् ॥२१॥ अग्ने । पर्वस्व । सुऽअपाः । अस्मेइति । वर्चीः । सुऽवीर्यं । दर्धत् । रिये । मिर्य । पोषं ॥२१॥

पदार्थः—(अग्ने) ज्ञानस्वरूप जगत्पालक परमात्मन् ! मां (पत्रस्त्र) पवित्रय । भत्रान् (स्त्रपाः) सुकर्मास्ति । (अरमे) अरमासु (वर्त्तः) ब्रह्मतेजो ददातु । अथ च (मिय) मिय (रिय) ऐश्वर्य (सुत्रीर्य) सुन्दरं बलं (पोषं) पुष्टिं च (दधत् ) धारयतु ॥ पदार्थ--(अग्ने) हे ज्ञानस्वरूप परमात्मन् ! (पवस्व) आप-हमको पवित्र करें। आप (स्वपाः) शोभन कर्मो वाळे हें (अस्मे) हममें आप (वर्चः) ब्रह्मतेज दें। और (मिय) मुझमें (सिय) ऐश्वर्य (मुवीर्य) और सुन्दर बळ (पोषं) तथा पुष्टिको (दधत्) धारण कराएँ॥

भावार्थ-- नो पुरुष परमात्मपरायण होते हैं, परमात्मा उनमें सब प्रकारके ऐश्वरोंको धारण कराता है ॥११॥

पवंगानो अति सिधोऽभ्यर्पति सुष्टुातिम् । सरो न विश्वदंशतः ॥२२॥

पर्वमानः । अति । स्रिधः । अभि । अर्षति । सुऽस्तुति । सूर्रः । न । विश्वऽदंर्शतः ॥२२॥

पदार्थः—( पवमानः ) पविता परमात्मा ( स्निधः अति ) दुष्टान्तिकाम्यति । तथा (सुष्टुतिं) सद्गुणसम्पन्नपुरुषान् (अभ्य-षति ) प्राप्तोति, स परमात्मा (सरो न) सर्व इव (विश्वदर्शतः ) स्वयंप्रकाशोरित ॥

पदार्थ — (पवमानः) पवित्र करने वाळा परमात्मा (स्थिः-अति ) दुष्टोंको अतिक्रमण करता है । और (सुष्टुर्ति) सद्भुणसम्पन्न पुरुषोंको (अभ्यपीते) माप्त होता है, वह परमात्मा (स्रो न ) सूर्यकी-तरह (विश्वदर्शतः) स्थतः प्रकाश है ॥

भावार्थ--जो पुरुष संयमी बन कर ईश्वरपरायण होते हैं, पर-मात्मा जनपर अवस्यमेव कुपा करता है ॥२२॥

स मर्म्धजान आयाभिः प्रयंखान्त्रयंसे हितः । इन्दुरत्यो विचक्षणः ॥२३॥ सः । मुर्मृजानः । आयुऽभिः । प्रयस्वान् । प्रयसे । हितः । इंदुः । अत्यः । विचऽक्षणः ॥२३॥

पदार्थः—(इन्दुः) परमैश्वर्ययुक्तः परमातमा (हितः ) हित-कारकोस्ति । तथा ( अत्यः ) सर्वदा गत्वरोस्ति । अथ च ( वि-चक्षणः ) सर्वज्ञोस्ति ( प्रयस्वान् ) तर्पकः स परमेश्वरः (प्रयसे ) ब्रह्मानन्दाय ( आयुभिः ) कर्मयोगिभिः ( मर्मृजानः ) ध्याय-मानः सन् तेषां साक्षात्कृतोभवाति ॥

पदार्थ--(इंदूः) परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मा (हितः) सम-का हितकारक तथा (अत्यः) सतन गमनक्षी छ है, और (विचक्षणः) सर्वज्ञ (प्रयम्बान्) तर्पक (सः) वह जगदीश (प्रयमे) ब्रह्मानन्द्रके-। छियं (आयुभिः) कर्मयोगियों से (मधुनानः) ध्यान किया गया उनके साक्षातकारको प्राप्त होता है ॥

भावार्थ--योगी लोग जब परवात्वाका ध्यान करते हैं, तब परमात्मा उन्हें आत्मस्वरूपवत् भान होता है। इसी अभिप्रायसे योगस्वरूपे कहा है कि 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम्' समाधिवेलाने व उपासकके स्वरूपे परमात्माकी स्थिति होती है।।२३॥

पर्वमान ऋतं बृहच्छुकं ज्योतिरजीजनत् । कृष्णा तमौसि जङ्घनत् ॥२४॥

पर्वमानः । ऋतं । बृहत् । शुक्रं । ज्योतिः । अजीजन्त् । कृष्णा । तमांसि । जंर्घनत् ॥२४॥

पदार्थः-तदा (पवमानः) पवित्रकर्ता जगदीश्वरः

(शृहत् ) महत् (शुक्रं ) बलरूपं (ऋतं ज्योतिः ) सत्य-रूपप्रकाशं (अजीजनत् ) उत्पादयति । अथच (कृष्णा ) नीलवर्णानि (तमांसि ) तिमिराणि (जंघनत् ) नाशयति ॥

पद्र्शि—तव (पवमानः) सबको पवित्र करने वाळा परमात्मा (बृहत्) बढ़े (शुक्रं) बळक्ष (ऋतं ज्योतिः) सत्यरूप प्रकाशको (अर्जीजनत्) पैदा करता है। और (ऋषणा) काळे (तर्मासि) आर्थियारेको (जयनत्) नाश करता है।

भावार्ध — परमातमाके साझात्कारसे अज्ञानकी निष्टात्त और परमानन्दकी माप्ति होती है। अथवा यों कहो कि "सता सौम्यतदा सम्पन्नोभवित " उस समय योगी सद्पन्नसके साथ सह अवस्थानको माप्त होता है। अर्थात् उस समय सद्पन्नसके सिक् और कुछ प्रतीत नहीं होता। इसी अभिमायसे योगसूत्रमें छिखा है, कि "क्तंभा तत्र प्रज्ञा" उम समय सद्प न्नाझी प्रज्ञा हो जाती है। ऋत, सत्य यह पर्याय कब्द हैं॥ २४॥

पर्वमानस्य जङ्घंतो हरेश्चन्द्रा अंसृक्षत । जीरा अजिरशोचिषः ॥२५॥११॥

पर्वमानस्य । जर्मतः । हरेः । चन्द्राः । असृक्षुत् । जीराः । अजिरऽशोचिषः ॥२५॥

पदार्थः — तिस्मन्नज्ञाने नष्टे सित ( पवमानस्य ) पवित्र-यितुः ( जंमतः ) अज्ञाननाज्ञकस्य ( हरेः ) पापहर्तुः ( अजि-रज्ञोचिषः ) सर्वगतेजिखनः परमदयावत ईश्वरस्य ( चन्द्राः ) आह्वादकानि ( जीराः ) ज्योतींषि (अस्क्षत) उत्पद्यन्ते ॥ पद्धि--उस समय (पनमानस्य )पिनत्र करने वाळे (जंझतः) अज्ञानोंके नाश करने वाळे तथा (हरेः) पापोंके हरण करने वाळे (अजिरशोचिषः) सर्वत्रमित तेज वाळे परमात्माकी (चन्द्राः) आह्यादक (जीराः) ज्योतियें (अस्क्षत ) उत्पन्न होती हैं ॥

भावार्थ—जब योगीजन उस परमात्माको छक्ष्य बनाकर उसका ध्यान करते हैं, तब अपूर्व ज्योति उत्पन्न होती है। वा यों कहो, कि अत्रर, अमर, भाव देनें वाचा ब्रह्मज्ञान उस समय मनुष्यकी बुद्धिको प्रकाशित करता है। इसीका नाम ब्राह्मी प्रज्ञा है। इसी अभिमायसे गीतामें कृष्णजीन कहा है, कि ''एवा ब्राह्मी स्थितिः पार्थ नैनां-प्राप्य विमुद्धाति'' हे अर्जुन! यह ब्राह्मी स्थिति है, इसको पाकर फिर पुरुष मोहको प्राप्त नहीं होता॥ १९॥

पर्वमानो र्थीतंमः शुभ्रेभिः शुभ्रशस्तमः ।

हरिंश्चन्द्रो मरुद्गंणः ॥२६॥

पर्वमानः । र्थिऽतंमः । शुभ्रेभिः । शुभ्रशःऽत्तमः । हरिंऽचंद्रः । मरुत्ऽर्गणः ॥२६॥

पदार्थः—( पवमानः ) पविता ( रथीतमः ) गतिशीलः-परमेश्वरः ( शुभ्रेभिः ) स्वीयप्रकाशन ( शुभ्रशस्तमः ) आति-प्रकाशकोस्ति । एतादृशो जगदीश्वरः ( हरिश्चन्द्रः ) सर्वानन्द्-दाता ( मरुद्गणः ) विद्वद्भिरुपासनीयोस्ति ॥

पद्र्यं——(पवनानः) पवित्र करने वाळा तथा (रथीतमः) गतिशीळ परमात्मा (शुश्रेभिः) अपनी ज्योतिसे (शुश्रश्रससः) सर्वोपरि मकाशक है। ऐसा ईश्वर (हरिश्रन्द्रः) सबको आनन्द देने बाळे (मरुद्गुणः) विद्वानोंका एकमात्र उपास्य है।। भावार्थ--विद्धान छोग नित्य श्रुद बुद मुक्तस्वभाव परमात्या-की उपासना करते हैं, किसी अन्यकी नहीं ॥२६॥

पर्वमानो ब्यंश्रवद्दिमभिर्वाज्ञसातमः । दर्धत्स्तोत्रे सुवीर्यम् ॥२७॥

पर्वमानः । वि । अश्ववत् । रृश्मिऽभिः । वाजुऽसार्तमः । दर्घत् । स्तात्रे । सुऽवीर्यं ॥२७॥

पदार्थः—( वाजसातमः ) आध्यात्मिकबल्रदः परमेश्वर-स्तथा (रिश्मिभिः ) स्वशक्तिभिः ( व्यक्षवत् ) सर्वोन्स्वायत्तं कुर्वन् सः ( पवमानः ) पविता जगदीशः ( स्तोत्रे ) वेदाध्ययन-शिलेम्थः ( सुवीर्ये ) ब्रह्मवर्चः ( द्धत् ) प्रददाति ॥

पदार्थ-—( वाजसातमः ) आध्यात्मिक वळ देने वाळा परमात्मा जो ( रिश्मिः ) अपनी शक्तियोंसे ( व्यश्नवत् ) सबको स्वाधीन किये-हुए है, वह (पवमानः ) सबको पवित्र करने वाळा ईश्वर (स्तोत्रे) वेदा-ध्ययनश्रीळोंमें ( सुवीर्य ) ब्रह्मवर्चसका ( द्यत् ) प्रदान करता है ॥

भावार्थ — स्वयंज्योति परमात्मासे ही विद्वानोंको ब्रह्मवर्षस-मिळता है। इस क्रिये एकमात्र उसी ईश्वरकी उपासना करनी चाहिये॥२७॥

प्र सुवान इन्दुरक्षाः पवित्रमत्यव्ययम् । पुनान इन्दुरिन्द्रमा ॥२८॥

प्र । सुवानः । इंदुः । अक्षारिति । प्रवित्रं । अति । अव्ययं । पुनानः । इंदुः । इन्द्रं । आ ॥२८॥ पदार्थः—( सुवानः ) सर्वोत्पादकः ( इन्दुः ) सकल-प्रकाशकः परमात्मा ( प्राक्षाः ) आनन्दस्य वृष्टिं करोति । तथा ( पुनानः ) पविता परमेश्वरः ( इन्द्रं ) कर्मयोगिने ( पिवत्र-मन्ययं ) पवित्रमन्ययं च भावं ददन् तथा तेषामन्तःकरणेषु ( आ ) आवसन् ( अति ) अत्येति अज्ञानं नाशयतीत्यर्थः "अति" इत्युपसर्गश्चतेर्योग्यिकयाया "एती" त्यस्याध्याहारः ॥

पद्रश्चि—(सुवानः) सबको उत्पन्न करने वाळा तथा (इन्दुः) सर्वपकाश्चक परपात्वा (पाक्षाः) भानन्दकी दृष्टि करता है । तथा (पुनानः) पवित्र करने वाळा जगरीश (इन्द्रं) कर्मयोगीको (पवित्र-पञ्ययं) पवित्र अञ्चय भावको देता हुआ, तथा उनके अन्तःकरणों में आ। निवास करता हुआ (अति) "अत्येति" अज्ञानका नाश्च-करता है ॥

भावार्थ — यद्यि मनुष्यमात्रके हृदयमें परमात्वा विराजमान है. उससे एक अणुमात्र भी खाळी नहीं, तथापि कमयोगी और झानयोगियों के हृदयमें योगज सामर्थ्यस अधिक अभिव्यक्ति समझी जाती है। इस अभिनायसे परमात्माका आवेश यहां योगीजनों के हृदयमें कथन किया गया है। २८॥

एष सोमो अधि त्विच गर्वी कीळ्त्यद्विभिः। इन्द्रं मदाय जोहुवत् ॥२९॥

एषः । सोमः । अधि । त्वचि । गवाँ । क्रीलृति । अद्रिभिः इदै । मदाय । जोहुंवत् ॥२९॥

पदार्थ:--( एव सोमः ) अयं परमात्मा ( गवां )-

इन्द्रियाणां ( अधिलिच ) मनोरूपशक्ती ( अदिभिः ) इन्द्रिय-वृत्तिभिः साक्षात्कियते । (इन्द्रं ) कर्मयोगिनः कर्मक्षेत्रे ( जाहु-वतः ) प्राणापानगतिं निम्नन्ति । अथ च कर्मयोगिनं कर्मक्षेत्रे (क्रीडिति) क्रीडराति । अन्तर्भावितण्यर्थोत्रवर्तते ॥

पदार्थ — (एप सोमः) यह परमान्मा (गवां) इन्द्रियों की (अधिस्वचि) मनोरू शक्तिमं (अदिभिः) इन्द्रियश्चियों द्वारा साक्षात्कार किया जाता है : (इन्द्रं) कर्मयोगी के कर्मक्षेत्रमें (जोहुबद्) माणापानकी गतिको हवन करता है। और कर्मयोगों को कर्मक्षेत्रमें (क्री-हित ) क्रीडा कराता है।।

भावार्थ — परभारमाकी कृषाते हैं। कमेयोगी जन प्राणापानकीगितको रोक कर प्राणायाम करते हैं। और वही परभारमा इस ब्रह्माण्डरूपी अद्भुत कमेक्षेत्रमें चनसे सर्वोपिर कमें कराता है। इसमें " अधित्वचि " नाम मनका है, क्योंकि 'इन्द्रियाणां शक्ति तनोतीतित्वक्"
" त्वचि अधि इति अधित्वचि ? " अधित्वचि " इससे यहां आध्यातिमक यज्ञका अभिपाय है। सायणाचार्यने यहां " अधित्वचि " इसके
अत्यन्त घृणित अर्थ किये हैं। सायणाचार्यने यहां " अधित्वचि " इसके
अत्यन्त घृणित अर्थ किये हैं। सायणाचार्यके मतमें अनुदुहचमें विछाकर उसके ऊपर सोम कूटा जाता था। विचार करनेसे यह अर्थ योग्यतासे भी
विरुद्ध है, क्योंकि सोम किसी कड़ी चीज़ पर कूटा जा सक्ता है, न कि
चमड़े पर। कुछ हो, परन्तु " गवामिधित्वचि " इसके " अनुदुहचर्म "
अर्थ करना वेदके आश्रयसे सर्वधा विरुद्ध है।।१९॥

यस्यं ते द्युम्नवत्पयः पर्वमानार्भृतं दिवः । तेनं नो मळ जीवसे ॥३०॥१२॥ यस्यं । ते । द्युम्नऽर्वत् । पर्यः । पर्वमान । आऽसृतं । द्विः। तेनं । नः । मृल । जीवसं ॥३०॥

पदार्थः -- ( पवमान ) सर्वपावक परमात्मन् ! (यस्य ) यस्य भवतः ( द्युम्नवत् ) दीतिमत् ( पयः ) ऐश्वर्ये ( दिव- आसृतं ) द्युलोकतोदुग्धमस्ति (तेन) तेनैश्वर्येण ( नः ) अस्माकं ( जीवसे ) जीवनं ( मृल ) सुखय ॥

पदार्थ--(पवपान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्वन्! (यस्य) जिस आपका (शुम्नवत् पयः) दीप्ति शुक्त ऐश्वर्य जो (दिवः) आभृतं) शुक्रोकसे दुहा गया है, तेन) उस ऐश्वर्यसे (नः) हम छोगोंके (जीवसे) जीवनके ळिये (मुख्र) मुख्त दें॥

भावार्थ--परमात्माके ऐश्वर्यक्षी अमृतका जब तक मनुष्य पान नहीं करता, तब तक उसके ऐश्वर्यकी बृद्धि कदापि नहीं होती। इस लिये भपने जीवनकी बृद्धिक लिये इन्द्रियसंयम द्वारा ईश्वराज्ञाका-पालन करता हुआ पुरुष १०० बरस जीनेकी इच्छा करे। इस अपि-मायसे वेदमें अन्यत्र भी कहा है कि ''जीवेम शरदः शतम् परवेम शरदः शतम् जादे । इसी अभिनायसे मनुष्मेशास्त्रमें कहा है, कि ''सदा-चारेण पुरुषः शतवर्षाण जीवति " ब्रह्मचर्यादि ब्रतोंसे मनुष्य सैकड़ों- बरस तक जीवित रहता है ॥३०॥

इति षट्षष्टितमं सूक्तं द्वादशोवर्गश्च समाप्तः । यह ६६ वां सुक्तं और १२ वां वर्गं समाप्त हुना ।

अथ द्वात्रिशहचस्य सप्तषष्ठितमस्य सुक्तस्य-ऋषिः-१-३ भरद्वाजः। ४-६ कश्यपः। ७-९ गोतमः। १०-१२ अत्रिः। १३-१५ विश्वामित्रः। १६-१८ जमद्रिः। १९-२१ वसिष्ठः । २२-३२ पवित्रो वसिष्ठो वोभौ वा ॥ देवताः-१-९, १३-२२, २८-३० पवमानः सोमः। १०-१२ पवमानः सोमः पूषा वा । २३, २४ अमिः । २५ अमिः सविता वा । २६ अमिरमिर्वा सविताच । २७ अमिविश्वेदेवा वा । ३१,३२पवमान्यध्येतृस्तु-तिः ॥ छन्द-१,२,४,५,११-१३,१५,१९,-२३-२५ निचुद्गायत्री। ३, ८ विराइगायत्री। १० यवमध्यागायत्री । १६-१८ भुरि-गार्ची विराड्गायत्री । ६,७,९,१४, २०-२२,२४,२६,२८,२९ गायत्री । २७ अनुष्टुप्। ३१,३२निचृदनुष्टुप् ३० पुरउष्णिक् ॥ स्वरः-१-२६, २८,२९ षड्जः। १७,३१, ३२ गान्धारः । ३० ऋषभः ॥

अथ गुणान्तरेण परमात्मा स्तृयते ।
अव ग्रणान्तरों से परमात्माकी स्तृति करते हैं।
त्वं सोमासि धार्युर्मृन्द्र ओजिष्ठो अध्वरे ।
पर्वस्व महयद्रीयः ॥१॥

त्वं । सोम् । असि । धार्यः । मृंद्रः । ओजिष्ठः । अध्वरे । पर्वस्व । महयत्ऽरीयः ॥शा

पदार्थः--(सोम) परमेश्वर! (सं) भवान् (धारयुः) धारणशक्तिमान् तथा (मंदः) आनन्दप्रदोस्ति । अथच (ओजिष्ठः) ओजस्व्यस्ति। भवान् (अध्वरं)यज्ञे (मंहयद्रयिः) धनानि ददन् (पवस्व) रक्षयतु॥

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन ! (त्वं) तुम (धारयुः) धारण-शक्ति बाले हो । तथा (मंद्रः) तुम आनन्दमद हो । और (ओजिष्ठः) ओजस्त्री हो । तथा आप (अध्वरे) यश्चमें (मंहयद्विष्येः) धन प्रदान-करते हुए (पत्रस्त्व) हमारी गक्षा करें ॥

भावार्थ--इस भंत्रमें परमात्माको सर्वाधार कथन किया है। और सम्पूर्ण धनोंका दातुरूपसे वर्णन किया है॥१॥

त्वं खुतो नृमादंनो दधन्वान्मत्स्रिरन्तंमः। इन्द्राय सुरिरन्धंता ॥२॥

त्वं । सुतः । नृऽमार्दनः । दुधन्वान् । मृत्सृरिन्ऽतंगः । इंद्रांष । सूरिः । अंधंसा ॥२॥

पदार्थः — हे जगदीश ! ( लं ) भवान् ( इन्द्राय ) कर्म-योगिने ( मत्सिरंतमः ) आनन्ददायकोस्ति । ( सुतः ) स्वयम्भर तथा ( नृमादनः ) सर्वीनन्दजनकः । अथच ( दधन्वान् ) सर्वे-धारकोस्ति । तथा (रहिरः) सर्वोत्पादकोसि लम् । अथच (अंधसा) स्वकीयैश्वर्येण सर्वस्मै ऐश्वर्य ददासि ॥ पद्रार्थः — हे परमात्मन ! आप (इन्द्राय) कर्ण्गोगीके छिये (सत्सरितमः) अत्यन्त आहादजनक हैं। और (सुतः) स्वयम्भू हैं। तथा (नृपादनः) आप सर्वानन्दजनक हैं। और (द्रघन्वान्) सबकेन धारण करने वां छें हैं, और (म्रेंगिः) सर्वोत्पादक हैं। तथा (अधमा) अपने ऐस्वर्धेस सबको ऐस्वर्यशाली बनाते हैं।

भावार्ध प्रमात्मा उद्योगी पुरुषेको अपने ऐश्वर्यसे ऐश्वर्य-काली बनाता है।।२॥

त्वं सुष्वाणो अद्विभिर्भ्यर्षे किनिकदत् । द्युमन्तं शुष्मं मुत्तमम् ॥३॥ त्वं । सुस्वानः । अद्विश्वभिः । अभि । अर्षे । किनिकदत् । द्युश्मन्तं । शुष्मं । उत्तश्तमं ॥३॥

पदार्थः — (त्यं) भयान् (किनकदत् ) वेदवाणिभिः (सुष्वाणः) स्तूयमानो स्ति । एवंभुतस्त्वं (द्युमन्तं ) दी सिम्ति (उत्तमं ) सर्वोत्कृष्टं (शुष्मं ) बलं (अद्विभिः ) स्वभी-यादरणीयशक्तिभिः (अभ्यर्ष) प्रापय ॥

पद्रश्चि——(त्वं) आप (किनिकदत्) वेदरूपी वाणियों द्वारा (सुष्वाणः) स्तूयमान हैं। (शुपन्तं) दीप्ति वाछा (उत्तमं) सबसे-भच्छे (शुष्मं) वळको (अद्विभिः) अपने आदरणीय शक्तियोंसं (अभ्यषं) प्राप्त कीजिये॥

भावार्थ - परमात्मा वेदवाणियों के द्वारा ज्ञानकर्षी बलका मदान करता है ॥३॥ इन्दुंर्हिन्वानो अर्षिति तिरो नाराण्यव्यया । हरिर्वाजमिकदत् ॥४॥

इंदुः । हिन्वानः । अर्षेति । तिरः । वाराणि । अव्यया । इरिः । वाजं । अचिकदत् ॥४॥

पदार्थः—( इन्दुः ) स्वयंत्रकाशः ( हिन्वानः) सर्वेत्रेरकः परमेश्वरः ( तिरः ) अज्ञानानि तिरस्कृत्य (वाराणि ) वरणी-यानि ( अन्वया ) नित्यज्ञानानि ( अर्षिति ) ददाति । ( हरिः) पापहारकः परमात्मा ज्ञानदानाय ( वाजं ) बल्रपूर्वकं ( अचि-कदत् ) अस्मानाह्वयति ॥

पदार्थ — (इंदुः) स्वयंपकाश (हिन्तानः) सर्वेपरक परमात्मा (तिरः) अज्ञानको तिरस्कार करके (वाराणि) वरण करने योग्य (अव्यया ) नित्यज्ञानोको (अर्षति) देता है। (हिरः) पूर्वेक्त परमेश्वर ज्ञान देनेके ळिये (वार्ष) वळपूर्वक (अविकदत्) आह्वान-करता है।

भावार्थ— इस मंत्रमें अज्ञानको निष्टत्त करके ईश्वरके सद्गुणोंके भारणका चपदेश किया गया है ॥४॥

इन्दो व्यव्यं मर्पसि वि श्रवांसि वि सौभंगा। वि वार्जान्त्सोम गोमंतः ॥५॥१३॥ इंदो इति । वि । अव्यं । अर्पसि । वि । श्रवांसि । वि । सौभंगा । वि । वार्जान् । सोम । गोऽमतः ॥५॥ पदार्थः — (इन्दो) सर्वेश्वर्यसम्पन्न ! (सोम) हे परमेश्वर ! ( अन्यं ) अन्ययं ( विश्ववांसि ) विशेषयशस्तथा (विसोभा। अधिकसामाग्यं तथा ( गोमतो वि वाजान् ) देश्वर्यवद्धिकबलं च ( न्यर्षिस ) त्वं ददासि ।

पदार्थ — (इंदो ) सबै व्ययसम्पन्न । (सोम) परपात्मन् ! (अब्यं) अव्यय (विश्ववांति ) विशेष यशको तथा (विसीमगा) विशेष सौभाग्यको और (गोमतो विवाजान्) ऐ वर्ष वाके विशेष सस्को (व्यवंति ) आप देते हैं॥

भावार्थ-परमात्मा सत्कर्मो द्वारा जिस पुरुषको अपने ऐश्वर्य-का पात्र समझता है, उसे अनस्त प्रकारके वक्र, सौभाग्य तथा यशका-प्रदान करता है ॥९॥

आ न इन्दो शत्िवन रुपिं गोमन्तमृश्विनम्। भरा सोम सहस्रिणम् ॥६॥ आ। नः। इदो इति । शतुऽग्विन । रुपिं। गोऽमतं। अश्विनं। भर्र । सोम । सहस्रिणं ॥६॥

पदार्थः—(इन्दो) सर्वेषकाशक परमात्मन् ! भवान् (शतिष्वनं) शतिवधशक्तिमतः तथा (गोमन्तं) ऐश्वर्थयुक्तं (अश्विनं) सर्वत्र व्यापकं (सहस्रिणं) सहस्रविधं (रियं) धनं (नः) अस्मभ्यं (आभर) देहि ॥

पदार्थ — (इन्दो) हे सर्वप्रकाशक परमात्मन्! आप ( श्वत-ग्विनं) सैकड़ों प्रकारकी शक्ति वाळें (गोमन्तं) तथा ऐन्वर्य सुक्त (अ- थिन ) सर्वत्र व्यापक (सहस्त्रिणं) इजारो प्रकारके (रसिं) धनको (नः) हमको (आभर) दीजिये॥

भावार्थ-परमात्मा सहस्रों प्रकारके ऐश्वरोंका प्रदान करने-वाका है ॥६॥

पर्वमानास् इन्दंबस्तिरः प्वित्रंमाशवः । इन्द्रं यामेभिराशत ॥७॥

पर्वमानासः । इदंवः । तिरः । पुवित्रं । आश्ववः । इद्रं । यामेभिः । आश्वत ॥७॥

पदार्थः—( पवमानासः ) पावकः ( इन्दवः ) सर्वेश्वर्य-सम्पन्नः ( आज्ञवः ) व्यापकः परमेश्वरः ( यामेभिः ) स्वकीया-नन्तर्शक्तिभिः ( तिरः ) अज्ञानानि तिरस्कृत्य ( पवित्रं ) पूतं ( इन्द्रं ) कर्मयोगिनं ( आज्ञात ) प्राप्नोति ।

पदार्थ — (पत्रमानासः) पवित्र करने वाळा तथा (इंदवः) सर्वेश्वर्य सम्पन्न और (आश्ववः) व्यापक परमात्मा (यामेभिः) अपनी अनन्त शक्तियों (तिरः) अज्ञानोंका तिरस्कार करके (पवित्रं) पवित्र (इन्द्रं) कर्भयोगीको (आश्वतः) प्राप्त होता है।।

भावार्थ-- भो पुरुष क्षानयोग वा कर्भयोग द्वारा अपने आर-को ईश्वरके ज्ञानका पात्र बनाते हैं, उन्हें परमात्मा अपने अनन्त गुणोंस प्राप्त होता है। अर्थात् यह परमात्माके सिखदादि अनेक गुणोंका स्नाम करता है। ।।।।।

कुषुहः । सोम्यः । रसंः । इंदुः । इंद्रांय । पूर्व्यः । आयुः । पवत । आयवे ॥८॥

पदार्थः—( ककुहः ) महान् (ककुइ इति महन्नामसुपिठं तम्" नि॰ ३।१।३।) (सोम्यः ) सौम्यस्वभावः (इन्दुः ) समस्तै-श्चयेयुक्तः ( आयुः ) सर्वनः ( रसः ) रसस्वरूपः ( पूर्व्यः ) अनादिः परमेश्वरः (आयव) सर्वत्रगन्तारं (इन्द्राय) कर्मयोगिनं ( पवते ) पवित्रयित ॥

पदार्थ- (कक्करः) महान् (सोम्यः) सौम्य स्वभाव (इन्दुः) सर्वेश्वर्थसम्पन्न (आधुः) सर्वेत्र गन्ता (रसः) रस स्वरूप (पूर्व्यः) अनादि परमात्मा (आयवे) सर्वत्र गति वाळे (इन्द्राय) कर्पयोगीको (पवते) पवित्र करता है।।

भावार्थ--इन्द्र शब्दके अर्थ यहां केवल कर्मयोगी नहीं, किन्तु कर्मयोगी, ज्ञानयोगी दोनों के हैं। तात्पर्य यह है, कि जो पुरुष कर्म वा ज्ञान-द्वारा परमात्माको जपलब्ध करना चाहते हैं, उनके छिये परमात्मा सदैव सुद्धभ है।।।।

> हिन्वन्ति सूर्मुस्रयः पर्वमानं मधुरचुतम् । अभि गिरा समस्वरत् ॥९॥

हिन्वंति । सूरं । उम्नयः । पर्वमानं । मृधुऽश्चतं । अभि ।

गिरा । सं । अखरम् ॥९॥

पदार्थः — ( उस्रयः ) ज्ञानिनोजनाः ( पवमानं ) पवि-तारं ( मधुरचुतं ) आभादवर्षकं ( सूरं ) परमात्मानं ( गिरा ) वेदवाग्भिः (समस्वरन्) स्तुतिं कुर्वन्तः (अभि हिन्वन्ति) परितः-साक्षारकुर्वन्ति ॥

पदार्थ—( उस्रयः ) ज्ञानी छोग ( पनमानं ) पित्र करने वाळे ( मधुरचुतं ) आनन्दकी दृष्टि करने वाळे ( सूरं ) परमात्माकी ( गिरा) वेदवाणियोंसे ( समस्वरन् ) स्तुति करते हुए ( अभिहिन्बन्ति ) सब ओरसे साक्षात्कार करते हैं ॥

भावार्थ—विद्वान कोग वेदवाणियों द्वारा पूर्वोक्त परमात्माकी-स्तुति करते हैं ॥९॥

अविता नो अजार्थः पूषा यामनियामनि । आ भक्षत्कन्यांसु नः ॥१०॥१६॥

अविता । नः । अजऽअंश्वः । पूषा । यामनिऽयामनि । आ । भक्षत् । कन्यांसु । नः ॥१०॥

पदार्थः—(अजाश्वः) नित्यधनवान् (पूषा) सर्वपालकः परमात्मा (नः) अस्माकं (अविता) पालको भवतु । (यामनियामनि) सर्वस्मिन्काले (कन्यासु) कमनीयपदार्थेषु (नः) अस्मान् (आ भक्षत्) गृह्वातु ॥

पदार्थ--(अजान्यः) नित्यपन वाळा (पूषा) सर्वपोषक परमात्मा (नः) इम छोगोंका (अविता) पाळन करने वाळा हो।(यामिन यामिन) सर्वदा (कन्यासु) कमनीय पदार्थोंमें (नः) इम छोगोंको (आभसत्) ग्रहण करे ।

भाव[र्थ--परमात्मा ईश्वरपरायण छोगोंके छिये सदैव कल्याण-कारी होता है।।१०॥ अयं सोमः कपूर्दिने घृतं न पंवते मधुं।

आ मंक्षत्कन्यांसु नः ॥११॥

अयं। सोर्मः। कृपर्दिने । घृतं। नः। पृत्ते । मर्धु। आ । भक्षत्। कन्यांसु। नः ॥११॥

पद्र्धिः—( अयं सोमः ) प्रागुक्तः परमेश्वरः (कपर्दिने ) कर्मयोगिने ( घृतं ) स्वप्रेम्णा ( मधु न ) मधुवत ( पवते ) मधुरयति । अथ च ( नः ) अस्मान् ( कन्यासु ) कमनीय-पदार्थेषु ( आमक्षत् ) गृह्णाति ॥

पदार्थ—(अयं सोपः) पूर्वोक्त परमात्मा (कपार्देने) कर्मयोगी-को (घृतं) अपने प्रेमसे (मधुन) मधुके समान (पवते) मधुर बनाता-है। और (नः) हम छोगोंको (कन्यासु) कमनीय पदार्थों में (आभक्षत्) ग्रहण करता है।

भावार्थ--परमात्मा कर्मयोगियोंको कमनीय पदार्थीका प्रदान करता है॥११॥

अयं तं आष्टणे सुतो घृतं न पंवते शुचि ।

आ भेक्षत्कन्यांसु नः ॥१२॥

अयं । ते । आष्टुणे । सुतः । घृतं । न । पृवृते । शुर्चि । आ । भक्षत् । कन्यांसु । नः ॥१२॥

पदार्थः—( आवृषे ) सर्वप्रकाशक परमात्मन् ! ( अयं ) असौ ( सुतः ) संस्कृतः ( ते ) भवतः (शुचि ) शुद्धः स्वभावः

(धृतं न ) स्नेह इय (पवते ) पवित्रयति। अथच (नः ) अस्मान्

(कन्यासु) करुयाणकारिगुणेषु ( आभक्षत् ) गृह्णाति ॥

पदार्थ — (अपं) हे सर्वपकाशक परमात्मन्! (अपं) यह (सुतः) संस्कृत (ते) आपका (शुचि) शुद्ध स्वभाव (शुनं न) स्नेहकी तरह (पवते) पवित्र करता है। और (नः) हम छोगोंको (कन्यासु) अपने कल्याणकारक गुणोमं (आभक्षत्) ब्रहण करता है।

भावार्थ--जो लोग परमात्मसुखोपळाडेथके लिये सत्कर्म करते हैं, उन्हें परमात्मा मंगलमय बनाता है ॥१२॥

वाचो जन्तुः कंवीनां पर्वस्व सोम धारंया ।

देवेषु रत्नधा असि ॥१३॥

वृाचः । ज़ंतुः । कृवीनां । पर्वस्व । सोम् । धारया । देवेषु । रत्नऽधाः । आसि ॥१३॥

पदार्थः --( सोम ) हे जगदीश! (कवीनां) कविवराणां-मध्ये त्वं ( वाचोजन्तुः ) वेदयाणीजनकासि । अथ च ( देवेषु )

नध्य त्व ( वाचाजन्तुः ) वदवाणाजनकासि । अथ स ( द्वषु ) विद्यक्ष्यः ( रक्षधा आसि ) विद्यारत्ने धारयसि । एवंभृतस्त्वं ( धारया ) स्वकीयसुधामय्यावृष्ट्या ( पवस्व ) पुनीहि ॥

पदार्थ-(सोम) हे परमात्मन्! (कवीनां) कवियोंके मध्यमें आप (बाचां जन्तुः) वेदवाणियोंके उत्पादक हैं। और (देवेषु) विदानोंको (स्त्रधा असि) विद्यारूप स्त्रधारण कराते हैं। ऐसे आप (धारया) अपनी सुधामयी दृष्टिसे (पदस्त्र) पवित्र करिये॥

भावार्थे—परमात्मा ही वस्तुतः आदिकवि है। उसकी कवित्व शक्तिका अनुकरण करके अन्य कवियोंन अपने अपने भावोंको प्रकट किया है।।१३॥ आ कुलेशेषु धावति ख्येनो वर्मु वि गोहते।

अभि द्रोणा कनिकदत् ॥१८॥

आ । कुळरोषु । धावति । स्येनः । वर्षे । वि । गाहते । अभि । द्रोणां । कनिकदत् ।।१४॥

पदार्थः — जगत्पूज्य परमात्मन् ! ( दयेनः ) यथा विद्युत् ( वर्म ) विग्रहितदस्तु ( विगाहते ) अवगाहते । तथा (अभिद्रोणा) प्रतिविग्रहवहरतुनोऽभिमुखं ( किनकदत् ) सराब्दं प्राप्तोति । इत्थं ( कलशेषु ) प्रत्येकस्थानेषु ( आधावति ) भवान् विराजितो भवति ॥

पद्धि—— हे परमात्मत् ! ( हयेनः ) जैसे विद्युत् वर्ष) विग्रहवत् वस्तुका ( विगाहते ) अवगीं की करती है, और (अभिद्रोणा ) प्रत्येक विग्रहवद्दस्तुके अभिग्रुख (किनक्रद्त्त्) शब्दायमान होकर प्राप्त होती है, इस प्रकार (कलशेषु ) प्रत्येक स्थानमें (आधावति ) आप विराजमान होते हैं।।

भावार्थ--विद्युत् निराकार होकर भी सबसे तेजस्वी, ओजस्वी और शब्दायमान है। इसी प्रकार निराकार परमात्मा तेजस्वी ओजस्वी तथा शब्दयोनि होकर विराजमान है। यहाँ विद्युत्का दृष्टान्त अत्यन्त बळ और निराकारके अभिनायसे है। किसी और अभिनायसे नहीं ॥१४॥

परि प्र साम ते रसोऽसंजि कुछशे छुतः । श्येनो न तको अर्षति ॥१५॥१५॥ परि । प्र । सोम् । ते । रसंः । असंजि । कुछशे । सुतः । श्येनः । न । तक्तः । अर्षति ॥१५॥ पदार्थः—(साम) हे जगन्नियन्तः ! ( दयेनान) यथा विद्युद् ( अर्षति ) सर्वत्र गच्छति, तथा ( ते ) भवतः ( सुतः ) खयंसिद्धः ( तक्तः ) सर्वगः (रसः) आनन्दः (पिरे) सर्वतः (कल्रह्मे) पूतान्तःकरणेषु ( प्राप्तर्जि ) स्थिरोभवति ॥

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन ! (इयेनोन) जैसे विद्युत् (अर्पति) सर्वत्र गपन करती है, तथा (ते) आपका (सुतः) स्वतःसिद्ध (तक्तः) सर्वत्र गपनकीळ (रसः) आनन्द (पिर) चारो ओर (कळशे) पिवत्र-अन्तःकरणोंमें (पासार्जि) स्थिर होता है।।

भावार्थ--जिस पकार परमात्मा सर्वत्र व्यापक है, इसी प्रकार उसके आनन्दादि गुण भी सर्वत्र व्यापक हैं।।१५॥

पर्वस्व सोम मृन्दयुन्निन्द्राय मर्धुमत्तमः ॥१६॥ पर्वस्व । सोम् । मृदयन् । इंद्राय क्रमर्धुमत्ऽतमः ॥१६॥

पदार्थः--(सोम) जगज्जनक परमात्मन् ! त्वम् (मधुम-त्तमः) अत्यानन्दमयोप्ति । अतः (मंदयन्) आनन्दयन् (इन्द्राय) उद्योगिनं (पवस्व) मंगलमयभावैः पवित्रय ॥

पदार्थ—( सोप ) हे परमात्मन ! आप ( मधुमन्तम: ) अत्यन्त-आनन्दमय हैं, अत: (मंदयन्) आनन्दित करते हुए (इन्द्राय) उद्योगीके-लिये ( पत्रस्त ) मंगलमय भार्बोस पवित्र करिये ॥

भावार्थ--- उद्योगी प्रुरुपको परमात्मा उत्साहित करके पवित्र करता है ॥१६॥

असृप्रन्देववीतये वाजयन्तो रथां इव ॥१७॥ असृप्रन् । देवऽवीतये । वाजऽयंतः । रथाःऽइव ॥१७॥ पदार्थः—( देववीतये ) देवमार्गावासये (वाजयंतः ) बलवन्तः (रथा इव) रथवत् उद्योगिनः ( अस्प्रन् ) विरच्यन्ते ॥

पदार्थ---(देवनीतये) देवमार्गकी माप्तिके छिये (वाजयंतः) बळ वाळे (रथा इव) रथोंकी तरह ख्योगी छोग (अस्टबन) रचे जाते हैं।।

भावार्थ — "आत्मानं रथिनं विद्धि दारीरं रथमेवतु" कड. १।२।३। इस वाक्यमें जैसे द्यारिको रथ बनाया है, इसी प्रकार यहां-भी रथका दृष्टान्त है। तात्पर्य यह है, कि जिन पुरुषोंके द्यारी को हढ़ होते हैं, वा यों कहो कि परमात्मा पूर्वकर्मानुसार जिन पुरुषोंके द्यारीको हढ़ बनाता है, वे कर्मयोगके लिये अल्यन्त खपयोगी होते हैं।।१७॥

ते सुतासी मृदिन्तमाः धुका वायुर्मसृक्षत ॥१८॥ ते । सुतासी मृदिन्दर्तमाः । शुकाः।वायु । असृक्षत् ॥१८॥

पदार्थः—(ते) भवतः (स्रुतासः ) संस्कृताः (मदिन्तमाः) अमोदजनकाः (शुक्राः) स्वभावाः (वायुं) कर्भयोगिनं (अस्रक्षत) उत्पादयन्ति ॥

पद्र्यि——(ते) तुम्हारे (सुतासः) संस्कृत (मदिन्तमाः) आह्याद-जनक (शुक्राः) स्वभाव (वायुं) कर्मयोगीको (अस्रुक्षत) उत्पन्न करते हैं ॥

भावार्थ--तात्पर्ययह है, कि जिसको परमात्मा उत्तम शिछ देता है, वही कर्मयांगी बनता है, अन्य नहीं ॥१८॥

> श्राव्णां तुन्नो अभिष्टुंतः पृवित्रं सोम गच्छिसि । दर्धत्स्तोत्रे सुवीर्थम् ॥१९॥

ब्राब्णां । तुत्रः । अभिऽस्तुंतः । पुवित्रं । सोम् । गुच्छित्ति । दर्धत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्थं ॥१९॥

पदार्थः -- ( ग्राव्णा ) जिज्ञासुभिः ( तुन्नः ) आविर्भृत-स्तथा ( अभिष्टुतः ) सर्वथा स्तुतः ( सोम ) हे जगदीश ! भवान् ( पवित्रं ) पूर्वोक्तानां कर्मयोगिनामन्तः करणानि ( गच्छासि ) प्राप्तोति । अथ च (स्तोत्रे ) उक्तस्तोतुभ्यस्त्रम् ( सुवीर्ये ) सुबलं ( दधत ) उत्पादयसि ॥

पद्धि--(ग्राब्णा) जिज्ञासुओं से (दुन्नः) आविमीवको मास-हुए तथा (अभिष्टुतः) सब मकारसे स्तुति किये हुए (सोप) हे परमा-त्मन्! आप (पवित्रं) उनके पवित्र अन्तःकरणोंको (गच्छसि ) स्मप्त-होते हैं। और (स्तोत्रे) उक्त स्तोता छोगोंके क्रिये आप (सुवीर्यं) सुन्दर बळको (दधत्) उत्पन्न करते हैं॥

भावार्थ- ज्यासक छोगोंसे उपासना किया हुमा परमात्मा जनके लिये ग्रन्दर बलका मदान करता है ॥१९॥

> एप तुत्रो अभिष्ठुंतः पवित्रमितं गाहते । रक्षोहा वारमध्ययम् ॥२०॥१६॥

षुषः । तुन्नः। अभिऽस्तुंतः। पृवित्रं। अति । गाहृते ।रुक्षःऽहा। वारं । अन्ययं ॥२०॥

पदार्थः—( एषः ) पूर्वोक्तः परमात्मा ( तुझः ) योऽज्ञा-निनृत्याऽऽविभृतस्तथा ( अभिष्टुतः) सर्वथा स्तुतः स जगदीश्वगः ( पवित्रं ) शुद्धान्तःकरणं ( अतिगाहते ) प्रकाशितं करोति । अथ- च (ग्क्षोहा ) दुष्टनाशकस्तथा ( अव्ययं ) अविनाशी परमा-त्मास्ति तथा ( वारं ) भजनीयश्च ॥

पद्रिय——( एषः ) उक्त परमातमा (तुन्नः ) जो अज्ञाननिष्टिति-द्वारा आविभावको प्राप्त हुआ है, और (अभिष्टुतः) सब प्रकारसे स्तुति किया गया है, वह (पवित्रं ) पवित्र अन्तःकरणको (अति गाहते ) प्रका-श्चित करता है। और (स्क्षोहा ) दृष्टोंका विधातक तथा (अव्ययं ) अविनाशी और (वार ) भजनीय है॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माके दण्डदातृत्व और अविनाशि-त्वादि धर्मोका कथन किया गया है।।२०॥

> यदन्ति यर्च दूर्के भयं विन्दति मामिह । पर्वमान् वि तर्जाहि ॥२१॥

यत् । अंति । यत् । चु । दूर्के । भयं । विंदति । मां । इह । पर्वमान । वि । तत् । जिह ॥२१॥

पदार्थः—(पवमान) सर्वपवित्रयितः परमात्मन्! (मामिह) मामिसन्संसारे (यत् भयं ) यित्कमिप भयं (विंदिति) प्राप्तं वर्तते (च) अथ च (यत्) यिद्धां (अंति) सिक्षकटं वर्तते तथा (दूरके) दूरमस्ति (तत्) तान् (विजिहि) सर्वथा नाशय॥

पद्धि—(पवमान) सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन् ! आप (मामिह) ग्रुमको इसं संसारमें (यद्) जो (भयं) भय (विंदति) माप्त है (च) और (यद्) जो विद्र (अंति) मेरे समीप तथा (द्रके) द्रहें (तत्) उनको (विज्ञहि) सर्वथा नाग्न करें।। 908

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्वासे भय और विघ्रोंके नाच करने-की पार्थना की गई है।।२९॥

पर्वमानः सो अद्य नेः पृवित्रेण विचेर्षणिः । यः पोता स पुनात नः ॥२२॥

पर्वमानः । सः । अद्य । नुः । पृवित्रेण । विचर्षणिः । यः ।

पोता । सः । पुनातु । नः ॥२२॥

पदार्थः—(सः) स परमात्मा (नः) अस्माकं (पवमानः) पवित्रयिता तथा (विचर्षणिः) सकलद्रष्टास्ति । अथच (पवित्रेण) स्वकीयपवित्रधर्मेण (यः) य ईव्वरः (पोता) सकलपावकोस्ति (सः) असौ जगज्जनकः परमेश्वरः (नः) अस्मान् (अद्य पुनातु) अदीव पवित्रयतु ॥

पदार्थ — (सः) वह परमात्मा (नः) हम छोगोंको (पवमानः) पवित्र करने वाळा तथा (विचर्षाणः) सर्वद्रष्टा है, और (पिक्रिण) अपने पवित्र धर्मोंस (यः) जो (पोता) सवको पवित्र करने बाळा है (सः) वह (नः) हमको (अद्य ) अव (पुनातु) पवित्र करे ॥

भावार्थ — इस मंत्रमें इस भपूर्वताका उपदेश किया गया है, कि उपासनाकार्के उपासक अपनी पवित्रताका अनुसन्धान करे। और उस-की न्युनता देख कर उसकी याचनापरमेश्वरसे अवस्थमेव करे।।२२॥

> यत्ते प्वित्रमृर्विष्यमे वितंतम्नतरा । बह्य तेनं पुनीहि नः ॥२३॥

यत् । ते । पुवित्रं । अर्विषि । अग्ने । विऽत्तंतं । अंतः । आ । ब्रह्मं । तेनं । पुनीह्वि । नः ॥२३॥

पदार्थः—( असे ) ज्ञानस्वरूप जगन्नियन्तः ! ( यत ) यानि ( ते अन्तः ) त्विये ( पवित्रं ) शुद्धानि ( आविततं ) विस्तृतानि ( अविषि ) ज्योतीषि ( तेन ) तैः ( ब्रह्म ) हे परमेश्वर ! ( नः ) अस्मान् ( पुनीहि ) पवित्रय ॥

पद्धि—(भग्ने) हे ज्ञानखरूप परमात्मन्! (यत्) जो (ते अन्तः) तुपमें (पित्रं) पित्रं ) पित्रं (आविततं) बिस्तृत (आर्विभि) स्योतियें हैं,- (तेन) इनसे (ब्रह्म) हे परमात्मन् ! (नः) हम छोगोंको (धुनीहि) पित्रं करिये ॥

भावार्थ - ब्रह्म शब्दके अर्थ यहां परमात्माके हैं। सायणाचार्यने इसके अर्थ शरीरके किये हैं, जो कि वेदाशयसे सर्वथा विरुद्ध है ॥२३॥

यत्ते पवित्रंमर्चिवदमे तेन पुनीहि नः।

ब्रह्मसवैः पुनीहि नः ॥२४॥

यत् । ते । प्वित्रं । अर्चिऽवत् । अग्ने । तेनं । पुनीहि । नः । ब्रह्मऽसवैः । पुनीहि । नः ॥२४॥

पदार्थः — ( अमे ) ज्ञानस्त्ररूप परमात्मन ! ( ते ) तव ( यत ) बत ( पावित्रं ) पूतं ( अर्चिवत ) सुर्यादिषु तेजोस्ति ( तेन ) तेन तेजसा ( नः ) अरमान् (पुनीहि) पवित्रय । तथा (ब्रह्मसँवैः) स्वीयब्रह्मभावेन (नः) अरमान् ( पुनीहि ) पावित्रय ॥ पद्र्यि—(अप्रे) है ज्ञानस्वरूप परमात्मन्! (ते) आपका (यत्) जो (पिनत्रं पितत्र (आर्चिनत्) सूर्यादिकों में तेज है (तेन) उससे (नः) इम छोगोंको (पुनीहि) पिनत्र करिये। तथा (ब्रह्मसनैः) अपने ब्रह्म भावसे (नः) इम छोगोंको (पुनीहि) पिनत्र करिये।।

भावार्थ--परमात्मा सूर्यादि सब दिव्य पदार्थीका प्रकाशक है, और उसकि प्रकाशसे प्रकाशित होकर सब तेजोमय प्रतीत होतेहैं ॥२४॥

डभाभ्यां देव सवितः पुवित्रंण सुवेनं च । मां पुनीहि विश्वतंः ॥२५॥१७॥

डुभाभ्यां । देव । सावितारीति । पवित्रेण । सुवेन । चु । मां । पुनीहि । विश्वतः ॥२५॥

पदार्थः—( देव ) प्रशंसनीयगुण परमात्मन्! (सिवतः) हे-सर्वजनक! त्वम् ( उभाभ्यां ) ज्ञानयोगकर्मयोगाभ्यां (मां ) मां ( विश्वतः ) परितः ( पुनीहि, पवित्रय। (च) अथच (पवित्रेण) शुद्धेन ( सर्वन ) ब्रह्मभावेन मां पवित्रय॥

पदार्थ — (देव ) दिच्यगुणसम्पन्न परमात्मन् ! (सिंदतः) हे सर्वोत्पादक ! आप (छभाभ्यां) ज्ञानयोग तथा कर्मयोग द्वारा (मां) सुझको (विश्वतः) सब ओरसे (पुनीहि) पवित्र करिये (च ) और (पिंदेतेण) पवित्र (सेवेन) ब्रह्मभावसे सुझे पवित्र करिये ।।

भावार्थ- जो छोग अपनेम ज्ञानयोग और कर्पयोगकी न्यूनता समझते हैं, वे परपात्मासे ज्ञानयोग तथा कर्पयोगकी पार्थना करें॥२५॥

त्रिभिष्ट्वं देव सवित्र्विर्षिष्टैः सोम धार्मभिः । अमे दक्षेः पुनीहि नः ॥२६॥ त्रिऽभिः। त्वं । <u>देव । सवितः । वींपंष्ठैः । सोम</u> । धार्मऽभिः । अमे । दक्षैः । पुनीहि । नः ॥ १६॥ १

पदार्थः—( अमे ) ज्ञानस्वरूप परमात्मन् ! ( सवितः ) हे सर्वोत्पादक ! ( देव ) दिव्यगुणसम्पन्न परमेश्वर ! ( त्वम् ) त्वम् ( त्रिमिः ) त्रिमिः ( धामिः ) शरीरैः ( विषिष्ठैः ) श्रेष्ठै-स्तथा ( दक्षैः ) दक्षतायुक्तैः ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( नः ) अस्मान् ( पुनीहि ) पवित्रय ॥

पद्धि ....(सोम) परपात्मन्! (अप्ने) हे ज्ञानस्वरूप ! ( सवितः ) हे सर्वोत्पादक ! ( देव ) हे दिन्यगुणसम्पन्न परमात्मन् ! ( त्वं ) आप ( त्रिभिः ) तीन ( धामभिः ) शरीरोसे (विषिष्ठैः) जो श्रेष्ट हैं, तथा (दसैः) दक्षतायुक्त हैं, जनसे ( नः ) हम छोगोंको (पुनीहि) पवित्र कारिये ॥

भावार्थ — इस मंत्रमें स्हम, स्यूळ, और कारण इन तीनों शरीरों-के शुद्धिकी प्रार्थना है। प्रळयकाळमें जीवात्मा जब प्रकृतिळीन होकर रहता-है, उसका नाम कारणशरीर है। तथा जिसके द्वारा जन्मान्तरको पाप्त-होता है, उसका नाम सहभग्नरीर है। और तीसरा स्यूळशरीर है। इन तीनों शरीरोंकी पवित्रताका उपदेश यहां किया गया है। १२६।।

पुनन्तु मां देवजनाः पुनन्तु वसेवो धिया । विश्वे देवाः पुनीत मा जात्तेवेदः पुनीहि मां ॥२७॥ पुनंतुं । मां । देवऽजनाः । पुनंतुं । वसेवः । धिया । विश्वे । देवाः । पुनीत । मा । जात्तेऽवेदः । पुनीहि । मा ॥२७॥ पदार्थः—(देवजनाः) विद्यजनाः (मां) मामुपदेशेन ( पुनन्तु ) पवित्रयन्तु ( बसवः ) नैष्ठिका ब्रह्मचारिणः (धिया) स्वीयशुभवुद्धा (पुनन्तु) पवित्रयन्तु (विश्वे देवाः ) हे विद्वांसः ! (मां) मां (पुनीत ) यूयं पवित्रयत । तथा ( जातवेदः ) हे जगदीश्वर ! (मां) मां (पुनीहि ) पवित्रय ॥

पद्र्थि—(देवजनाः) विद्वाम् जन (कां) मुझको उपदेशद्वारा (पुनंतु) पवित्र करें। (वसवः) नैष्टिक ब्रह्मचारीमण (क्षिया)
अपनी शुभवृद्धि द्वारा (पुनन्तु) पवित्र करें। विश्वदेवाः) हे विद्वानों।
(मां) मुझको आप छोग (पुनीतः) पवित्र करें। तथा (जातवेदः) हे
परमातमन्! (मां) मुझको (पुनीहि) पवित्र करिये।

भावार्थ - इस मंत्रमें परमात्मानें विद्वानों के उपदेशों द्वारा पवित्रता-का उपदेश दिया है, कि हे जीवो! तुम अपने विद्वानों से तथा ब्रह्मचारि-गणोंसे सदैव सद्वुद्धिका ब्रह्म किया करो।।१७।।

प्र प्यायस्त्र प्र स्यन्दस्त सोम् विश्वेभिर्धार्भः । देवेभ्यं उत्तमं हुविः ॥२८॥

प्र । प्यायस्त्र । प्र । स्यंदस्त्र । सोर्म । विश्वेभिः । अंशुऽभिः । देवेभ्यः । उत्पत्तमं । हविः ॥२८॥

पदार्थः—(मोम) हे परमात्मन् ! त्वम (प्रप्यायस्व) मां वर्डय। तथा (विश्वेभिरंशुभिः) स्वीयसम्पूर्णभावेर्द्रवीभुय (प्रस्यन्दस्व) कृपालुभेव । तथा (देवेम्यः ) विद्यस्यः (उत्तमं हविः ) सर्वो-त्तमदानरूपभावान् प्रदेहि ॥

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन् ! आप (प्रत्यायस्त्र) इमको हाद्धे-युक्त करें । तथा (विश्वेभिरंश्वभि: ) अपने सम्पूर्ण भावोंसे द्वीभूत होकर (प्रस्यन्दस्व ) कुपायुक्त हों । तथा (देवेम्पः ) विद्वानोंके क्रिये ( उपमं हवि: ) उत्तम दान रूपा भावोंका मदान करें ॥

भावार्थ--परमात्मा ही एकमात्र हिसका कारण है। वह अपने

उप प्रियं पनिप्रतं युवानमाहुतीवृधेम् ।

अर्गनम विश्रंतो नर्मः ॥२९॥

उप । प्रियं । पनिप्रतं । युवनि । आहुतिऽवृधं । अर्गन्म । विश्रेतः । नर्मः ॥२९॥

पद्यर्थः—( भियं ) सर्वानन्ददायकं (पानिप्नतं ) वेदादि-राज्दरादयाविभावकं ( युवानं ) सदैकरसं (आहुतीवृधं ) प्रकृत्या-महान्तं परमात्मानं ( नमः ) नम्नतादिभावान् ( विभ्रतः ) धार-यन्तो वयं ( उपागन्म ) प्राप्तुमः ॥

पदार्थे—(भियं) सबको मसन्न करने वाळे (पनिमतं) वेदादि-शब्दराशिके आविभीवक (युवानं) सदा एकरस ( आहुतीद्वधं) जो अपनी मकृतिरूपी आहुतिसे बृहत् हैं, उक्त गुणसम्पन्न परमात्माको (नमः) नम्रतादिभावोंको (विश्रतः) धारण करते हुए इम छोग (उपागन्म) माप्त हों॥

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्मा नम्नतादि भावोंका उपदेश-करता है, कि हे मनुष्या ! तुम नम्रतादि भावोंको धारण करते हुए, उक्त-मकारकी मार्थनाओं से मुझको माप्त हो ॥ २९ ॥

> अलाय्यस्य पर्श्वर्ननाश् तमा पंवस्व देव सोम । आखुं चिदेव देव सोम ॥३०॥

अलाय्यस्य । पुरुशुः । नुनाशु । तं । आ । पुवस्त्र । देव । सोम । आखुं । चित् । एव । देव । सोम ॥३०॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! ( देव ) हे दिव्यगुण-युक्त ! ( अलाय्यस्य ) सर्वत्र व्याप्तशत्रोर्थत् ( परशुः ) अस्रं ( तं ) तत् ( आखुंचित् ) सर्वधातकमस्रं ( ननाश ) नाशय । ( देव ) हे परमात्मन् ! ( आपवस्य ) मां पवित्रय ।

पद्र्शि—(सोम) हे परमात्मन्! (देव) दिव्यगुणसम्पन्न! (अळाव्यस्य) सर्वेत्र व्याप्त शत्रुका जो (परग्रुः) अस्त्र है (तं) उस (आसंचित्) सर्वेद्यातक अस्त्रको (ननाश) नाश करिये। (देव) है-परमात्मन्! (आपवस्व) आप मुझको पवित्र करें॥

भावार्थ परमात्मा जिनमें, दैवी सम्पत्तिके गुण समझता है, उनको दृद्धियुक्त करता है, और जिनमें आसुरी भावके अवगुण देखता है, उनका नाग्न करता है ॥३०॥

यः पावमानीर्ध्येत्यृषिभिः सम्भृतं रसंम् । सर्वे स पूतमंश्राति स्वदितं मातृरिश्वंना ॥३१॥ यः । पावमानीः । अधिऽपीतं । ऋषिऽभिः । संऽभृतं । रसं । सर्वे । सः । पूतं । अश्नाति । स्वदितं । मातरिश्वंना ॥३१॥

पदार्थः -- (यः) योजनः (पावमानीः) परमेश्वरस्तुति-रूपा ऋचः (अध्येति) पठिति (सः) स पुरुषः (ऋषिभिः) मन्त्रद्रष्ट्रिभिः (संभृतं) स्पष्टीकृतं (रसं) ब्रह्मानन्दं (अ- इताति ) मुनिक्ति " रसोवैसः, रसंहोवायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति" इति तै.२७ । अथ च ( सर्व ) सम्पूर्ण ( मातिरिश्वना स्विदितं ) वायुना स्वाद्कृतं (पूर्वं ) शुद्धं पदार्थमदनाति ॥

पदार्थे—(यः) जो जन (पावमानीः) परमेश्वरस्तुतिरूपऋषाओंको ('अध्येति) पढ़ता है (सः) वह (ऋषिभिः) मन्त्रद्रष्टाओंसे (संभ्रंत) स्पष्ट किया हुआ (रसं) ब्रह्मानन्दको (अवनाति) भोगता है। और (सर्व) सम्पूर्ण (मातिरश्वना स्वदितं) बायुसे स्वाद्कृत (पूत) पवित्र पदार्थोंको (अवनाति) भोगता है।

भावार्थ- जो छोग परमात्माके पवित्र गुणोंका सहारा छेते हैं, वे ब्रह्मानन्द रसका पान करते हैं। और उनके छिये वायुके पवित्रिक्तिये हुए पदार्थ, मधुर रसोंके प्रदाता होते हैं। तात्पर्थ यह है, कि बायु फर्छोंमें एक प्रकारका माधुर्य उत्पन्न करता है। उसे माधुर्यके भोक्ता पुण्यात्मा ही हो सकते हैं, अन्य नहीं ॥११॥

पावमानीयों अध्येत्यृषिभिः सम्भेतं रसम् ।

तस्मे सरंस्वती दुहे क्षीरं सर्पिर्भष्ट्कम् ॥३२॥१८॥३॥ पावमानीः । यः । अधिऽएति । ऋषिऽभिः । संऽभृतं । रसं । तस्मे । सरंस्वती । दुहे । क्षीरं । सर्पिः। मर्धः। उद्कं॥३२॥

पदार्थः—( यः ) यो जनः (पात्रमानीः) जगदीश्वरस्तवन-रूपा ऋचः ( अध्येति ) अधीते ( तस्मै ) तस्मै ( ऋषिभिः ) मंत्रदर्शिभिः ( सम्भृतं ) सम्पादितं ( रसं ) रसं तथा ( क्षीरं-सर्पिर्भधूदकं) दुग्धघृतजलानि (सरस्वती) ब्रह्मविद्या (दुहे) दोषि॥

पद्धि-(पः) जो जन ( पात्रपानीः ) परमेश्वरस्तुतिरूव ऋषा-भोंको (अध्येति) पढ़ता है (तस्मै) उसके लिये ( ऋषिमिः ) मंत्रद्रष्टाओंसे (सम्प्रतं) स्पर्धाकृत (रसं) रसका और (क्षीरं सर्पिर्मपूदकम्) द्व, घी, षषु, और जळका (सरस्वती) ब्रह्मविद्या (दुई) दोइन करती है।।

भावार्थ — जो छोग परमात्माके श्वरणागत होते हैं, उनके छिये मानो (सरस्वती) ब्रह्मविद्या स्वयं दुहने वाकी वन कर दूध, घी, मधु और नाना प्रकारके रसोंका दोहन करती है। वा यों कहो, कि माताके-समान (सरस्वती) विद्या नाना प्रकारके रसोंको अपने विज्ञानमय-स्तनोंसे पान कराती है। । ३२।।

> इति सप्तषष्ठितमं मूक्तमष्टादशीवर्गश्च समाप्तः ॥ यह ६७ वां सुक्त और १८ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथदशर्चस्याष्ट्षष्ठितमस्य सूक्तस्य-१-१० वत्सप्रिभीलन्दन ऋषिः॥पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः--१,३,६,७ निचृज्जगती। २,४,५,९ जगती। ८ विराङ्जगती। १० त्रिष्ठप्॥ स्वरः--१--९ निषदः॥ १० धैवतः॥

> अथेश्वरीपासकानां विदुषां गुणा वर्ण्यन्ते ॥ अव ईश्वरके उपासकोंके गुणवर्णन करते हैं ॥

प्रदेवमच्छा मधुंमन्त् इन्द्वोऽसिष्यदन्त् गाव आ न धेनवंः। बर्हिषदो वचनावन्त् ऊर्धाभःपरिस्ततंमुसियां निर्णिजं धिरे।ः॥ प्र । देवं । अच्छं । मधुंऽमंतः । इंदंवः । असिंस्यदंत । गार्वः । आन । धेनर्वः । बर्हिऽसर्दः । वृच्नाऽवंतः । ऊर्घऽभिः। परिऽस्रुतं । उस्रियाः । निःऽनिजं । धिरे ॥ १ ॥

पदार्थः—(इंदवः) विद्यांसः ( मधुमंतः ) मधुरोपदेशवन्तः (देतं) परमात्मानं (अव्छ) प्रति (प्राप्तिष्यदंत ) नम्रतयोपगच्छ-नित । (गावोधेनवो न) यथा प्रकाशिका वाण्यः (वचनावन्तः) सदुपदेशवत्यः (बिह्विदः) प्रतिष्ठिताः (ऊधाभः) ज्ञानामृतधारिण्यः ( उस्त्रियाः ) दीतिमत्यः ( परिश्रुतं ) व्याप्तशीलं ( निर्णिजं ) शुद्धज्ञानं ( आधिरे ) दधित तथोक्तः विद्यांसोज्ञानं धारयन्ति ॥

पद्धि—( इंदवः) परम विद्वान् ( मधुमंतः ) मौदे उपदेशों बाले (देवं) परमात्माके ( अच्छ ) मित ( मासिष्यदंत ) नम्रीभूत हो कर जाते. हैं । (गावोधेनवोन ) जैसे प्रकाश करने वालीं वाणियें ( वचनावन्तः ) सदुपदेश वालीं ( बहिंपदः ) मितिष्ठा वालीं ( अधिभः ) ज्ञानरूपी असृतको धारण करने वालीं ( उस्त्रियाः ) सुदीति वालीं ( परिसुतं ) व्याप्तशील ( निर्णिं ) शुद्ध ज्ञानको ( आधिरे ) धारण करातीं हैं, इसी प्रकार उक्त विद्वान ज्ञानको धारण कराते हैं ॥

भवार्थ--परमात्वाके मार्गका उपदेश करने वाळे विद्वान, नाम्धेनु के समान सब् ज्ञानका उपदेश करते हैं। जिस प्रकार सद्दाणी सब्ज्ञानको उत्पन्न करती है, इसी प्रकार सम्यम्बाता विद्वान् सत्का उपदेश करके सचे ज्ञानका उपदेश करते हैं।। १।।

स रोरुवद्भि पूर्वी अचिक्रददुपारुहीः श्रुथयेन्त्स्वादते हिरीः। तिरः पृवित्रं परियन्तुरु ज्ञयो नि शर्याणि दधते देव आवरंमाश सः । रोरुवत् । अभि । पूर्वीः । अचिक्रदत् । उपऽआ्रारुहीः। श्रथयंत् । स्वाद्ते । हिरः । पित्रं । पृवित्रं । पृरिज्यत् । उरु । ज्रयः । नि । शर्याणि । द्घते । देवः। आ । वरं ॥ शा

पदार्थः—(हिरः) अपगुणापहारकः ( उपारुहः ) उन्नति-शीलः ( सः ) पूर्वोक्ते।विद्व न् ( रेग्ठवत् ) बलपूर्वकमुपीदशन् तथा (श्रथयन्) सत्यासत्यं विभेदयन् जिज्ञासुं (स्वादते) संस्करोति । अथच ( पूर्वाः ) अनादिभिद्धपरमेश्वरस्तुर्ति ( अभ्यचिकदत् ) विशालयति । तथा ( देवः ) दिव्यगुणो विद्वान् ( शर्याणि ) अज्ञानानि ( तिरः ) तिरष्कृत्य ( पवित्रं ) शुद्धज्ञानं (परियन्) प्रकाशयन् ( उरु ) महान्तं ( ज्रयः ) कर्मयोगिनं (निद्धते ) धारयति । अथ च ( वरं ) वरणीयपदार्थं ( आ ) आद्धते आद्द्यतीतियावत् ॥

पद्गिं — (हरिः) दुर्गुण दूर करने वाळा (खपारुः) उद्मातिशीळ (सः) पूर्वोक्त विद्वान् (रोरुवत् ) वळपूर्वेक उपदेश करता हुआ, तथा (अधयम्) सत्यानृतका विभेद करता हुआ, जिज्ञासुको (स्वादते ) संस्कारी बनाताहै। और (पूर्वाः ) अनादिसिख परमात्माकी स्तृतिको (अध्याचिक्रदत्) विश्वाळ करता है। और (देवः ) दिच्यगुणयुक्त विद्वान् (शर्याणि ) अज्ञानोंका (तिरः। तिरस्कार करके (पवित्रं ) पवित्र ज्ञानको (परियन्) प्रकाश करते हुए (छक) बढ़े (ज्ञयः) कर्मयोगीको (निद्धते ) भारणकराता है। तथा (वरं) वरणीय पदार्थको (आ) (आद्धते ) देता है।।

भावार्थ --सदुपदेश द्वारा अझानोंको निष्टत्त करना पूर्ण विद्वान्-का ही काम है। पूर्ण विद्वान्के उपदेशसे मनुष्य झानी और विझानी बन-कर मनुष्यजन्मके फछको उपस्रष्ण करता है।।२॥ वियो मुमे युम्यां संयुती मदेः साकंवृधा पर्यसा पिन्वदक्षिता।
मही अपारे रजसी विवेविदंदिभ्वजन्निक्षितं पाज आ देदे ॥३॥
वि । यः । मुमे । युम्यां । संयुती इति संऽयुती । मदः ।
साकंऽवृधां । पर्यसा । पिन्वत् । अक्षिता ।
मही इति । अपारे । इति । रजसी इति विऽवेविदत् ।
अभिऽवजन् । अक्षितं । पाजः । आ। दुरे ॥

पदार्थः—(यो मदः) योद्यानन्दवर्धकः कर्मयोगी (यम्या)
युगलस्य (संयती) मिथः सम्बद्धस्य पृथिवीलोकस्य चुलोकस्यच ज्ञानं (विममे) उत्पादयति, अथ च (साकं) सहैव
(पयसावृधा) ऐश्वर्येणाम्युद्यंगतानि (अक्षिता) अक्षीणानि
चुलोकज्ञानानि (पिन्वत्) वर्धयति । अथ च पूर्वोक्तोविद्वान्
(रजसी) आकर्षणशीले (मही अपारे) पाररहितचावापृथिन्या ज्ञानेन (विवेविदत्) न्यक्तयति । तथा अभिन्नजन्)
अपतिहतगतिः सन् (अक्षितं पाज आददे) अनश्वरं बलं ददाति ॥

पदार्थ--(यो पदः) जो आनम्दका वर्धक कर्मयोगी (यम्या)
युगळ (संयती) परस्पर संबद्ध पृथिबीकोक और छुलोकके ज्ञान-को (विषमे) उत्पन्न करता है। और (साकं) साथ ही (पयसा द्या) ऐन्वर्षसे बहा हुआ (अक्षिता) अक्षीण छुलोक (रजसी) जो आकर्षण-शील है, उसको ज्ञान द्वारा (विवेविदत ) व्यक्त करता है। तथा (आभि-खान्) अञ्चाहत गति होता हुआ (अक्षितं पान भादहे) क्षयरहित बक्को देता है। भावार्थ--क्षमेयोगी विद्वान्के उपदेशसे ही मनुष्यको पृथिवी । कोक और युकोकका ज्ञान होता है। और उसीके सदुपदेशसे अक्षय-वक्र मिळता है॥३॥

स मातरा विचर्रन्वाजयंत्रपःत्रमेधिरः स्वधयां पिन्वते पृदम्। अंकुर्यवेन पिषिशे यतो चभिः सं जामिभिनसते रक्षते शिरंः।श्व सः । मातरा । विऽचर्रन् । वाजयंन् । अपः । प्र । मेधिरः । स्वधया । पिन्वते । पृदं । अंकुः । यवेन । पिषिशे । यतः। नृश्मिः । सं । जामिश्भिः । नसंते । रक्षते । शिरः ॥

पद्रार्थः -- (सः) असौ (मेधिरः) प्राज्ञः कर्मयोगी (मातरा)
द्यावापृथिव्येः (विचरन् ) परिश्रमन् तथा (अपः) कर्मयोगस्य
(वाजयन् ) बलं प्रददन् (पदं) कर्मयोगपदं (स्वधया) अनुष्ठानरूपिक्रयया (पिन्वते ) पुष्णाति (अंशुः) ज्ञानप्रकाशेन प्रदीप्तोविद्वान् (यवेन) स्वकीयभवाष्यययोगेन (पिपिशे) योगाङ्गं
दधाति (यतः) यतः स कर्मयोगी (ज्ञामिभिर्नृभिः) परस्परसंगत्या गन्तुजिज्ञासुद्वारा (सनसते) स्वकीयकर्तव्यपालनं करोति।
अथ च (शिरः) शीर्णीन् पतितानितियावत् (रक्षते) पवते ॥

पदार्थ — (सः) वह (मेधिरः) प्राज्ञ कर्मयोगी (मातरा)
सब जीवोंकी माताके समान ग्रुलोकमें तथा पृथिवीकोकमें (विचरन्)
विचरता हुआ और (अपः) कर्मेरूपी योगका (वाजयन्) वळ प्रदान
करता हुआ (पदं) कर्मयोगके पदको (स्वथया) अनुष्ठानरूप कियासे (पिन्वते) पुष्ठ करता है। (अंधुः) ज्ञानरूप प्रकाशसे प्रदीप्त विद्वान्
(यवेन) अपने भव और अप्ययरूप योगसे (पिपिन्ने) योगाङ्गको धारण-

करता है। (यतः ) जिससे कर्मयोगी (जािमिश्रिटीभेः) परस्पर संगति-बांध कर चळने वाळे जिज्ञासु झारा (संनसते ) अपने कर्तब्यका पाळन-करता है। और (शिरः) पतित पुरुषोंकी (रक्षते ) रक्षा करता है।।

भावार्थ-कर्मयोगीका यह कर्तव्य है, कि वह अकर्मण्यतादोष-ग्रस्त मनुष्योंमें उद्योग उत्पन्न करके उनमें जागृति उत्पन्न करे ॥४॥

सं दक्षेण मनेसा जायते क्विक्तिस्य गर्भो निहितो यमा पुरः। यूनो ह सन्तो प्रथमं वि जेज्ञतुर्गुहो हितं जनिम नेममुद्यतम्॥५॥ सं । दक्षेण । मनेसा । जायते । क्विः। ऋतस्य । गर्भः। नि-ऽहितः। युमा । पुरः। युनां। हु। संतां। प्रथमं। वि । जज्ञतुः। गुहां । हितं । जिनेम । नेमं । उत्तऽर्यतं ॥

पद्राधः — स कर्मयोगी (दक्षेण मनसा) समाहितमनसा (ऋतस्य कविः संजायते) सत्यस्य कथनकर्ता भवति । (यमा) परमात्मना स कर्मयोगी (परः) उत्तमः (निहितः) सुराक्षेतः (गर्मः) गर्भस्थानीयः ऋतः । (यूना संता) कर्मयोगिज्ञानयोगिनानुभाविष कर्मयोगज्ञानयोगौ प्रपूरयंतौ (ह) प्रसिद्धौ (ग्रहाहितं) अन्तःकरणगुहाह्थितं परमात्मानं (प्रथमं) पूर्वं (विजज्ञतुः) विजानीतः। यः परमात्मा (जनिम) सर्वोत्पादकस्तथा (नेमं) सर्वनियामकोरित । अथच (उद्यतं) सर्वोपिर बल्रूपोरित ॥

पदार्थ--वह कर्मयोगी (दक्षेण मनसा) समाहित मनसे (ऋत-स्य कविः संजायते ) सचाईका कथन करने वाळा होता है। (यमा) दैवने उसे (परः) सर्वेशिर (निहितः) सुरक्षित (गर्भः) गर्भस्थानीय बनाया। (यूना संता) कमयोग तथा ज्ञानयोगको पूर्ण करते हुए ज्ञानयोगी और कभयोगी यह (ह) प्रसिद्ध दोनों (गुहाहितं) अन्तः करणक्षी गुहामें निहित परमात्माको (प्रथमं) सबसे पहिळे (विजज्ञतः) जानते हैं। जो परमात्मा (जनिम) सबकी उत्पत्तिका स्थान तथा (नेमं) सबको नियममें रखने वाळा और (ज्ञातं) सबोंगिर बळस्वरूप है।

भावार्थ--जो परमातमा सूक्ष्मरूपसे सबके अन्तः करणमें विराजमान है, उसको कर्मयोगी और ज्ञानयोगी ही सुळभतासे छाभ कर-सकते है, अन्य नहीं ॥ ।।।

मन्द्रस्यं रूपं विविदुर्मनीषिणः श्येनी यदन्धी अभरत्परावतः। तं मर्जयन्त सुवधं नदीषाँ उद्यान्तम् शुंपिरयन्तम् शिमयम् ॥६॥ मंद्रस्यं । रूपं । विविदुः । मनीषिणः । श्येनः । यत् । अधः । अभरत् । प्राज्वतः । तं । मर्ज्यत् । सुज्वधं । नदीषु । आ । उदांतं । अंशुं । प्रिज्यंतं । ऋग्मियं ॥६॥

पदार्थः -- ( मंद्रस्य रूपं ) परमात्मनोरूपं ( मनीविणः ) मेधाविनः ( विविद्धः ) विजानन्ति । यः परमेश्वरः ( परावतः ) समस्तलोकलोकान्तराणां ( अभग्त ) उत्पादकः स्थापकोनाञ्चक-श्वास्ति । अथ च ( देयेनः ) योविद्यादेव ( यदंघः ) सर्वव्यापकोस्ति (तं) तं ( ऋग्मियं ) स्तुलं ( अशुं ) प्रकाशरूपं ( सुवृधं ) वर्धमानं ( उदांतं ) कान्तिमन्तं ( परियंतं ) सर्वत्रव्यातं परमात्मानं ( नदीषु ) वेदवाणीभिः ( आमर्जयन्त )

वयं साक्षात्कुर्मः ॥

पृद्धि — (मंद्रस्य ) आनम्दस्वरूप परमात्माके ( रूपं ) रूपको ( मनीषिण: ) मेथानी लोग (विविद्ः) जानते हैं । जो परमात्मा ( परा- वतः ) सब लोक लोकान्तरोंकी ( अभरत् ) उत्पत्ति, स्थिति और मस्य- करने बाला है । और ( इयेनः ) जो विद्युत्के समान ( यदंधः ) सर्व- व्यापक है, (तं ) उस ( ऋग्मियं ) स्तवनीय ( अंद्युं ) मकाशस्वरूप ( सुद्ध्यं ) बढ़े हुए ( उद्यंतं ) कान्ति वाले ( परियंतं ) सर्व-यापक परमात्माका हम लोग ( नदीषु ) बेदवाणीयोंसे ( आमर्जयन्त ) साक्षा- तकार करते हैं।

भावार्थ--आनन्दमय परमात्माका साक्षात्कार कर्मयोग और हानयोग हारा संस्कृत बुद्धिसे ही हो सकता है, अन्यथा नहीं। इसी अधि-शायसे कहा है, कि ''हर्यते लग्नया बुद्धा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः'' कि उसको सूक्ष्मबुद्धिसे सूक्ष्मदर्शी ही देख सकते हैं अन्य नहीं॥६॥

अथ प्रसङ्गसंगत्या परमात्मप्राप्तिर्वर्ण्यते ।

अब प्रसंगसंगतिसे परमास्ममाप्तिका वर्णन करते हैं।

त्वां मृंजन्ति दश् योषणः सुतं सोम् ऋषिंभिर्मृतिभिर्धाृतिभिर्धित अन्यो वारेभिरुत देवहृतिभिर्न्धभिर्यतो वाजमा देषि सातये। त्वां । मृजंति । दश्च । योषणः । सुतं । सोमं । ऋषिऽभिः । मृतिऽभिः । घृतिऽभिः । हितं । अन्यः । वारेभिः । उत्त । देवहृतिऽभिः । नृऽभिः। युतः। वाजं। आ । दृषि । सातये॥॥।

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (सुतं) स्वयंति दं (लां) भवन्तं (दश योषणः) दश धृत्यादिधर्मसाधनानि (मृजन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति। (सोम) हे जगदीश! सम् (मतिभिः) ज्ञानयौगिभिस्तथा (धीतिभिः)

कर्मयोगिभिः (ऋषिभिः) तलद्शिभिः (हितं) साक्षात्कृतोसि । तथा लम् (अव्यः) सर्वरक्षकोसि। (उत् ) अथ च (वोरिभिर्दे-वहूतिभिर्नृशिः) वरणीयज्ञानयोगिकम्योगिमनुष्यद्वारा (सातये) अज्ञानिनृत्त्त्वे (वाजं) चलं (यतः) यस्मात्कारणात् (आदिष्) ददास्यतस्मर्वोपासनीयोशि ॥

पद्र्थि—हे परमात्वन्! ( मुतं ) स्वयंसिद्ध ( त्वां ) तुमको ( दश योषणः ) भृत्यादि धर्मके दस साधन ( मृजन्ति ) साक्षात्कार-करते हैं। (साम ) हे परमात्वन्! तुम (मितिभिः ) ज्ञानयोगी तथा ( धीतिभिः ) कर्षयोगी ( ऋषिभिः ) ऋषियोंसे ( हितं ) साक्षात्कार-क्रिय जाते हो। तथा तुम ( अव्यः ) सर्वरक्षक हो। ( खत ) और ( वारेभिदेवहृतिभिन्धिः ) सर्वोषिर वरणीय योगी मनुष्यों द्वारा ( सात्ये ) अज्ञाननिष्टिचिके छिये ( वाजं ) वस्तको ( यतः ) जिस हेतु (आ-दर्षि ) देते हो अतः तुम सर्वोषर उपासनीय हो।।

भावार्थ-परपात्मा ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगियोंको अनन्त बळ देता है। इस ळिये मनुष्यको ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी अवश्य बनना चाहिये।।।।।

प्रित्रयन्तं वृय्यं सुष्सदं सोमं मन्तिषा अभ्यन्षत स्तुभंः । योधारया मधुमाँ कुर्मिणां दिव इयंति वाचं रियषालमर्खः ॥८॥ प्रिऽप्रयंतं । वृय्यं । सुऽसंसदं । सोमं । मन्तिषाः । अभि । अन्ष्यत । स्तुभंः । यः । धार्या । मधुऽमान् । कुर्मिणां । दिवः । इयंति । वाचे । रियुषाद । अमर्खः ॥८॥

पदार्थः--( मर्नीषाः स्तुभः ) शुभबुद्धयः (परिश्रियन्तं)

सर्वेः प्राप्यं (वय्यं ) विद्वद्भिः काम्यमानं (सुषंसदं ) सुस्थिन्ति । (यो तिमन्तं (सोमं ) परमात्मानं (अभ्यनुषत ) वर्णयन्ति । (यो धारया ) यस्तं स्वकीयानन्दामृतधारया (मधुगान् ) आनन्दन् मयोसि । तथा (क्रिंभणा) आमोदतरङ्गद्वारा (दिवः) द्युलोकतः (वाचं ) वेदवाणीं (इयर्ति ) ददाति, स परमेश्वरः (रियषाट् ) सकलैश्वर्यदायकस्तथा (अमर्त्यः ) मरणधर्मरहितोस्ति ॥

पदार्थ—(पनीपाः स्तुभः) श्रुभशुद्धियं (परिवियन्तं) सब-को प्राप्त हाने वाले (बच्यं) विद्वानोंसे काम्यपान (सुपंसदं) जोभन स्थिति वाले (सोपं) परमात्माको (अभ्यन्षत ) वर्णन करतीं हैं। (यो धारया) जो अपने अमृतकी धारासे (मधुपान्) आनन्दमय है, तथा (ऊपिणा) आनन्दकी लहर द्वारा (दिवः) शुलोकसे (वाचं) वेद-वाणीको (इपति) देता है, वह परमान्मा (रियपाट्) समस्तैश्वर्यदाता तथा (अवद्धः) मरणधर्मरहित है।

भावार्थ--परमात्मा अपनी दिश्यशक्ति मे पवित्र वेदवाणीका पकाश करता है। और स्वयं अपरण धर्मा होकर जगडनन्मादि का हेतु है।।।। अयं दिव ईयर्ति विश्वमा रजः सोमंः पुनानः कुलशेषु सीदिति। अद्भिगों भिर्मे ज्यते अद्गिभिः सुतः पुनान इन्दुविरिवी विदित्पयं अयं। दिवः। इयर्ति। विश्वं। आ। रजः। सोमः। पुनानः। कुलशेषु। सीदिति। अत्रिभः। गोभिः। मुज्यते। अद्गिर भिः। सुतः। पुनानः। इंदुः। वरिवः। विदत्। प्रियं॥९॥

पदार्थः—( अयं सोमः ) अमौ जगउजनकः परमात्मा (दिवः ) चुलोकस्य (विश्वं ) सकलं ( रजः ) ऐश्वर्य ( इयर्ति ) ददाति । अथच (कलशेषु) अखिलान्तःकरणेषु (पुनानः) पवित्रयन् (आसीदिति) विराजते। तथा (अदिभिः) इन्द्रियवृत्तिभिः
(अद्गिगीभिः) ज्ञानयोगकर्मयोगाभ्यां (सृज्यते) साक्षात्कियते।
अथच (सुतः) ख्रयंसिद्धः (इन्दुः) परमैश्चर्यवान् (पुनानः)
पविता परमेश्वरः (प्रियं) प्रियकारकं (विरवः) वरणीयमैश्चर्यं
ज्ञानयोगिभ्यः कर्मयोगिभ्यश्च (विदत्) ददाति ॥

पद्धि——(अयं सोमः) यह परमात्मा (दिवः) गुळोकके (विश्वं) सम्पूर्ण (रजः) ऐश्वर्यको (इयतिं) देताहै। और (कछनेषु) समस्त अन्तःकरणों (पुनानः) पवित्र करता हुआ (आसीदिति) विराजमान है। तथा (आदिभिः) इन्द्रियहित्यों से (आदिगोंभिः) ज्ञान और कर्मों द्वारा (मृज्यते , साक्षारकार किया जाता है। और (सुतः) स्वयंसिद्ध (इन्द्रः)परमैर्श्वयंवान् (पुनानः) पवित्रकर्ता परमात्मा (वियं) मियकारक (वरिवः) वरणीय ऐश्वर्यको ज्ञानपोनी और कर्मयोगियोंको (विदत्) देता है।

भावार्थ--- ज्ञानयोगी तथा कर्षयोगी को परमात्मा अनन्तप्रकारके ऐश्वर्थ देता है ॥९॥

पुवा नंः सोम परिषिच्यमनि। वयो दर्धिचत्रतमं पवस्व । अद्वेषे द्याविष्टिथिवी हुवेम देवा धत्त रियमस्से सुवीरेस् ॥१०॥ एव । नः । सोम् । परिऽसिच्यमनिः । वर्यः । दर्धत् । चित्रऽत्तमं ।पवस्व । अद्वेषे हितं । द्यावाष्ट्राधिवी हितं । हुवेम् ।देवाः ।धत्त । रुपिं । अस्मे हितं । सुऽवीरं ॥१०॥

पदार्थः — (सोम) चराचरोत्पादक परमात्मन् ! (परि-

षिष्यमानः ) ज्ञानयोगकर्मयोगाभ्यां साक्षातंकृतोभवान् (नः) अस्मान् (चित्रतमं) अनेकाविधं (वयः) बलं (दधदेव) धार-यन् (पवस्व) पवित्रयतु। तथा (अद्देषे द्यावापृथिवो) द्देषरहितस्य युलोकपृथिवीलोकस्य (हुवेम) प्रार्थनां कुर्मः । अथच (देवाः) दिन्यगुणसम्पन्ना विद्वांसः (अस्मे) अस्मासु (सुवीरं रिवं) वीर-युक्तमैश्वर्यं (धत्त) धारयंतु॥

पद्धि—(सोम) हे परमात्मन् ! (परिषिच्यमानः) ज्ञानयोग और कर्मयोगेस साक्षात्कृत आप (नः) इम छोगोंको (चित्रतमं) नाना-विध (वयः) बेळको १ दधत् एव ) अवस्य धारण कराते हुए (पवस्व ) पवित्र करें।तथा (अक्षेचे द्यावापृथिनी) द्युळोक और पृथिवीछोकको क्षेप-से रहित होनेकी (हुवेम) इम छोग प्रार्थना करते हैं। और (देवाः) दिञ्यगुणसम्पन्न विक्रान् (अस्ते) इम छोगोंमें (सुवीरं रियं) सुन्दरवीरों वाले ऐस्वर्यको (धत्त्र) धारण करायें॥

भावार्थ--- जो छोग कर्मयोगी और ज्ञानयोगियोंकी सङ्गति-में रहते हैं, उनके छिये परमास्या नानाविध ऐश्वयोंको देता है। और युळोक और पृथिवीछोक उनके द्वेषियोंसे सर्वया राहत हो जाता है। अर्थात वे मित्रताकी दृष्टिसे सबको देखते हैं॥ ४०॥

इत्यष्टपष्टितमं सूत्तं विशोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ६८ वां सुक्त और २० वां वर्ग समाप्त इथा।

अथ दशर्चस्यैकोनसप्ततितमस्य सुक्तस्य-

१-१० हिरण्यस्तूप ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः---१,५ पादिनचृज्जगती । २--४, ६ जगती । ७, ८ निचृज्जगती । ९ निचृत्तिश्रुष्ट्प । १० त्रिष्टुष् ॥ स्वरः--१--८ निषादः। ९, १० गान्धारः ॥

अधेश्वरसाक्षात्कारसाधनानि निरूप्यंतेअब ईश्वरके साक्षात्कारके साधनीका निरूपण करते हैं।

इषुर्न धन्वन्पति धीयते मृतिर्वृत्सो न मृतिरुपं सृज्यूधिनि । उरुधिरव दुहे अप्र आयुत्सस्य वृतेष्विष् सोर्म इष्यते ॥१॥ इषुः । न । धन्वेन् । प्रति'। धीयते । मृतिः । वृत्सः । न । मृतिः । उपं । सुर्जि । ऊर्धिन । उरुधाराऽइव । दुहे । अप्रे । आऽयती । अस्य । वृतेषु । अपि । सोर्म । इष्यते ।

पदार्थः -- ( धन्वन् ) धनुषि ( न ) यथा ( इषुः ) वाणः ( प्रतिधीयते ) संधीयते तथा हे जिज्ञासो ! भवतापीश्वरिवषये (मितः) बुद्धः योज्या । अथ च ( न ) यथा ( वत्सः ) गोवत्सः ( मातुः ) गोः (ऊधिन) पयोधोरके (उपसर्जि ) सृष्टः तथा त्वमप्यु-पासनार्थ सृष्टः । अथ च ( अस्य ) जिज्ञासोः ( ब्रतेषु ) सत्यादि- ब्रतेषु ( सोमः ) परमात्ना । (इष्यते।) उपास्यत्वेनेष्टः । वत्सस्य

( अग्रे ) पुरतः ( आयती ) उपस्थिता ( उरुघारेव ) गौः । दुहे ) यथा दुद्यते तथा सन्निहितः परमेश्वरः सर्वान्कामान्ददीतात्पर्थः ॥

पद्धि—(धन्वन्) धनुष्पं (न) जैसे (इषुः) वाण (प्रति-धीयते) स्वतं जाते हैं उसी प्रकार हे जिज्ञासो! तुमको ईश्वरमें (प्रतिः) बुद्धिको लगाना चाहिये और (न) जैसे (वत्सः) बल्रहा (प्रातुः) गायके (ऊपनि) स्तर्नों के पानके लिये (उपसर्जि) रचा गया है उसी प्रकार तुम भी ईश्वरकी जपासनाके लिये रचे गये हो। और (अस्य) इस जिज्ञासुके ( व्रतेषु ) सत्यादि व्रतोंमें ( सोमः) परमात्मा (इष्यते ) जपास्य रूपसे कहा गया है। (वत्सस्य) वल्र्डेके ( अग्रे ) आगे ( आ-यती ) उपस्थित ( उरुपारेव) गी (दुहे ) जिसे दुही जाती है, उसी प्रकार सिन्निहित परमात्मा सब अभीष्टोंका प्रदान करता है।।

भावार्थ — जिस प्रकार धन्वी छक्ष्यभेदन करने वाळा मनुष्य इतस्ततः दृष्तियोंको रोक कर एकमात्र अपने छक्ष्यमें दृष्ति छगाता है, इसी प्रकार परमात्मोपासकको चाहिये, कि वे सब ओरसे दृष्तिको रोक कर एकमात्र परमात्माकी उपासना करें॥१॥

उपीमृतिःष्ट्च्यते सिच्यते मर्श्व मृन्द्राजनी चोदतेअन्तरासनि' पर्वमानः सन्तुनिः प्रेष्ठतामिव मर्श्वमान्द्रप्तः परि वारंमर्पति ॥२ उपो । इति । मृतिः । पृच्यते । सिच्यते । मर्श्व । मृंद्रऽअर्जनी । चोदते । अंतः । आसनि । पर्वमानः । संऽतुनिः । पृष्ठतांऽईव । मर्श्वमान् । द्रप्त । परि । वारं । अपित ॥२॥

पदार्थः — ( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा ( प्रव्रतां ) शूराणां ( संतिनिरिव ) शरा इव रुद्ररूपोस्ति । अथ च सज्जनेभ्यः ( द्रप्तः ) गतिशीलः परमेश्वरः ( मधुमान् ) मधु-। इव मधुरोस्ति, शान्तिपद इति यावत्। (वारम्) योहि परमात्मनोभक्तोजनोस्ति तस्मै (पर्यर्षति) सर्वथा प्राप्नोति। अथ च (अन्तरासनि) भक्तजनानामन्तःकरणेषु (मन्द्रा-जनि) आह्नादकारिणी (मतिः) बुद्धिः (चोदते) उत्पद्यते येन (मधु सिच्यते) आनन्दवृष्टिः क्रियते॥

पद्र्शि—( पत्रमानः ) सनको पतित्र करने वाला परमात्मा (मन्नाम्) श्रुप्तीरों के (सन्तानः) श्रुपेंके (इव) समान रुद्र रूप है। और साधु पुरुषेंके लिये (द्रष्तः ) गतिशीळ परमात्मा (मधुमान् ) मधुके समान मीटा है। अर्थात् शान्तिमद है। (वारम्) जो उसका कुपापात्र भक्त जन है उसको (पर्यपेति) सब मकारसे माप्त होता है। और (अन्तरामानि) भक्त पुरुषेंके अन्तः करणमें (मन्द्राजिनि) आह्वाद उत्पन्न करने वाली (मतिः) युद्धि (चोदते) उत्पन्न होती है। जिससे (मधु सिच्यते) आनन्दकी हिए की जाती है।

भावार्ध — जो पुरुष शान्ति भावसे परमारमाके नियमानुकुछ चलते हैं, परमारमा उन्हें शान्ति रूपसे उनके कर्मानुकुछ फल देता है। भौर जो परमारमानयमों का उद्घंचन करते हैं, उनके लिये परमारमा दण्ड देता है। इसी अभिमायसे यहां शुर्वीरोंके बाणोंके समान परमारमाको कथन किया गया है। जैसा कि "महद्भयं वज्रमुखतम्" उठे हुए बजकी तरह परभारमा भयपद है।।।।

अब्ये वधूयुः पर्वते परि त्वाचि श्रंथ्नीते नृष्तीरिदितेऋतं यते । हरिकान्यज्ञतःसैयतो मदीनृष्णा शिशांनो महिषो न शोभते ३ अब्ये । वधूऽयुः । पवते । परि । त्वचि । श्रश्नीते । नृषीः । आदितेः । ऋतं । यते । हरिः । अकृत् । यजतः । संऽयतः । मदंः । नृष्णा । शिशांनः । महिषः । न । शोभते ॥३॥ पदार्थः—(वध्युः) प्रकृतिस्वामी (हिरः) परमातमा (अकान्। दुष्टानिकामित । (यजतः संयतः) संयमिने यज्ञकर्त्रे (मदः) आनन्ददायकोस्ति। (नृम्णा) बलस्क्ष्परतथा (शिशानः) सर्वगतोस्ति। तथा (मिर्वषोन ) अस्यन्ततेजस्त्रीव विराजितोस्ति स परमात्मा (आदेतेः) पृथिव्यादितस्य (ऋतं यते) तस्त्रस्य (अव्ये) रक्षकास्ति (सावि) तस्यान्तःकरणं (परिपवते) परितोनिराजते। अथ च (नहीः) तेषां सन्ततीः (श्रथ्निते) सफलयित ॥

पद्धिं — (वध्युः) प्रकृतिका स्वामी (हरिः) परमात्मा (अकान्) दुष्टोंको अतिकमण करता है। (यज्ञतः) याग करने वाळा जो (संयतः) संयमी पुरुष है (मदः) उसको आह्वाद उत्पन्न करने वाळा है। (नृम्णा) बळस्वरूप है तथा (शिश्वानः) सर्वगत है (मिहेषः) और अत्यन्त तेजस्वीके (न) समान विराजमान है। वह परमात्मा (अदितः) पृथिव्यादि तत्वोंके (ऋतंयते) तत्वको जानने वाळे पुरुषके लिये (अव्यः) जो रक्षाकरने वाळा है (त्विच) उसके अन्तःकरणमें (परिपवते) सब ओरसे विराजमान होता है। तथा (नर्साः) उनकी सन्ततियोंको (अथ्रीते) सफळ करता है।

भावार्थ--नो पुरुष संयमी बन कर निष्काम यह करते हैं, उन-पुरुषों के छिय परमारना श्रम संन्तानें और छाम फलांकों उत्तम करता है।।।।। उक्षा मिमाति प्रति यन्ति घेनवों देवस्य देवीरुप यन्ति निष्कृतं अत्यंकमीदर्जनं वार्रमृत्ययमत्कं न निक्तं परि सोमों अव्यताश। उक्षा । मिमाति । प्रति । यंति । धेनवंः । देवस्य । देवीः । उपं। यंति । निःऽकृतं । अति । अकृमीत् । अर्जुनं । वारं । अव्ययं । अत्कं । न । निक्तं । परि । सोमंः । अव्यत ॥॥॥ पदार्थः—( उक्षा ) ब्रह्मचर्यादिबलसम्पन्नः पुरुष एव ( मिमाति ) सर्वज्ञोभवति । तं ( निष्कृतं ) परिष्कृतं पुरुषं ( धेनवः ) इन्द्रियाणि ( प्रतियन्ति ) प्राप्नुवन्ति । ( देवस्य-देवी ) परमात्मनोदिव्यशक्तयः ( उपयन्ति ) तमेव प्राप्नुवन्ति । स परमात्मेव ( अर्जुतं ) वीरयोद्धृत् ( अल्कमपीत् ) अतिका-मिति । ( वारं ) तं सर्ववरणीयं ( अव्ययं ) इन्द्रियविकाररहितं ( अत्कं न ) वर्मेव ( निक्तं ) यशसोज्यलं ( सोमः) परमात्मा ( पर्यव्यत ) परितोरक्षति ॥

पद्धि—( वक्षा ) ब्रह्मचर्यादि बळसम्पन्न पुरुष ही ( मिमाति )

सर्वज्ञाता हो सकता है। उस (निष्कृतं) परिस्कृत पुरुषको (धेनवः) इन्द्रियें (प्रतियन्ति) प्राप्त होतीं हैं। (देवस्य देवी) दिव्य परमात्माकी दिव्यक्षक्तियें (उपयन्ति) उसीको प्राप्त होतीं हैं। वही (अर्जुनं) वह वहें योद्धाओं को (अत्यक्तपीत्) अतिक्रमण करता है। (वारं) उस सर्ववरणीय

( अब्ययं ) इन्द्रियविकारराहेत (अत्कंन) कवचकी तरह (निक्तं) यश्रसे एडवळको (सोम:) परमात्मा (पर्यव्यत) चारो ओरसे रक्षा करता है ॥॥॥

भावार्थ-- जो पुरुष ब्रह्मचारी बनकर शारीरिक, भारिपक और सामाजिक तीनों प्रकारके बळ अपनेमें उत्पन्न करता है, वह परमात्माः

सामाजिक तीनों प्रकारके वक्र अपनेमें उत्प्रम करता **हे, वह परमा**त्माः के सामर्थ्यका पात्र होता है ॥४॥

अर्म्धकेन रुशंता वासंसा हरिरमंत्यों निर्णिजानः पीरं व्यत । दिवस्पृष्ठं वर्हणां निर्णिजे कृतोपस्तरंणं चम्वोर्नभस्मयं ॥५।२१॥

अर्म्घक्तेन । रुशंता । वासंसा । द्दिरं: । अर्मर्त्यः । निःऽनिजानः । परिं । ब्यत । दिवः । पृष्ठं । बर्दणां । निःऽनिजे । कृत ।

पार । ब्युत् । । द्वः । पृष्ठ । बृहणा । । नुःशनज । छुत्। बुपुऽस्तरंणं । चम्बोः । नभसायं ॥५॥ पद्रार्थः — ( अमलोंहरिः ) मरणधर्मरहितः परमात्मा तथा (निर्णिजानः ) शुद्धः (अमृक्तेन रुशता) खकीयस्वाभाविकते जमा ( वासमा ) स्वशाक्तिरूपाच्छादनेन ( दिवसपृष्ठं ) चुलोकपृष्ठं यत् ( चम्बोनेभस्मयम् ) द्यावापृथिव्योः ( कृते।परकरणम् ) परिक्रित्वान्तरिक्षरूपोपस्करणम् तत् ( बर्हणा ) स्वीयप्रकृतिपुच्छेन ( निर्णिजे ) पुष्णाति । अथ च (परिव्यत) ब्रह्माण्डमिमं सर्वत- आच्छादयति ॥

पदार्थः — ( अपत्यों हरिः ) अपरणधर्मा परमात्मा तथा । निर्णिन जानः ) शुद्ध ( अमृक्तेन रुशता ) अपने स्थाभाविक तेजसे ( वाससा ) अपनी शक्तिकर्षा आच्छादन द्वारा ( दिवस्पृष्टं ) युजोकके पृष्ठको, जिसमें (चम्बोनिषसायम् ) युजोक और पृथिवीळोककी (कृतोपस्करणम् ) अन्तरिक्ष रूपी विछौना है, उसको (वर्ष्ट्रणा ) अपनी प्रकृतिरूपी पुच्छसे । निर्णिने ) पृष्ठ करता है । और ( परिच्यत ) सब ओरसे इस ब्रह्माण्डको आच्छा विद्रत करता है ।

भावार्थ--अजरामरादिभावयुक्त परमात्मा अपने मकृतिरूपी वर्दसे सब संसारको आच्छादित किये हुए हैं ॥५॥

सूर्यंस्येव र्वमयो द्रावियुववी मत्स्रासः प्रसुपः साकमीरते। तन्तुं तृतं परि सर्गास आशवो नेन्द्रांहते पंवते धाम किं चना६। सूर्यंस्यऽइव । र्वमयः । द्रवियुववः । मृत्सरासः । शृऽसुपः । साकं । ईरते । तंतुं । तृतं । परि । सर्गापः । आशवः । न । इंद्रोत् । ऋते । पवते । धामं । किं । चन ॥६॥

पदार्थः--(मत्सरासः) सर्वाह्मादकः ( प्रसुपः ) सर्वीधार-

रूपः परमात्मा (ततं तंतुं) विस्तृतप्रकृतितन्तुना (साकं) सह (ईरते)
गच्छिति । ततः (आशवः । गर्ल्यः (सर्गोसः) सृष्टयः (सूर्यस्यरदमय इव ) रिविकिरणा इव (द्राविवतः) स्यन्दनशीला उत्पद्यन्ते।
पूर्वोक्तः परमात्मा (इन्द्राहते) उद्योगिनोविना (किंचन धाम)
अन्यदीयान्तःकरणं (न पवते) न पवित्रयित ॥

पद्धि—(मत्सरामः) सर्वाह्णादक (प्रसुपः) समका निवासस्थान परमात्मा (ततं तंतुं) विस्तृत प्रकृतिरूप तन्तुके (साकं) साथ (ईरते) गति-करता है। उससे (आश्रवः) गमनशील (सर्गासः) सृष्टियें (सूर्यस्य रक्ष्मय इव) सूर्यकी किरणोंके समान (द्राविश्ववः) श्ररणशील उत्पन्न होतीं-हैं। उक्त परमात्मा (इन्द्राहते) उद्योगीके अतिरिक्त (किंचन धाम) अन्य किसीके अन्तःकरणको (न पवते) नहीं पविश्व करता है।।

भावार्थ — उक्तगुणसम्पन्न परमात्माके द्वारा सूर्यकी रिव्मयोंके समान अनन्त प्रकारकी सृष्टियं उत्पन्न होतीं है ॥६॥

सिन्धोरिव प्रवृणे निम्न आशवो वृषंच्युना मदांसो गातुमाशत। शं नो निवेशे द्विपदे चतुंष्पदेऽस्मे वाजाः सोम तिष्ठंतु कृष्टयः॥७॥ सिंधोःऽइव । प्रवृणे । निम्ने । आशवः । वृषंऽच्युताः । मदांसः ।

गातुं । आशतु । शं । नुः । निऽवृशे । द्विऽपदे । चतुंःऽपदे । अस्मे इति । वाजाः ।सोम् । तिष्ठतु । कृष्टयः ॥७॥

पदार्थः -- (सोम) हे जगदीश्वर! लं (अस्मे) अस्माकं (निवेशे) स्थिती (ने। द्विपदे चतुष्पदे) अस्मत्पशुमनुष्यादीनां (शं) कल्याणं कुरुष्व। तथा मदीयाः (कृष्टयः) बुद्धयः (तिष्ठतु) शुभविषयिण्योभवन्तु। ( मदासः ) आनन्दयुतं (आशवः)

व्यापकं भवद्यशः (गातुं ) उपगीय एवं प्रकारेण जिज्ञासवस्तवरूपे (आशत) लीना भवन्तु । यथा (सिन्धोरिवः समुद्रस्य (निम्न प्रवणे) निम्नप्रवाहे ( वृषच्युताः ) वेगवत्योनद्योमिलन्ति, तृहत् ॥

पद्धि—(सोम) हे परमातमन्! आप (अस्से) हमारी (निवेशे) स्थितिमें (नः) हमारे (द्विपदे चतुष्पदे) मनुष्य तथा पशुओं के (शं) करपाणकारी हों। तथा हमारी (कृष्ठयः) बुद्धियें (तिष्ठन्तु) क्रुम हों। (बदासः) आनन्दमय (आजवः) ज्यापक आपके यशको (गातुं) गानकर इस प्रकार जिज्ञासु लोग आपके खरूपमें (आजत) छीन हों, जैसे (मिन्धोरिव) समुद्रके (प्रवणे निम्ने) निम्न प्रवाहमें ( हपच्युताः) वेगसे-वहने वालीं निदेयें मिलतीं हैं॥

भावार्थ--परमात्मा करुणासिन्धु है। जिस प्रकार छुद्र निर्यों समुद्रमें मिलकर महासागर हो जातीं हैं, इसी प्रकार उक्त परमात्माको मिल कर उपासक महत्वको धारण करता है॥७॥

आ नः पवस्व वर्सुमुद्धिरंण्यवृदश्यविद्गोमुद्यवेगत्सुवीर्यम् । यूयं हि सीम पितरो मम स्थनं दिवो मूर्यानः प्रस्थिता वयस्कृतंः९ आ । नः । पुवस्व । वर्सुऽमत् । हिरंण्यऽवत् । अश्वंऽवत् । गोऽर्मत् । यर्वऽमत् । सुऽवीर्यं । यूयं । हि । सोम् । पितरंः ममं । स्थनं । दिवः । मूर्यानंः । प्रश्थिताः । वयःऽकृतंः॥

पदार्थः — (सोम) हे जगदीश! (नसुमत) ऐश्वर्यसम्पन्नः (हिरण्यवत) स्वर्णादिधनस्वामी (गोमत्) गनाचैश्वर्यवान् (अश्ववत्) विद्युदादिशक्तेरीश्वरः (यवमत्) अन्नधनाचैश्वर्ययुक्तस्त्वम् (स्ववीय) सुपरान्नमं (नः) अस्मन्यं (आपवस्त) परितोदेहि। (युयं) भवान्-

(हि) खलु (मम पितरः स्थन) अस्मत्पालनकर्ता भवतु। अथ च (वयस्कृतः) ऐश्वर्यदायकोभवान् (दिवः) द्युलोकस्य (मूर्घोनः) मुखरूपः (प्रस्थिताः) विराजमानोस्ति ॥

पृद्धि—(सोम) हे परमात्मन्!(वसुमत्) ऐश्वर्यसम्पद्भ (हिरण्य-वत्) स्वर्णादिधनके हवामी (गोमत्) गवाँधैश्वर्य वाळे (अश्ववत्) विद्युदादि-क्यक्तियोंके स्वामी (यवमत्) अञ्चथनाधैश्वर्ययुक्त आप (सुवीर्य) सुन्दर-पराक्रमको (नः) हम छोगोंको (आपवस्व) सब ओरसे दें। त्यूपं) आप (हि) निश्चय करके (मम) भेरे (पितरः स्थन) पाछन करने वाछे हों। और (वयस्कृतः) ऐश्वर्यके देने वाछे आप (दिवः' खुछोकके (मूर्थानः) सुस्तक्ष (पास्थिताः) विराजमान हैं।।

प्ते सोमाः पर्वमानास् इन्द्रं रथां इव प्र येयुः सातिमच्छ । सुताः प्वित्रमतिं युन्त्यव्यं हित्वी वृत्रिं हृरितो वृष्टिमच्छं॥९॥ प्ते । सोमाः । पर्वमानासः। इंद्रं । रथाःऽइव । प्र । युयुः । सातिं । अच्छं । सुताः । प्वित्रं । अति । यृति । अव्यं । हित्वी । वृत्रं । हरितः । वृष्टिं । अच्छं ॥

भावार्थ - इस मंत्रमें परमात्मासे ऐश्वर्यकी प्रार्थना की गई है।।८॥

पदार्थः — ( पवमानासः ) पावकाः ( एते ) इमे ( सुताः) संस्कृताः ( सोमाः ) सौम्यत्वभावाः ( रथाइव) रणे महारथिन इव ( पवित्रं ) पूत (सातिमच्छ) संग्रामाभिमुखगं (इन्द्रं) कर्मयोगिनं (पययुः) प्राप्तुवन्ति । उक्ताः स्वभावाः (हरितः ) पापान्हरन्तः ( अव्यं ) कातर्थ ( अतियन्ति ) दूरीकुर्वन्ति । अथ च ( वित्रं ) जरां (हिली) प्रणदय (वृष्टिं) अमोदवृष्टिं (अच्छ) ददन्ते ॥

पद्धि——(पवनानासः) पित्र करने वाळे (एते) ये (सृताः) संस्कृत (सोमाः) सौम्यस्वभ व (रथाइव) संप्राममें महारथीके समान (पिवत्रं) पिवत्र (सार्तमच्छ) संग्रामके अमिम्रुख लाने वाळे (इन्द्रं) कर्मयोगीको (पययुः) प्राप्त हों। उक्त स्वभाव (हरितः) पार्णेको हरण-करते हुए (अव्यं) कायरताको (अतियंति) द्र करते हैं। और (वृद्धिं) जराका (हित्वी) ना श करके दृष्टिं आनन्दकी दृष्टिको (अच्छ) देते हैं॥

मानार्थ--इन मंत्रमें शीलकी प्रार्थना है। जिस श्रुभ शीलसे मनुष्य पेश्वर्यसम्पद्म होता है॥ ९॥

इन्द्विन्द्रांय बृह्ते पंवस्व सुमृद्धीको अनवद्यो रिशादाः । भरा चन्द्राणि गृणते वस्ति देवैद्यीवाष्ट्रिथिवी प्रावतं नः।१०१२। इन्दो इति । इन्द्राय । बृह्ते । प्वस्व । सुऽमृत्रीकः । अनुवृद्यः । रिशादाः । भरं । चन्द्राणि । गृणते । वस्ति । देवैः । द्यावाष्ट्रिथिवी इति । प्र । अवतुं । नः ॥

पदार्थः—(इन्दो) ऐश्वर्यसम्पन्न परमात्मन्! (सुमृलीकः) कर्मयो।गिसुखदः (अनवद्यः) निन्दारहितः (रिशादाः) वाधकन्ताशकस्त्वम् (इन्द्राय) कर्मयोगिने (पवस्त) पवित्रतां देहि । अथ च (ग्रणते) स्तोत्रे कर्मयोगिने (चन्द्राणि) आह्वादकानि (वस्ति) धनानि (भर) पददस्त्र । भवान् (देवैः) दिन्यधन- युते (द्यावाप्रथिवी) धावाभुभी (नः) असम्यं (प्रावतं) प्रापयत् ॥

पृद्धि—(इन्दो) ऐश्वर्यसम्पन्न परमात्मन्! (सुमृळीक) कर्म-योगीको सुख देने वाळे (अनवद्यः) निन्दारहित (दिवादाः) वाधकीं-के नावक आप (इन्द्राय) कर्मयोगीके ळिये (पवख)पवित्रताका मदान- करें। और (ग्रुणते) स्तुति करने वाले कर्मयोगीके लिये (चन्द्राणि) आल्डाद देने वाले (वस्ति) धनोंको (भर) प्रदान करें। आप (देवै:) दिन्य धनोंक सहित (धावापृथिवी) ग्रुलोक और पृथिवीलोकको (नः) इस लोगोंके लिये (प्रावतं) प्राप्त करायें॥

भावार्थ--इस मंत्रमें कर्मशामिक छिपे ऐश्वर्यप्रदानका वर्णन किया गया है ॥ १० ॥

> इत्येकोनसप्ततितमं मूक्तं द्वाविंशावर्गश्च समाप्तः । यह ६९ वां सूक्त और २२ वां वर्गसमाप्त हुना।

अथ दशर्चस्य सप्ततितमस्य सृक्तस्य -

१-१० रेणुर्वेश्वामित्र ऋषिः। पवमानः सामो देवता। छन्दः१, ३ त्रिष्टुप् । २, ६, ९, १० निचृज्जगती । ४, ५,
७, जगती । ८ विराइजगती । स्वरः-१, ३
धेवतः । २, ४-१० । निषादः ॥

अथ पञ्चिवंशतितत्वानि वर्ण्यन्ते ।

अव पर्चास प्रकारके तत्वोंका वर्णन करते हैं।

त्रिरंस्मे सप्त धेनवी दुदुहे सुत्यामाशिरं पूर्व्ये व्योमिन । चत्वार्यन्या भुवनानि निर्णिजे चारूणि चक्रे यहतैरवर्धत ॥१॥ त्रिः । अस्मे । सप्त । धेनवंः । दुदुहे । सत्यां । आऽशिरं । पूर्व्ये । विऽञीमिन । चत्वारि । अन्या । भुवनानि । निः-ऽनिजे । चारूणि । चक्रे । यत । ऋतैः । अवर्धत ॥१॥ पद्रार्थः—(पूर्वे व्योमिन) महदाकाशे (अन्या) प्रकृते-रन्यानि (चलिर मुत्रनानि) चलिर तत्वानि (यत्) यानि (चारुणि) मुन्दराणि सन्ति तानि (निर्णिजे) शुद्धये (ऋतैः). प्रकृतेः सस्रद्धारेण (चके) परमात्मना निर्मितानि सन्ति। (अस्मे) एतद्ये (घेनवः) वेदवाचः (त्रिःसप्त) अहङ्कारत इन्द्रियपर्यन्त-मेकविंशतितलैः (दुद्हे। दुहन्ति। अथ च तैस्तत्वैः (सस्यामाशिरं) सस्यकारणभृतान् क्षीगिदिरसान् (अवर्धत) वर्धयन्ति॥

पद्धि—(पूर्वेयं व्योमानि) महराकाश्चमं (अन्या) मक्कतिसेभिन्न (चत्वारि भ्रुवनानि । चार तत्व (यत्) जो कि ःचारूणि) सुन्दर
हैं, वं (निर्णिज) शुद्धिके छिये (ऋतैः) मक्कतिके सत्यद्वारा (चके)
परमात्माने रचे हैं। (अस्मे) इस कार्यके छिये (धेनवः) वेदवाणिये
(श्रिःसप्त) अहङ्कारसे छेकर इन्द्रियों तक २१ तत्वा द्वारा (दुदुह्रे) पूर्ण
करतीं हैं। और चससे (सत्यामाश्चिरं) सत्य हैं कारण जिनके ऐसे
सीरादि रसोंको (अवर्धती बहातीं हैं।

भावार्थ--परमात्माने प्रकृतिरूपी छपादान-कारणसे इस संसार-को उत्पन्न किया। बाँर वह इस प्रकार कि प्रकृतिसे पहचत्व, और पहचत्वसे अहङ्कार और अहङ्कारसे पञ्चतन्मात्र अर्थात् शब्द,स्पर्श,रूप,रस, तथा गन्ध इनसे पांच झानेन्द्रिय और पांच कमेन्द्रिय एवं पञ्च-भूत अर्थात् पृथिवी, जल, तेज, वायु, आकाश और २१ वां अहङ्कार इन २१ प्रकृतियां-से परमात्माने संसारको उत्पन्न किया। महचत्वको यहाँ इस लिये नहीं-गिना, कि वह वैदिक-लोगोंके पन्तव्यमें एक प्रकारकी प्रकृति ही है। ताल्पर्य यह है, कि प्रकृति इस संसारका परिणामी उपादान कारण है। अर्थात् पश्चतिके परिणामसे इस संसारकी रचना हुई है। और परमात्मा कृश्स्थ नित्य है। उसका किसी प्रकारसे परिणाम वा परिवर्तन नहीं होता।।१।। स भिक्षंमाणो अमृतंस्य चारुंण उभे द्यावा कार्व्येना वि शंश्रथे। तेजिष्ठा अपो मंहना परिं व्यत् यदीं देवस्य श्रवंसा सदी विद्धाः। सः । भिक्षंमाणः । अमृतंस्य । चारुंणः । उभे इति । द्यावां । कार्व्येन । वि । शृश्रुथे । तेजिष्ठाः । अपः । मंहनां । परिं । व्यत् । यदिं । देवस्यं । श्रवंसा । सदेः । विदुः ॥ ।।

पदार्थः --( भिक्षमाणः ) प्रकृतितलस्य लाभं कुर्वन्तं ( चारुणोऽमृतस्य ) प्रियामृतपदातारं ( उभे चावा ) णुलोकं पृथिवीलोकं च (काव्येन) स्वाचातुर्येण (विशश्रये) व्यक्तंकरोति (सः ) असौ परमात्मा ( तेजिष्ठा अपः ) तेजस्विजलपरमाणूनां ( मंहना ) महलेन ( परिव्यत ) आच्छादयति । (यदि देवस्य ) यदि ।दिव्यज्ञानस्य (श्रवसा) महलेन ( सदः) सद्भूपब्रह्म (विदुः) विदाङ्कुर्वन्तु चेचदोक्तपरब्रह्मणः कर्तृलं ज्ञांस्यन्ति ॥

पद्धि—(भिक्षमाणः) पक्वतिरूपी तत्वको लाभ करता हुआ (वारुणोऽमृतस्य) मुन्दर अमृतके देने वाले (उभे द्यावा) दुळोक और पृथिवीलोकको (काब्येन) अपनी चतुराईसे (विश्वश्रये) न्यक्त करता है। (सः) वह परमात्मा (तेजिष्ठा अपः) तेजस्त्री जञ्जनयपरमाणुकोंके (मंहना) महत्वसे (परिन्यत) आच्छादन करता है। (यदि देवस्य) अगर दिन्य ज्ञानके (श्रवसा) महत्वसे (सदः) सदूपब्रह्मको (विदुः) जानं, तो उक्तपरमात्माके कर्तृत्वको जान सकते हैं।।

भावार्थ-- नो पुरुष परमात्माके महत्वको जानते हैं, वे ही इस जगत्की अक्रतसत्ता जान सकते हैं, अन्य नहीं ॥२॥ ते अस्य सन्तु कृतवोऽस्रेख्यवोऽदांभ्यासो जनुषां उभे अनुं।
येभिर्नृम्णा चंदेव्यां च पुन्त आदिद्राजांनं मननां अगृभ्णत ३
ते । अस्य । संतु । कृतवः । अस्रंखवः । अदांभ्यासः ।
जनुषी इति । उभे इति । अनुं । येभिः । नृम्णा । च ।
देव्यां । च । पुन्ते । आत् । इत् । राजांनं । मननाः ।
अगृभ्णत ॥३॥

पदार्थः—(ते) पूर्वेक्ताः (अमृत्यवः) मरणधर्मशून्याः (अदाश्यासः) अदम्मनीयास्तलिविदः (अस्य) अमुष्य जगतः (केतवः) मौलिमिणस्थानीयाः (सन्तु) भवन्तु (उमे जनुषी) उभयजन्म (अनु) लक्ष्यीकृत्य (देव्या नृम्णा) दिव्यानि कर्माणि (योभेः) यैः क्रियन्ते ते एव (पुनते) जगत पवित्र-यितः।(च) अथ च (आदित) ते एव (मननाः) मान्याः (राजानं) स्वतःप्रकाशं परमात्मानं (अगुम्णत) गृह्वन्ति॥

पद्धि——(ते) वे (अमृत्यवः) मरणवर्षशहित (अदाभ्यासः) अदम्भनीय पूर्वोक्त तत्ववेत्ता लोग (अस्य) इस संसारके (केतवः) मौलिमणिस्थानी (सन्तु) हों। (उसे जनुषी) दोनों जन्मोंको (अनु) लक्ष्यकरके (देव्या नुम्णा) दिव्य कर्म (येपिः) जिनसे किये जाते हैं, वेहीलोग (युनते) संसारको पवित्र करते हैं (स्र) और (आदित्) वे ही (मननाः) माननीय (राज्ञानं) प्रकाशरूप परमात्माको (अगुभ्णत) ग्रहण करते हैं।।

भावार्थ- जो छोग छोक और परकोकको छक्ष्य रखकर श्रम-कर्व करते हैं, वेही परमात्माके ज्ञानपात्र हो सकते हैं, भन्य नहीं ॥३॥ स मृज्यमानो दशिभिः सुकर्मिभिः प्र मध्यमासु मातृषु प्रमे सर्चा। वृतानि पानो अमृतस्य चारुण उभे नृवक्षा अनु पश्यते विशीध सः । मृज्यमानः । दशक्षिः । सुकर्मेऽभिः । प्र । मृध्यमासु । मातृषु । पृज्ये । सर्चा । वृतानि । पानः । अमृतस्य । चारुणः । उभे इति । नृज्वक्षाः । अनु । पृश्यते । विशी ॥४॥

पद्रिथः—(मध्यमासु प्रमात्षु) ज्ञानेन्द्रियेषु (प्रमे) प्रमा-णार्थ (सचा) संगतः (सः) असौ परमात्मा (दशिभः कर्मभिः) सूक्ष्मभृतैः पञ्चभिस्तथा पञ्चस्थुलभृतैः (मृज्यमानः) विराड्-रूपेणाभिव्यक्तः सर्वत्र विराजते (व्रतानि पानः) व्रतकर्ता जनः (चारुणोऽमृतस्य) शोभनामृतभावप्रदातृणी (उभे विशौ) ये द्वे ज्ञानकर्मणी ते (नृचक्षाः) सर्वज्ञ एव (अनुप्र्यते) अवलोकयति नान्यः॥

पृद्धि—( मध्यमासु प्रमात्षु ) ज्ञानेन्द्रियों में (प्रमे ) प्रमाणके लिये (संचा) संगत (सः) वह परमात्मा (दशिभः कपिभः) पांच सुक्ष्मभूत और पांच स्थूळभूतों से ( मृज्यमानः ) विराद् रूपसे अभिव्यक्तिको प्राप्त हुआ सर्वत्र विराजमान है (व्रतानि पानः ) व्रतोंको धारण-करने वाळा मृतुष्य ( चाहणोऽमृतस्य ) सुन्दर अमृत भावके देने वाळे (उमे विश्वी) दोनों ज्ञान और कर्म जो हैं, जनको (नृवक्षाः) सर्वज्ञ पुरुष ही ( अञ्चष्टयते ) देखता है, अन्य नहीं ।।

भावार्थ-- नो पुरुष तपश्चर्यादि कर्में को करता है, वही पुरुष झान तथा कर्मके प्रभावसे सर्वत्राभिन्यक परमात्नाको झानहाहिसे देख कक्ताहै, अन्य नहीं ॥॥॥ स मर्छजान ईन्द्रियाय घायस ओभे अन्ता रोदंसी हर्षते हितः वृषा ग्रुष्मेण बाधते वि दुर्मतीरादेदिशानः शर्यहेवं शुरुधं ५-२३ सः । मर्मुजानः । इन्द्रियायं । धायसे । आ । उमे इति । अन्तरिति । रोदंसी इति । हर्षते । हितः । वृषा । शुष्मेण । बाधते । वि । दुः प्रतीः । आऽदेदिशानः । शर्यहाऽइंव । शुरुधं ॥५॥

पदार्थः — ( मर्मुजानः ) सर्वपूज्यः ( दुर्मतीः शुरुधः ) दुष्टमकृतीनामसुराणां (आदेदिशानः) शिक्षकः ( वृषा ) आमोद वर्षकः (उमे रोदसी ) द्यावापृथिव्योद्धयोर्लोकयोः (अन्तर्हितः ) मध्ये विराजमानः (सः ) स परमारमा ( इन्द्रियाय) इन्द्रियाणां (धायसे) धारणकर्त्रे बलाय (आहर्षते ) सर्वत्र विराजमानास्ति । अथ च (शुष्मेण) शत्रुनाशकेन बलेन (विवाधते ) दुष्टान्पीडयति । ( शर्यहेव ) यथा योद्धा प्रतिपक्षस्थितं स्वशत्रुं हन्ति, तथा परमेश्वरो दुराचारिविष्नकारिराक्षसान् हिनस्ति ॥

पद्रश्रि— ( मर्मुजानः ) सर्वपूष्य ( दुर्मतीः शुरुषः ) दुष्ट मक्रति-वाक्षे असुरोंको ( आदेदिशानः ) शिक्षा देने वाळा ( द्वपा ) आनन्दका-वर्षक ( असे रोदसी) गुळोक और पृथ्वीळोक दोनोंके (अन्तर्हतः) मध्यमें विराजमान ( सः ) वह परमात्मा ( इन्द्रियाय ) इन्द्रियोंके ( धायसे ) धारण-करने वाळे वाळके ळिये ( भाइपंते ) सर्वत्र विराजमान है। और (शुष्पण) अपने वळसे (विवाधते) दुर्होंको पीझा देता है। ( शर्यहेव ) जैसे वाणोंसे योद्धा अपने मतिपक्षीको मारता है, उसी मकार परमात्मा दुरावारी और विम्नकारी राम्नसोंको मारता है। भावार्थ--परमात्मा अपने सिचदानन्दरूपसे सर्वत्रैव परिपूर्ण हो-गहा है। और वह अपनी दमनरूप शक्तिसे दुर्होको दमन करके सत्युरुपें। का उद्धार करता है।।५॥

स मातरा न दर्दशान उक्षियो नानंददेति मुरुतांमिव खुनः । जानन्तृतं प्रथमं यत्स्वंणरं प्रशस्तये कमंदृणीत सुकृतुः॥६॥ सः । मातरा । न । दर्दशानः । उक्षियः । नानंदत् । एति मुरुतांऽइव । खुनः । जानन् । ऋतं । प्रथमं । यत् । स्वंऽनरं । प्रश्चास्तये । कं । अवुणीत् । सुऽकृतुः ॥६॥

पद्ार्थः—( मातरा दहशानः ) मातरं पश्यन् ( न ) यथा वत्सः ( नानदत् ) शब्दं कृत्वा ( उस्त्रियः ) गोसम्मुखं ( एति ) गब्छिति । तथा (सः ) असौ ( सुक्रतुः ) शोभनकर्मों-पासकः ( मरुतां स्वन इत्र ) कमयोगितिदुषां शब्दैः ( ऋतं ) सस्यं ( जानन् ) अवगतं कुर्वन् ( स्वर्णरं ) सर्विहितकारकं ( प्रथमं ) अनिर्वि ( कं ) सुखरूपं परमात्मानं ( प्रशस्तये ) प्रशंसायै ( अवृणीत ) स्वीकरोति ॥

पद्धि -- (मातरा दहशानः) माताको देखता हुआ (न) जैसे (बत्स) नानदत् ) शब्द करके (अस्त्रियः) गौके सम्मुख (एति जाता है, इसी प्रकार् (सः) वह (सुकतुः) शोभनकर्ष उपासक (मरुनां स्वन इव) कर्मयोगी विद्वानीं के शब्दों से (ऋतं) सत्यको (जानन्) जानता हुआ (स्वर्णरं) सवेहितकारक (प्रथमं) अनादि (कं) सुखरूप परमात्माकी (प्रश्नर्ते) प्रश्नाको स्वीकार करता है।।

भावार्थ — जो पुरुष ब्रह्मामृतवर्षिणी धेनुके समान परमात्माको कामधेनु समझकर उसकी उपासना करता है, वह अन्य किसी सुखर्काः अभिळापा नहीं करता ॥६॥

> रुवित भीमो वृष्भस्तविष्यया शृङ्गे शिशानो हरिणी विचक्षणः । आ योनिं सोमः सुरुतं नि पीदिति गन्ययी त्वरभवित निर्णिगृन्ययी ॥७॥

रुवति । भीमः । वृष्मः । तृषिष्ययां । शृङ्गे इति । शिशांनः । हरिणी इति । विऽचक्षणः । आ । योनि । सोमः । सुऽकृतं । नि । सीदति । गृब्ययी । त्वक् । भवति । निःऽनिक् । अब्ययी ॥७॥

पदार्थः—यस्य कर्मयोगिविदुषः (गव्ययी) सद्ताक्षेणित्री (लक्) चिच्छक्तिः (निर्णिगव्ययी) परिशोधनकत्रीं तथा राक्षिका (भवति) अस्ति,तस्य (सुकृतं) सुकृतिनः कर्मयोगिनो-हृद्यं (योनिं) स्थानंकृला (तिष्यया) बाधितुमिच्छया (भीमः) दुष्टभयदः (वृषभः) कामानां वर्षकः (विचक्षणः) सर्वज्ञः (सोमः) परमेश्वरः (आनिपीदिति) कर्मयोगिनोहृद्ये निवसति । अथच (हरिणी) अविद्यानाशिके (शृङ्गे) हे दीती (श्वशानः) तीक्षणीकुर्वन् (रुवति) शब्दस्पशीद्याश्रयभृतपञ्च-तलान्युत्पाद्यति ॥

पदार्थ--जिस कर्मयोगीकी (गन्ययी) सत् असत्का निर्णय-

करने वाली (त्वक्) चैतन्यशक्ति (निर्णिगव्ययी) परिशोधन करने वाली और रक्षा करने वाली (भवति) होती है, उस (मुकुतं) सुकृति कर्मयोगी-के हृदयको (योनिं) स्थान बनाकर (तिविष्यपा) तृद्धिकी इच्छासे (भीमः) दुष्टके भयदाता (त्रपभः) कार्योका वर्षक (विचल्लपः) सर्वेज्ञ (सोमः) परमात्मा (आनिषीदति) निवास करता है। और (हरिणी) अविद्याकी हरण करने वालीं (शृक्ते) दो दीसियोंको (शिशानः) तिल्लण करता हुआ (रुवति) शब्द स्पर्शदिकोंके आश्रयभूत पञ्चतत्वोंको खरपन्न करता है।

भावार्थ--परमात्मा जीवरूपी शक्ति और प्रकृतिरूपी शक्ति दोनोंका अधिष्ठाता है। वा यों कहो, कि उक्त दोनों दीप्तियोंको उत्पन्न-करके परमात्मा इस ब्रह्माण्डकी रचना करता है।।।।।

शुचिः पुनानस्तन्वंमरेषसमब्ये हरिन्यंधाविष्ट सानेवि । जुष्टेर्। मित्राय वरुणाय वायवे त्रिधातु मधे क्रियते सुकर्मभिः।८। शुचिः । पुनानः । तन्वं । ,अरेषसं । अब्ये । हरिः । नि । अधाविष्ट । सानेवि । जुष्टंः । मित्रायं । वरुणाय । वायवे । त्रिऽधातुं । मधुं । क्रियते । सुकर्मऽभिः ॥८॥

पदार्थः -- (सुकर्माभः) सुन्दरकृत्यैः (त्रिधातु) कफवातिक् त्तात्मकं (अरेपमं) पापशून्यं (तन्वं) द्यारारं (मित्राय वहणाय वायवे) अध्यापकलोपदेशकलकर्मयोगित्वसंपादनाय (मधु-क्रियते) यः संस्करोति स पुरुषः (अव्ये सानवि) सर्वरक्षकस्य परमात्मनः खरूपे (न्यधाविष्ट) स्थिरोभवति । यः परमित्मा (हिरः) पापानां नाहाकोरित। अथच (शुचिः) पवित्रोस्ति। तथा (पुनानः) पावकः (जुष्टः) प्रीत्या संसेवनीयोस्ति॥ धृद्धि—( खुर्क्मिप: ) सुन्दर कमोंसे ( त्रिभातु ) कफ, बात-पितात्मक ( अरपसं ) पापरहित (तन्बं ) ग्रारार ( मिन्नाच वरुणाय बायवे ) अध्यापक, उपदेशक और कमेंयोगी बननेके छिये (मेधु क्रियते ) जिसने संस्कृत किया है, वह पुरुष (अन्ये सानिष) सवरक्षक परमात्माके स्वरूपमें (न्यभावष्टे ) स्थिर होता है। जो परमात्मा (हारे: ) पापीका हरण करने बाळा है, और ( ग्रुवः ) पवित्र है, तथा (पुनानः ) पवित्र करने बाळा है। और ( जुष्टः ) प्रीतिसे सेच्य है।

भावार्थ — जो स्रांग अपने इन्द्रियसंयय द्वारा वा यज्ञादि कर्में द्वारा इस ग्रारिका संस्कार करते हैं, वे मानो इस ग्रारिको मधुमय बनाते हैं। जैस कि "महायज्ञेश्च यज्ञेश्च ब्राह्मीयं क्रियते तनुः" इत्यादि वाक्योंमें यह कहा है, कि अनुष्ठानसे पुरुष इस तनुको ब्राह्मी अर्थात् ब्रह्मसे सम्बन्ध रखने वाकी बना केता है। इसी भावका उपदेश इस मंत्रमें किया गया है।।८॥

पर्वस्व सोम देववीतये चृषेन्द्रंस्य हार्दि सोमुधानुमा विंश । पुरा नो बाधाईरिताति पारय क्षेत्रविद्धि दिशु आहा विपृच्छते ॥९॥

पर्वस्त । सोम् । देवऽवीतये । द्युपा । इन्द्रस्य । हार्दि । सोम्ऽधानं । आ । विद्यु । पुरा । नः । बाधात । दुःऽइता । अति । पारय । क्षेत्रऽवित् । हि । दिद्याः । आहं । विऽपृच्छुते ॥९॥

पदार्थः—( सोम ) हे जगदीश ! भवान् ( देववीतये ) यज्ञादिकर्मकरंणीय ('पवस्त ) अस्मान् पवित्रयतु । अथच (वृषा) आनन्दवर्षको भवान् (इन्द्रस्य) कमैयोगिनः (सोमधानं)
भवित्स्थितियोग्यं मनः (हािदं) सर्वित्रियमस्ति तस्मिन् (आविदा)
आगत्य प्रविदातु । तथा येन प्रकारेण (क्षेत्रधित्) मार्गज्ञोजनः
(विष्टच्छते) मार्गष्टच्छकाय (दिशाआह हि) शुभमार्गमुपदिशति
तथा भवान् (नः) अस्माकं (बाधात्) बाधनात (पुरा)
पूर्वमव (दुरिता) दुरितानि (अतिपारय) दूर्यतु॥

पद्द्यि——(सोम) हे परमात्मन्! आप (देववीतये) यज्ञादि कर्मके लियं (पवस्व) हमको पवित्र बनायें। और (हवा) आनन्दवर्षक आप (इन्द्रस्य) कर्मयोगीको (सोमधानं) जी अध्यक्षी स्थितिके योग्य मन (हार्दिं मर्विपय है, उसमें (आविश) आकर प्रवेश करें। और जिस अकार (क्षेत्रवित् ) मार्गका जानने बाला पुरुष (विश्वच्छते) मार्ग पूछने बालेको (दिश आह हि) शुभ मार्गका उपदेश करता है, इसी मकार आप (नः) हम लोगों के (बाधात्) पीटनके (पुरा) पहले ही (हुरिता) पार्यको (अति पारस) द्र करिये॥

भावार्थ--परमात्मा जीवोंको श्वभमार्गका उपदेश करके आंने-वाके दुःखोंसे पहिले ही बचाता है ॥२॥

हितो न सप्तिरुभि वार्जमूर्षे-न्द्रेस्येन्दो जुठरुमा पंवस्व । नावाः न सिन्धुमाती पर्षि विद्वाञ्चरो-न युध्यन्नवं नो निदः स्पंः॥१०॥२४॥

हितः । न । सप्तिः । अभि । वाजै । अर्षे । इंन्द्रस्य । इंन्द्रो इति । जुठरं । आ । प्रवस्व । नावा । न । सिन्धुं । अति । पर्षि । विद्वान् । श्रूरं । न् । युध्यन् । अवं । नः । निदः । स्परिति स्पः ॥१०॥

पदार्थः—(इन्दो) परमैश्वयं सम्पन्न परमात्मन्! (नावा न)
यथा नाविका नराः (सिन्धु) नदीं (अतिपर्षिः) पारयन्ति तथा
भवान् अस्मान् संसारसागरतः पारं करोतुः। (विद्वान् श्रूरोनः)
यथा प्राज्ञः श्रूरः (युध्यन्) युद्धं कुर्वन् (नः) अस्माकं (निदः)
निन्दकान् (अवर्षः) हिनिरतः। तथा भवानि दुष्टान्निहत्य
श्रेष्ठान् जनान् परिपालयतुः। अश्वच (सिर्मितः) यथा सुर्यः
(वाजः) ऐश्वर्यमुत्पादयन् (अभ्यर्षः) स्त्रलक्ष्यं (प्राप्नोति) तथा
भवान् (इन्द्रायः) कर्मयोगिनः (जठरं) हृद्ये ज्ञान्ररूपसत्तयाः
विश्राजमानः (आप्रवस्तः) पवित्रयस्तः॥

पद्द्यि—(इन्दो) परमैश्वर्य सम्पन्न परमात्मन् ! (नावान) जैसे नावि-कलन (सिन्धुं) नदीको (अतिपर्षि) पार करते हैं, ऐसे आप इमको संसारसागर से पारकरें। (बिद्धान् श्रुरोन) और जैसे विद्धान् श्रुरवीर (युध्यन्) युद्ध करता-हुआ (नः) इम कोगेंक (निदः) निन्दकोंको (अवस्पः) मारता है, इसी तरह आप दुष्टेंको दमन, कर श्रेष्ठोंको ज्वारें। और (सिप्तर्न) जैने सूर्य (वाजं) ऐश्वर्यको उत्पन्न करता हुआ (अश्वर्ष) अपन लक्ष्यको मासकोता है, इसी पकार आप (इन्द्रस्य) कर्मयोगीके (जठरं) हृद्यमें ज्ञानरूपी सत्तासे विराजमान होकर (आपवस्त ) पवित्र-करें।

भावार्थ---परमात्मा स्क्षेत्रे समान अझानरूप अन्धकारको द्र-करके इमारे इदयमें झानदीप्तिका प्रकाश करता है ॥१०॥

> इति सप्ततितमं मूक्तं चतुर्विशोवर्गश्च समासः ॥ यह ७० वां सक्त और २४ वां वर्ग समाप्त हुमा ॥,

अथ दशर्चरयेकसप्ततितमस्य सुक्तस्य-

१-९ ऋषभो वैश्वामित्र ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥

छन्दः-१, ४, ७ विराइजगती । २ जगती । ३, ५, ६

निचृज्जगती । ६ पादनिचृज्जगती । ९ विरादत्रिष्टुप् ॥ स्वरः—१—८ निपादः।९धैवतः॥

अथ परमात्मनायुभुवादीनामधिकरणलं निरूप्यते ॥

अब परमात्माको ग्रुभुवादि छोकोंका अधिकरणस्परं निरूपण करते हैं।।

आ दक्षिणा मृज्यते शब्म्याईसदं

वेति द्रहो रक्षमः पाति जागृविः।

हरिरोपशं कृणते नभस्पर्य-

उपस्तिरं चम्बोईर्बह्यं निर्णिजे ॥१॥

आ। दक्षिणा । सुज्यते । शुष्मी । आध्सदै । वेति । द्वहः।

रक्षसः । पाति । जार्गृविः । हरिः । ओपरां । कृणुते । नर्भः । पर्यः । उपऽस्तिरे । चम्बोः । ब्रह्म । निःऽनिजे ॥१॥

पदार्थः—( सोमः ) परमात्मा (शुष्मी ) बलवान्

( आसदं ) सर्वत्र ज्यासोरित। उपासकाः (दाक्षणा ) उपासनारूपां दक्षिणां (सुज्यते ) परमात्मानं समर्पयांति । (जागृविः ) जागरण-

शीलः परमात्मा (द्वहोरक्षसः) द्रोहकारिराक्षसान्निहत्य सज्जनान्

(पाति ) रक्षति । अथव (चम्बोः) द्यावाभूमी (निर्णिजे)

पुष्णाति । (हरिः) पापाहारकः (ब्रह्म) परमात्मा (नभः) अन्तरिक्षलोकं (पयः) परमाणुपुञ्जेन (उपस्तिरे) आच्छादयति । तथा (ओपशं) सर्वावकाशदमन्तरिक्षलोकं (कृणुते) स परमा-त्मैव करोति ॥

पद्ार्थं—(सोमः) परमात्मा ( शुब्मी) वक वाला (आमदं) सर्वत्र व्याप्त हैं। उपासक लोग (दक्षिणा) उपसनारूप दक्षिणाको (सञ्चत) परमात्माको समर्पित करते हें। (जायुविः) जागरणवील परमेश्वर (दुहोरससः) द्रोह करने वाल राक्षसोंको मारकर सज्जनोंकी (पाति ) रक्षा करता है। और ( चम्बोः ) युलोक तथा पृथिवीलोकको ( निर्णिने ) पोपण करता है। (हिरः) पापाँका हरण करने वाला ( ब्रह्म ) परमात्मा ( नभः ) अन्तरिक्षलोकको ( प्यः ) परमाणुम्मृहसे ( जपस्तिरे ) आच्छादित करता है। तथा ( ओपरां ) वही परमात्मा अन्तरिक्षलोकको ( कुणुने ) सबको अवकाश देने वाला करता है।

भावार्थ — परमात्माने इस ब्रह्माण्डको द्रवीभूत अथवा यों कहो-कि वाष्प्रकृष परमाणुओंसे आच्छादित किया हुआ उसी सर्वोपरि उपास्य-देवकी उपासक लोग अपनी उपासना रूप दक्षिणासे उपासना करें॥१॥

> प्र कृष्टिहेर्व शूष एति रोरुवदसुर्य र वर्णं नि रिणीते अस्य तम् । जहाति वृत्रिं पितुरेति निष्कृतसुप्युतं कृणुते निर्णिजं तना ॥२॥

प्र । कृष्टिहाऽइंव । क्यूषः । एति । रोरुवत् । असुर्यं । वर्णं । नि । रिणीते । अस्य । तं । जहाति । वृत्रिं । पितुः । एति । निःऽकृतं । उपश्चतं । कृणुते । निःऽनिजं । तना ॥२॥ षद्र्धः—(श्रृषः) अस्य जगत् उत्पाद्कः परमेश्वरः (कृष्टि-हेव ) योदेव ( प्रेति ) महताप्रभावेन सर्वेत्र परिपूर्णोस्ति । अथच (असुये ) सक्षमान् (रोस्वतः ) सेदयति । तथाः ( अस्य ) असुष्य जीवास्मनः ( तं ) पूर्वोक्तां ( वणे ) आच्छादनकर्ती ( वित्रं ) वृद्धावस्थां ( जहाति ) अतिक्रम्मति । अथच (पितु-रोति ) पितु-भीवं प्राप्नुवन् ( निष्कृतं ) कृतकार्यं तथा ( उपपुतं ) पूर्ण ( कृणुते ) करोति । तथां ( तना ) इदं शरीरं ( निर्णिजं ) सुरूपयुक्तं करोति ( निरिणीते ) निर्मुक्तं च करोति॥

पद्र्यं ——( स्वः) इस संसानकी उत्पक्षि करने वाळा परमात्मा ( कृष्टिहेव ) योद्धाके समान ( मेति ) वहे प्रभावसे सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है। और (असुर्य) असुरोंको (रोह्वत्) अत्यन्त कळाता है। तथा (अस्य) इस जीवात्माके ( तं) पूर्वोक्त ( वर्ण) आच्छादक करने वाळी ( वर्षि ) छद्धावस्थाको ( जहाति ) अतिक्रमण करता है । और ( पितुः एति ) पिताके भावको भाप्त होकर ( निष्कृतं ) कृतकार्य और ( उपमुतं ) पूर्ण ( कुणुने ) बना देता है । तथा ( तना ) इस क्षरेरको ( निर्णितं ) सुन्दर-रूप युक्त बना देता है । और ( निरिणीतं ) निर्मुक्त करता है ।

भावार्थ- जो पुरुष परमात्मज्ञानके पात्र हैं परमात्मा उनको-पूर्णज्ञान देकर जरामणादिभावोंसे निर्धक्त करके समृत बना देता है।।२।।

> अद्विभिः मुत पंवते मर्भस्योर्वृषायते नर्भमा वेपते मृतीः। स मोदते नर्सते साधते गिरा नेनिक्ते अप्सु यर्जते परीमाणे ॥३॥

अद्रिऽभिः । सुतः । प्वते । गर्भस्त्योः। वृषऽयते । नर्भसा । वेपते । मृती । सः । मोदते । नसते । साधते । गिरा । नेनिक्ते । अप्ऽसु । यजेते । परीमणि ॥३॥

पदार्थः — ( धृतः ) खयंसिद्धः परमेश्वरः ( अदिभिः ) चित्तवृत्तिभिः साक्षात्कृतः सन् ( पवते ) पवित्रयति । अथच ( गभस्योः ) अस्य जीवात्मनोज्ञानरूपदीतीः ( वृषायते ) बल्रुपताःकरोति । तथा (मती) ज्ञानस्वरूपोजगदीश्वरः ( नभसा वेपते ) व्याताभवति । ( सः ) असौ परमेश्वरः ( मोदते ) आनन्दरूपण-विराजते तथा ( नसते ) सर्वैः संगतो विराजमानोस्ति । (गिरा ) वेदवाणिभिरुपासितः ( साधते ) सिद्धिदायकोस्ति ( अप्धु ) सत्कर्मणि प्रविदय ( नेनिक्ते ) मनुष्यं पवित्रयति ( परीमणि ) रक्षायज्ञेषु ( यजते ) सर्वत्र परिपृजितोस्ति ॥

पदार्थ—( ग्रुतः ) स्वयंसिद्ध स्वयम्भू परमात्मा ( अद्रिभिः ) वित्तवृत्तियों द्वारा साक्षात् किया हुआ ( पवते ) पवित्र करता है । और ( गभरत्योः ) इस जीवात्माकी ज्ञानरूपी दीप्तियोंको ( वृषायते ) वळ यक्त करता है । तथा ( मती ) वह ज्ञानस्वरूप परमात्मा ( नभसा वेपते ) व्याप्त हो रहा है । ( सः ) वह ( मोदते ) आनन्दरूपसे विराजमान है । और (नसते) सबका अकी सक्ती होकर विराजमान है । (गिरा) वेदरूपी वाणिओं द्वारा चपासना किया हुआ ( साधते ) सिद्धिका देने वाळा है । और (अपस्र) सत्कर्मोंमें प्रवेश करके (नेनिक्ते) सनुष्यको श्रुद्ध करने वाळा है । तथा ( परीमाणे ) रक्षाप्रधान यक्तोमें (यजते) सर्वत्र परिपूजित है ॥

भावार्थ- जो परमात्मज्ञानके पात्र होते हैं, वे मथम स्वयं उद्योगी बनते हैं, फिर परमात्मा उनके उद्योग द्वारा उनको शुद्ध करके प्रमानन्दका भागी बनाता है ॥३॥ परि द्युक्षं सहसः पर्वतावृत्यं मध्यः सिञ्चन्ति हुर्म्यस्यं सक्षणिम् । आ यस्मिन्गार्वः सुहुताद् उर्धनि मूर्घञ्ह्रीणन्त्यंत्रियं वरीमिभः॥शा

परि । द्वुंश । सहसः । पूर्वतऽवृधं । मध्वः । सिञ्चन्ति । हर्म्यस्य । सक्षणि । आ । यस्मिन् । गावः । सुहुतुऽअदः । ऊर्धनि । मूर्धन् । श्रीणन्ति । अग्रियं । वरीमऽभिः ॥४॥

पदार्थः—(सहसः) क्षमी (मध्वः) सर्वोनन्ददः परमेश्वरः ( द्युक्षं ) ज्ञानदीप्तिषु निश्चलस्य जीवस्य ( हम्येस्य सक्षणि ) ये शत्रवःसान्त तेषां घातकोस्ति । तथा (पर्वतावृषं ) योहिमवानिवं स्वसहायभूतैर्जनैरम्युद्यंगतः एतादृशं जीवात्मानं (परिषिञ्चति ) ज्ञानवृष्ट्या सिञ्चनं करोति । (यस्मिन् ) यत्र ( गावः ) इन्द्रियणि ( सुहतादः ) स्वीयभाग्यविषयाणां शब्दस्पर्शादीनां भोग्यकर्तृशक्तिमंति सन्ति । अथ च (वरीमिमिः) समहत्त्वन (ऊधिन)-पयोधारपात्रमिव ( अप्रियं ) तस्यात्रणीपुरुषस्य ( सूर्धन् ) सूर्धानं ( आश्रीणन्ति ) अभिषेकेण पवित्रयन्ति ॥

पदार्थ — (सहसः) क्षमाशील वह परमात्मा (मध्यः) सबको॰ आनन्द देने वाका (शुक्षं) ज्ञानक्ष्पी दीप्तियोंमें स्थिर जीवको (हर्म्यस्य सक्षणि) जो शत्रुओंको हनन करने वाला है, तथा (पर्वताह्यं) जो हिमाल्लपकी तरह अपने सहायक लोगोंसे बृद्धिको प्राप्त है, ऐसे जीवात्माको (परिष्चित्रते) परमात्मा ज्ञानारूपी दृष्टिने सिंचन करता है। तथा वह

पेस जीवारपाको ज्ञानदृष्टिसं परिपूर्ण करता है। (यस्मिन्) जिसमें (गावः) इन्द्रियें (सुहुतादः) अपने ग्रन्दस्पर्शादि भोग्य विषयोंको भागनेकी श्वक्ति रखतीं हैं। और (वरीमिभः) अपने महत्वसे (ज्ञानि) पर्योधारपात्रके समान (अग्नियं) उस अग्रणी पुरुषके (मूर्षन्) मूर्धाको (आश्रीणन्ति) अभिषेक द्वारा शुद्ध करतीं हैं॥

भावार्थ--परमात्मा चपासकको ज्ञानी तथा विज्ञानी चनाकर उसका उद्धार करता है ॥४॥

समी रथं न भुरिजीरहेषत् दश्
- स्वसारो अदितेरुपस्थ आ ।
जिगादुपं जयति गोरंपीच्यं पृदं
यदंस्य मतुथा अजीजनन् ॥५॥२५॥

सं । ईपिपुति । रथं । न । भुरिजोः । अहेषत् । दशं । स्वसारः । अदितेः । उपऽस्थे । आ । जिगात् । उपं । ज्रयति । गोः । अपीच्यं । पदं । यत् । अस्य । मतुर्थाः । अजीजनन्॥ ।।।

पदार्थः—(दश) दशसंख्याकाः (खसारः) स्वाभाविकगितमंतः प्राणाः (अदितः उपस्थे) अस्मिन् पार्थिवशरीरे (आजिगात्) इन्द्रियवृत्तीः जयन्ति (न) यथा सारथी (रथं) यानं (मुश्जोः) बाहुभ्यां (अहेषत) प्रेरयित तथा जगदीश्वरः शुमाश्चमकर्मभिनरशरीररूपं रथं प्रेरयित । अथ च (अस्य) अमुष्य जीवात्मनः (मृतुथाः) मनोरथान् (अजीजनन्) सफल्यन्ति । तथा (यत्) यत् (अपीच्यं पदं) गूढं पदं वर्तते तत् जीवात्मानिमं

प्रददित । अथ च (ई) पूर्वोक्तं परमेश्वरं (सं) सम्यक् प्राप्य (उपज्रयिति) स्वकीयमनोरथान् साधनोति ॥

पद्धि—(दश) दश संख्या वाळे (स्वसारः),स्वभाविक गति-वाळे प्राण (अदितेः, उपस्थे) इस पार्थिव शरीरमें (आजिगात्) इन्द्रियों-की द्वतियोंको जीतते हैं। और (न)जैसे सारथी (रथं) रथको (श्वरिजोः) हाथोंसे (अहेपत) पेरणा करता है, इसी प्रकार परमात्मा शुभा छुप कर्म द्वारा मनुष्योंके शरीररूपी रथकी पेरणा करता है। (अस्य) इस जीवा-रमाके (मतुथाः) मनोरथोंको जो (अजीजनन्) सफळ करते हैं। तथा (यत्) जो (अपीच्यं) गृह (पदं) पद है, वह इस जीवात्माको प्रदान करते हैं। और (हैं) उक्त परमात्माको (सं) भळीभांति प्राप्त होकर (उपजयित) अपने मनोरथों को सिद्ध कर ळेता है।।

भावार्थ--इस पंत्रमें यह वतलाया गया है, कि मनुष्य प्राणा-याम द्वारा संयमी वनकर उन्नतिशील वने ॥९॥

> रयेनो न योनिं सर्दनं धिया कृतं हिरण्ययंमासदं देव एषति । ए रिंणन्ति बर्हिषिं प्रियं गिराश्वो न देवाँ अप्यंति युज्ञियंः ॥६॥

श्येनः । न । योनिं । सदनं । ध्रिया । कृतं । हिर्ण्ययं । आऽसदं । देवः । आ । ईपिति । आ । ईपिति । रिण्नित । बर्हिपि । प्रियं । गिरा । अश्वः । न । देवान् । अपि । एति । यित्रियंः ॥६॥ पदार्थः—(देवः) दिव्यगुणयुक्तः परमेश्वरः (धिया कृतं) संस्कृतबुद्धा साक्षात्कृतः (हिरण्ययं) प्रकाशरूपं (आसदं) स्थानं (एषति) प्राप्तोभवति । (देयेनो न) यथा देयेनः पक्षीं (योनि सदनं) स्वनीडमभिगच्छिति तद्दत् (ई) एनं (प्रियं) सर्विप्रयं परमात्मानं उपासकाः (बिहिषि) हृद्ये (गिरा) वेदवाणीभिः (आरिणन्ति) स्तुवन्ति । (अश्वोन) अद्मुतेषराचर मितिअश्वो, विद्युत् यथा चराचरं व्याप्नोति । तथा (यज्ञियः) परमेश्वरः (देवान्) विदुषः (अप्येति) प्राप्तोभवति ॥

•पद्मर्थ—(देवः) दिव्यगुणयुक्त परमात्मा (धिया छतं) संस्कृत बुद्धिसे साक्षात्कार किया हुआ (हिरण्ययं) प्रकाशरूप (श्येनो न योनि सदनं) अपने स्थिर स्थान घोंसळेको प्राप्त होता है उसी तरह जैसे बाज (आसदं) स्थानको (एपति) प्राप्त होता है। (ई) उक्त (प्रियं) सबके प्यारे परमात्माकी उपासक (बिहिंप) हृदयमें (गिरा) वेदवाणियोंसे (आरिणन्ति) स्तुति करते हैं। एवं (यिह्नयः) परमात्मा (देवान्) दिव्यगुण वाळे विद्वानोंको (अप्येति) प्राप्त होता है।।

भावार्थ--- जो छोग परमात्माका साक्षात्कार करना चाहे, वे अपने हृदयमें उसका ध्यान करें ॥६॥

> परा ब्यंक्तो अनुषो दिवः कृविर्वेषां त्रिपृष्ठो अनिविष्ट् गा अभि । सृहस्रंणीतिर्यतिः परायतीं रेभो न पूर्वीरुषसो वि राजति ॥७॥

परां । विऽञ्जेकः । अरुषः । दिवः । कृविः । वृषां । त्रिऽपृष्ठः । अनुविष्ट । गाः । अभि । सहस्रंऽनीतिः । यतिः । प्राऽयतिः । रोभः । न । पूर्वीः । उपसंः । वि । राजति ॥७॥

पदार्थः — ( अरुषः ) प्रकाशस्त्ररूपः ( वृषा ) आनन्द-वर्षकः ( कविः ) सर्वज्ञः ( व्यक्तः ) स्फुटः परमात्मा ( दिवः परा ) खुळोकादिप परोस्ति । तथा ( त्रिपृष्ठः ) त्रिकाळज्ञः परमात्मा ( गाः ) उपासनारूपा वाणीः ( अभि ) अभिल्रह्य ( अनिविष्ट ) स्थिरोस्ति । अथ स परमेश्वरः ( सहस्रणीतिः ) अनन्तशक्तिमानस्ति । तथा ( यतिः ) लोकमर्यादाहेतुरस्ति । तथा ( परायतिः ) सर्वत्र व्याप्तोस्ति । परमात्मा ( पूर्वी उपसः ) अनादिष्वस्सु (रेभो न) प्रकाशमानः सूर्य इव (विराजति) विराजन्मानोस्ति ॥

पद्धि—(अहपः) मकाशस्त्रक्ष ( हपा ) आनन्दका वर्षक (किबिः) सर्वज्ञ (च्यक्तः) स्फुट परमात्मा (दिवः परा ) द्युळोकसे भी परे हैं। तथा (त्रिपृष्ठः) त्रिकाळक्ष परमात्मा (गाः) उपासनारूषी वाणीको (अभि) छक्ष्य करके (अनिवृष्ट) स्थिर है। और वह परमेश्वर (सहस्रणीतिः) अनन्त ग्राक्ति वाळा है। और (यितः) छोक मर्यादा-का हेतु, और (परायितः) सर्वत्र च्याप्त है। परमात्मा (पूर्वी उपसः) अनादि काळकी ऊषाओं में (रेभो न) मकाश्रमान सूर्यके समान (विरा-रक्ति) विराजमान है॥

भावार्थ — अनादि काळसे परमात्मा अनेक ऊषाकाळोंको प्रका शित करता हुआ सर्वेत्र विद्यमान है ॥७॥ त्वेषं रूपं कृणते वणीं अस्य स यत्राशयत्समृता संघंति स्विधः । अप्सा याति स्वधया दैव्यं जनं सं सुंष्ट्रती नसते सं गोअप्रया ॥८॥

त्वेषं । रूपं । कृणुते । वर्णः । अस्य । सः । यत्रं । अशंयत । संऽऋंता । सेषंति । स्निधः । अप्साः । याति । स्वधयां । देव्यं । जनं ।सं । सुऽस्तुती । नसंते । सं । गोऽअंग्रया ॥८॥

पदार्थः—(सोमः) परमात्मा (रूपं) खरूपं (लेषं) दीव्यमानं (कृणुते) करोति (वर्णः) वरणीयः (सः) असौ परमेश्वरः (यत्र) यस्मिन् (समृता) रणे (अश्यत्) स्थिरोभवति (अस्य) तत्र (स्थिः) दुष्टान् (सेधति) हिनस्ति। (दैव्यं जनं) दिव्यशक्तिमन्तं पुरुषं (अप्साः) सुकर्मदः (संस्तुती) स्तुतियोग्योजगदीशः (स्वध्या) स्वानन्दवृष्ट्या (याति) परिपूर्णोस्ति। अथ च (गोअग्रया) वेदन्वाण्या (संनसते) सर्वत्र संगतोभवति॥

पद्रार्थ--(सोपः) परमात्मा (रूपं) रूपको (त्वेषं) दीष्य-मान (कुणुते) करता है। (वर्णः) वरणीय (सः) वह परमात्मा (यत्र) जिस (समृता) संग्राममें (अग्रयत्) स्थिर होता है (अस्य) इसमें (स्थिः) दुष्टोंको (सेपति) मारता है। (दैव्यं जनं) दिव्य-शक्ति बाळे मनुष्यको वह (अप्साः) सत्कर्मोंका दाता (संस्तृती) मुन्दर स्तृति योग्य परमात्मा (स्वभया) अपने आनन्दसे (याति) परिपूर्ण है। और (गोअग्रया) वेदवाणीसे (संनसते) सर्वत्र संगत होता है। भावार्थ--इस मंत्रमें इस बातका वर्णन किया गया है, कि परमात्मा मत्येक रूपको पदीम करने वाला है। उसीकी सत्तासे सम्पूर्ण पदार्थ स्थिर हैं। और खयं वह निर्लेष होकर इन सब बीजोंमें विराजमान है।।८॥

> जुक्षेत्रं यूथा परि्यन्नरावीदिष् त्विषीरिषत् सूर्यस्य । दिव्यः सुंपूर्णोऽत्रं चक्षत् क्षां सोमुः परि ऋतुंना पश्यते जाः ॥९॥२६॥

उक्षाऽइंव । यूथा । परिऽयन् । अरावीत् । अधि । त्विषीः । अधित् । सूर्यस्य । दिव्यः । सुऽपर्णः । अवं । चूक्षत् । क्षां । सोर्मः । परिं । ऋतुंना । पृश्यते । जाः ॥९॥

पदार्थः—( उक्षेव ) विद्युदिय (यूथा ) गणान् (पिरयन्) संप्राप्य ( अरावीत ) शब्दायते (सुर्य्यस्य ) सर्वात्मनः (लिषीः) दीप्तिः ( अध्यधित ) अधिदधाति स पूर्वोक्तः ( दिव्यः ) (सुपर्णः ) चिद्रूपः परमात्मा (क्षां ) पृथिवीं ( अवचक्षत ) व्याकरोति ( सोमः ) परमात्मा (ऋतुना ) । ज्ञानदृष्ट्या (जाः ) प्रजाः ( परिपदयते ) पदयति ॥

पदार्थ—( उक्षेत्र ) विद्युत्के समान ( यूथा ) गणोंको ( परि-यन् ) माप्त होकर ( अराबीत् ) शब्दायमान होता है ( सूर्यस्य ) सूर्यको ( त्विषीः ) होप्तिका ( अध्यधित ) धारण कराता है । ( दिव्यः ) दिव्य-गुण बाळा ( सुपर्णः ) चेतन ( सोमः ) परमात्मा ( क्षां ) पृथिबीका ( अवचक्षन ) निर्माण करने वाळा है । वह परमात्मा ( जाः ) प्रजाको ( कतुना ) ज्ञानदृष्टिसे ( परिपद्यते ) देखता है ॥ भावार्थ-परमात्मा अपनी ज्ञानदृष्टिसे सम्पूर्ण पदार्थीको देखता-है। और सूर्याद छोकछोकानतरोंका प्रकाशक है।।९॥

इत्येकसप्ततितमं सूक्तं षड्विंशोवर्गश्च रमाप्तः।

यह ७१ वां सुक्त और २६ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ नवर्चस्य द्विसप्ततितमस्य सूक्तस्य-

र—९ हरिमन्त ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः−१−३, ६,७ निचृज्जगती । ४,८ जगती । ५ विराड्जगती ।

९ पादनिचृज्जगती ॥ निषादः स्वरः॥

अथ परमात्मापदेशोनिरूप्यते ।

अव परमारमापदेश निरूपण करते हैं।

हरिं मृजन्त्यरुषा न युंज्यते सं धेनुभिः कुलशे सोमों अज्यते । उदार्चमीरयंति हिन्वते मती

पुरुष्ट्रतस्य कति चित्परिप्रियः ॥१॥

हीरैं । मृजुन्ति । अरुषः । न । युज्यते । सं । धेनुऽभिः । कुलेशं । सोमः । अज्यते । उत् । वानै । ईरयंति । हिन्वतं । मृती । पुरुऽस्तुतस्यं । कृति । वित् । पुरुऽप्रियः ॥१॥ पदार्थः—(सोमः) परमेश्वरः (उद्घाचं) सदुपदेशं (ईर-यति) प्रेरयित । परमात्मा (मती) बुर्द्धि (हिन्वने) प्रेरयित । अथचं (पुरुष्टुतस्य) विज्ञानिनां (परिप्रियः) सखा। तस्मै (कतिचित्र) बहुधनानि प्रयच्छति (कलशे) संस्कृतान्तःकरणे

(सं घेनुभिः) संस्कृतेन्द्रियैः परमात्मा ( अञ्यते ) पूज्यते । सोयं-परमात्मा ( अरुषे।न ) विद्युदिव ( युज्यते ) सर्वत्र युक्तोभवति ॥

पद्धि -- (सोमः) परमात्मा ( बद्वाचं) सदुपदेवकी (ईरयित) मेरणा करने वाल्रा है। (मती) बुद्धिका (हिन्वते) मेरक है। और (पुरुष्टु-तस्य) विज्ञानियोंको (परिभियः) सर्वोपिर प्यारा परमात्मा (कतिथित्) अनन्त दान देता है। (अरुषोन) विद्युत्की तरह वह परमात्मा ( युज्यते ) युक्त होता है। ऐस ( हिर्रे ) परमात्माको खपासक ( मृजन्ति ) ध्यानविषय करतेहैं। और बसका (संघेनुभिः) इन्द्रियोंके द्वारा (कळको) अन्तः करणोंमें (अज्यते) साक्षास्कार किया जाता है।।

भावार्थ — जो छोग अपनी इन्द्रियोंको संस्कृत बनाते हैं, अर्थात् शुद्ध मन बाले होते हैं, परमात्मा अवस्यमेव उनके ध्यानका विषय होता है ॥१॥

> साकं वंदान्ति बहवे। मनीषिण इन्द्रंस्य सोमं जठरे यदादुहुः । यदी मृजन्ति सुगंभस्तयो नरः

सनीळाभिर्देशभिः काम्यं मधु ॥२॥

साकं। वृद्नित् । बृहवः । मृनीिषणः । हंद्रस्य । सोमं । जुटरे । यत् । आऽदुहुः । यदि । मृजन्ति । सुऽगंभस्तयः ।

नरंः । सऽनीलाभिः । दुशऽभिंः । काम्यं । मधुं ॥२॥

पदार्थः — (स्रगभस्तयः ) श्रीभनकमीणाः (नरः) नेतारी-जनाः (यदि) यदा (सर्नालाभिः) बलयुक्तेः (दशभिः) इशिन्द्रियेः (काम्यं) सर्वकामप्रदं,(मध्) आनन्दरूपं परमात्मानं (जठरे) अन्तः-करणमें (मृजान्ति) ध्यानविषयं कुर्वन्ति तदा (बहवः) प्रचुराः (मनी-षिणः ) योगिनः (साकं वदिन्ति) युगण्देयं उच्चारयन्ति । किं तत्स वदन्ति (इन्द्रस्य ) ऐश्वर्यस्य (सीमं ) उत्पादकं परमात्मानं (आदुहुः ) यूपं साक्षात्कुरुते ॥

पदार्थ — (याद) जब (बह्बोमनीपिणः) बुद्धिमान् छोग (साकं) मायही (बदन्ति) उसका यशोगात करते हैं। तब (इन्द्रान्य) कर्मयोगीके (जबरं) अन्तःकरणमें (सोमं) शान्तिरूप परमातमा (दुद्दः) परिपूर्ण रहते हैं और (सुगभस्तयोनरः) भाग्यवान् छोग (यदा) जब (मृजन्ति) उसका साक्षात्कार करते हैं। तब (सनीछाभिर्दशिभः) वछयुक्त दश इन्द्रियोंस (काम्य मधु) येथिष्ठ आनेन्दको छाभ करते हैं।।

भावार्थ — नव कर्मयोगी छोग उस परमात्माका साभात्कार करते हैं, तब सामाजिकवळ उत्पन्न होता है। अर्थात् बहुतसे छोगोंकी सङ्गति होकर परमात्माके यशका गान करते हैं।।२।।

अरेममाणो अत्येति गा अभि सूर्यंस्य प्रियं दुहितुस्तिरो रवम् । अन्वस्मे जोषमभरद्विनङ्गुसः सं द्वयीभिः स्वसंभिः क्षेति जामिभिः ॥ ३ ॥ अरेममाणः । अति । एति । गाः । अभि । सूर्यस्य । रत् । विनुऽङ्गृसः । सं । द्वयीभिः । स्वसृंऽभिः । क्षेति । जामिऽभिः ॥३॥

पद्रार्थः—( अरममाणः ) जितेन्द्रियः कर्मयोगी (गाः ) इन्द्रियाणि (अलेति) अतिकामित (सूर्यस्य प्रियं दुहितुः ) रवेः- प्रियाया उषायाः (आभे ) सम्मुखं (तिरोरवं ) शब्दायमानः सन् रिथरोभवति ! अथच स कर्मयोगी ( द्वयोभिः स्वस्भाः ) एकेन मनसाऽऽविभीवात्स्वसभावं दधन्स्यौ कर्मयोगस्य द्वे वृत्ती (जामिभिः) ये युगलरूपेण वर्तमाने ताभ्यां (संक्षेति ) विचरति । (विनङ्-गृसः ) स्तोता ( अरमे ) कर्मयोगिने ( जोषमन्वभरत ) प्रीत्या संसेवते ॥

पद्र्यि—(अरमपाणः) जितिन्द्रियक्षमेयोगी (गाः) इन्द्रियों-का (अत्येति) अतिक्रमण करता है। (सूर्यस्य प्रियं दुहितः) सूर्यकी प्रिय दुहिता उपाके (अभि) सम्मुख (तिरोरवं) बन्दायमान होकर स्थित होता है। और वह कर्मयोगी (द्वयीभिः स्वस्रभिः) कर्मयोगकी दोनों द्वत्तियं जो एक मनसे उत्पन्न होनेके कारण स्वस्रभावको धारण किय हुई हैं, और (जामिभिः) जो युगळरूपसे रहतीं हैं, उनसे (संक्षेति) विचरता है। (विनङ्ग्रसः) स्तोता (अस्मै) उस कर्मयोगीके लिये (जोपमन्वभरत्) प्रीतिसे सेवन करता है।

भावार्थ — जितिन्द्रय पुरुषके यक्को स्तोता छोग गान करते हैं। क्योंकि उनके हाथेंप इन्द्रिय रूपी घोड़ोंकी रामें रहतीं हैं। इसी अभिप्रायसे उपनिषत् में यह कहा है, कि "सोऽध्वनः पारमाप्नोतित तिद्धिणोः परमं पदम्" वही पुरुष इस संसाररूपी मार्गको तै करके विष्णुके परम पदको प्राप्त होता है, अन्य नहीं ॥ ॥

चर्षतो अद्रिषतो वहिषि पियः पतिर्गवा प्रदिव इन्दुर्ऋत्वियः। पुर्रन्धिवान्मनुषो यज्ञसाधनः ग्रुचिधिया पेवते सोमं इन्द्र ते ॥४॥

चुऽघूतः । अद्विऽसुतः । बृहिषि । प्रियः । पतिः । गवौ । प्रुऽदिवेः । इन्दुः । ऋत्वियः। पुरेन्धिऽवान् । मनुषः । युङ्गऽ-सांधनः । द्युचिः । धिया । पुवृते । सोमः । इन्द्रु । ते ॥श॥

पदार्थः—( इन्द्र ) हे कर्मयोगिन् ! ( नृधूतः ) सर्व-कम्पकः ( अद्रिषुतः ) संस्कृतेन्द्रियैः साक्षात्कृतस्तथा ( बर्हिषि ) यज्ञेषु (प्रियः) प्रियकारकः (गवां पतिः) छोकछोकान्तरस्य भर्ता तथा (प्रिदेवः) द्युलोकस्य (इन्दुः) प्रकाशकः (ऋलियः) त्रिकालज्ञः ( पुरिन्धवान् ) सर्वज्ञः ( मनुषः ) मनुष्येभ्यः ( यज्ञसाधनः ) ज्ञानयज्ञकर्मयज्ञादिदायकः सः ( सोमः ) परमेश्वरः (शुचिर्धिया) शुद्धबुन्धा साक्षात्कृतः सन् (ते) त्वां ( पवते ) पवित्रयति ॥

पद्धि—(इन्द्र) हे कर्मयोगिन्! परमात्मा ( तृध्नः) सबको कम्पायमान करने वाळा, और ( अद्रिष्ठतः ) संस्कृत इन्द्रियोंकी तृत्तियों से साझात्कारको को प्राप्त है, तथा (विहिष ) यहोंमें ( भियः ) जो भिय है, और जो जगदीन्वर ( गवां पितः ) छोकछोकान्तरोंका पित है, तथा (मिवः) छु होकका (इन्दुः) प्रकाशक है। और (ऋत्वियः) त्रिकाछह ( प्रुर्त्वियः) सिकाछह ( प्रुर्त्वियः) सर्वेद्र तथा (मनुषः) मनुष्योंके छिये ( यहसाधनः ) हानयह, कर्मयहादिकोंका देने वाळा वह (सोमः ) परमात्मा (श्वाविधिया) शुद्ध बुद्धिसे साक्षात्कार किया हुआ ( ते ) तुमको ( पवते ) पवित्र करता है।।

भावार्थ-नो लोक लोकान्तरीका अधिपति परमात्मा है, उसकी जब मनुष्य ज्ञानदृष्टिमे लाग कर लेता है, तब आनन्दित हो जाता है ॥॥॥

नुबाहभ्यां चोदितो धारया सुतोऽनुष्वधं पवते सोमं इन्द्र ते । आप्राः कत्नत्समंजैरध्वरे मृतीर्वेर्न द्वपबम्बोई रासदद्धरिः ॥ ५ ॥ २७ ॥

नृबाहुऽभ्यां । चोदितः । धारया । स्नुतः । अनुऽस्वधं । पृवते । सोर्मः । इन्द्रं । ते । आ । अपाः । कर्त्न् । सं । अजैः । अध्वरे । मृतीः । वेः । न । डुऽसत् । चुम्बोः । आ असुदृत् । हरिः ॥ ५॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे कर्भयोगिन् ! (ते) त्वां (अनुष्वधं) बलार्थं (सोमः) ज्ञान्तरूपः परमात्मा (पवते) पविन्त्रयतु । उक्तः परमेश्वरः (नृवाहुभ्यां) मनुष्याणां ज्ञानेन कर्भणान्च (चोदितः) प्रेरितः अथ च (धारया) धारणरूपबुद्धा (सुतः) साक्षात्कृतः सन् पवित्रयतु । उक्तपरमात्मना पवित्रितस्वं (कत्नाधाः) कर्माणि प्राप्नुहि । (अध्वरे) धर्मयुद्धे (मतीः) अभिमानिनदशत्रून् (समजैः) सम्यग्जय (वेर्न) यथा विद्युत् (द्वषत्) प्रतिगतिशीलपदार्थेषु स्थिरास्ति तथा (हरिः) पापहर्ता परमात्मा (चम्नोः) चावाष्ट्रियव्योः (आसदत्) स्थिरोस्ति ॥

पदार्थ--(इन्द्र) हे कर्मयोगिन्! (ते) तुमको (अनुष्वधं) वकके लिये (सोमः) शान्तरूप परमात्मा (पवते) पवित्र करे। उक्त- परमात्मा ( तृबाहु भ्यां) मनुष्यों के ज्ञान और कर्म द्वारा ( चादितः ) मेरणा किया हुआ, तथा ( ( धारमा ) धारणारूप बुद्धिसे ( सुतः ) साक्षात्कार किया हुआ पवित्र करें । उक्त परमात्माके पवित्र किये हुएं तुम ( कत्-नामाः ) कर्मों को प्राप्त हो । ( अध्वरे ) धर्मगुद्धमें ( मतीः ) आमिमानी शत्रुओं को तुम ( समजैः ) भली भाँति जीतो । ( वेर्न ) जिस मकार विद्युत् ( दुपत् ) मत्यक गतिशील पदार्थों में स्थिर है, इसी मकार (हिरः) परमातमा ( चम्बोः ) शुक्कोक तथा पृथिवीकोकमें ( आसदत् ) स्थिर है ॥

भावार्थ--कर्मयोगी उद्योगी पुरुष धर्मपृद्धमें अन्यायकारी शृतुः ओं पर विजय पाते हैं। और विशुत्के समान सर्वव्यापक परमात्मा पर भरोसा रखकर इस संसारमें अपनी गति करते हैं ॥५॥

अंशुं दुंहन्ति स्तृनयन्त्मिक्षतं कृविं कवयोश्यसी मनीपिणः । समी गावा मृतयो यान्ति संयतं-ऋतस्य योना सदने पुनुर्भुवः ॥ ६ ॥

अंशु । दुहन्ति । स्तनयन्तं । अक्षितं। कवि । कवर्यः । अपसः । मनीषिणः । सं । ईमिति । गार्वः । मत्तर्यः । यन्ति । संऽयतः । ऋतस्य । योनां । सदने । पुनःऽभुवः ॥६॥

पदार्थः—( पुनर्भुवः ) भुयोभुयोऽभ्यासकारिण्यः ( गावो-मतयः ) बुद्धिरूपा इद्धियवृत्तयः (संयतः ) संयमिताः (ऋतस्य योना सदने ) सत्यस्य यज्ञे स्थिराः (ई ) उक्तं परमात्मानं (संयन्ति) भाषयन्ति (अथच ( मनीषिणः ) बुद्धिमन्तः (अपसः) कर्भयोगिनः (कवयः ) स्तोतारोजनाः (कविं ) सर्वज्ञं ( अंशुं ) सवन्यापकं (स्तनयन्तं) जगहिस्तारयन्तं (अक्षितं) अवि-नाशिनं परमेश्वरं (दुहन्ति ) साञ्चारकुर्वन्ति ॥

पदार्थ---( पुनर्श्वः ) वारम्बार अभ्यास करने वार्खी (गाबो-मतयः) बुद्धिस्त्री इन्द्रियद्वत्तियें (संयतः) संयमको माप्त होर्ता हुई (ऋतस्य योना सदने ) सर्वाईके यहार्षे स्थिर (ई) उक्त परमात्वाको (संयन्ति ) माप्त करातीं हैं । और (मनीविषणः) बुद्धिमान् (अपसः) कर्मयोगी (कवयः) स्तुनिकी शक्ति रखने वास्ते छोग (किर्वि) सर्वह (अंशुं) सर्वे व्यापक तथा (स्तनयन्तं) सम्पूर्ण संसारका विस्तार करने वास्ते (अक्षितं) क्षय-रहित परमात्माका (दुइन्ति ) साक्षात्कार करते हैं ॥

भावार्थ-जो छोग सर्वाधार और सर्वेश्वर परमात्माके ज्ञानको छाभ करते हैं, वेही उसके सचाईके यज्ञके ऋत्विक्वन सकते हैं, अन्य नहीं ॥६॥

नामां पृथिव्या घरुणी महो दिवोई ऽपामुर्गेो सिन्धुंष्वन्तरुक्षितः । इन्द्रस्य वज्री वृष्मो विभूवंसुः सोमी हुदे पंवते चारु मत्सुरः ॥७॥

नामां । पृथिव्याः । घुरुणः । मुहः । दिवः । अपां । ऊर्मी । सिन्धुषु । अन्तः । उक्षितः । इन्द्रस्य । वर्षः । वृष्भः । विभुऽवंसुः । सोर्मः । हृदे । पवते । चार्रः । मत्सरः ॥७॥

पदार्थ-ः( इन्द्रस्य बज्रः ) रुद्ररूपः (वृषभः ) कृामानां-वर्षकः ( विभृवसुः ) पूर्णेश्वर्ययुक्तः ( चारु मत्सरः ) सर्वोपरि प्रमोदरूपेः पूर्वोक्तः (सोमः) जगदीशः (हृदे) मद्हृद्यं (पवते ) पावित्रयतु। (पृथिव्या नामा ) यः परमेश्वरः पृथ्व्या नामौ स्थिरः अथच (महोदिवः ) महतोद्युलोकस्य (धरुणः ) धारकोस्ति । तथा (अपामूमौ ) जलतरङ्गेषु (सिन्धुषु ) समुद्रेषु कु (अन्त-रुक्षितः ) अभिषिक्तोस्ति स परमात्मा मां पश्चित्रयतु ॥

पदार्थ——(इन्द्रस्य वजः) रुद्रस्य परमातमा (हषभः) सक्ष कामनाओं की हिष्ठ करने वाला तथा (विभ्वसः) परिपूर्ण ऐश्वर्य वास्ना और
(चारु मत्सरः) जिसका सर्वोपिर आनन्द है, वह उक्त (सोमः) परमातमा
(हरे ) हमारे हृत्यको (पवते) पवित्र करे। (पृथिन्या नाभा) जो
परमातमा पृथिवीकी नाभिमें स्थिर हैं, और (महोदिवः) बड़े शुस्त्रोक्षका
(भरुणः) धारण करने वाला है। तथा (अपामुमी) जलकी स्वहरोंमें
और (सिन्धुषु) समुद्रोंमें (अन्तरुक्षितः) अभिषिक्त किया गया है। उक्त
गुणविशिष्ट परमातमा हमको पवित्र करे॥

भावार्थ — जो लोग उक्तगुणसे विशिष्ठ परमात्माका वपासन करते हैं, और उसमें अटल विश्वास रखते हैं, परमात्मा उनको अवस्थमेव पवित्र करता है। और जो इतविश्वास होकर, ईश्वरके नियमका उल्लक्ष्मन करते हैं, परमात्मा उनके मदको चूर्ण करनेके लिये वजके समान उद्यत रहता है।।।।

स तू पेवस्व परि पार्थिवं रजः स्तोत्रे शिक्षत्राधन्वते च सुक्रतो । मा नो निर्भाग्वस्तुनः सादनस्पृशी-रायें पिशङ्गं बहुलं वसीमहि ॥८॥

सः । तुँ । प्वस्व । परिं। पार्थिवं । रजः । स्तोत्रे । शिक्षंच् । आऽधून्वते । च । सुकृतो इति सुऽक्रतो । मा । नः । निः । भाक् । वसुनः । सुदुनुऽस्पृशः । रृपिं । पिशक्तं । बहलं । वसीमहि ॥८॥ पदार्थः——( सुकतो ) हे शोभनयज्ञंप्रभो जमन्तियन्तः! (सः) पूर्वोक्तस्व (तु) हार्षित (पार्थिवं) पृथ्वोक्तस्य सथा (रजः) अन्तिस्थिलंकस्य (पिरे) चतुर्दिक्षु (पंयस्तः) मौ पवित्रय । सथच (आधून्वते स्तोत्रे) कस्पतं स्तोतारं मां (शिक्षन्) शिक्षयन् पवित्रय । तथा (सादनस्पृशः) यत् मन्दिरशोमारूपं (वसुनः) घनं वर्तते तेन (नः) अस्मान् (मानिमीक्) अवियुक्तान् कुरु । अतः पिशङ्गं बहुलं रथिं) स्वर्णादियुतं बहुधनं (वसीमहि) वयं प्रास्तुमः॥

पद्धि—(सुकतो) हे शोधनयक्षेत्र परमात्मन् ! (सः) वह पूर्वोक्त आप (तु) की प्र (पार्थिवं) पृथिवोलोक और (रमः) अन्तरिक्षलक्षेत्र (परिं) चीरो ओर (पन्तः) इनको पवित्र करें। और (आधून्वते स्तात्रे) कम्पायमान हुए तथा स्तुति करने हुए ग्रुझको (शिक्षन्) शिक्षा करते हुए आप पवित्र करें। और (सादनस्पृताः) घरके शोभाभूत (वसुनः) नो धन हैं उनने (नः) इनको (पानिर्भोक् ) वियुक्तमत करिये। इस लिये (पिशकें स्वर्णोदियुत (बहुलं स्पिं) बहुत धनको (वसीमिहि) हम लोग प्राप्त हों।।

भावार्थ- हे परमात्मन् ! आपकी क्रुपासे हम छोग पृथिवी तथा अन्तरिक्षछोकके चारो ओर परिश्रमण करें। ओर नाना मकारके धनोंको प्राप्त करें।।८॥

आ तू नं इन्दो शृतदात्वरूयं सहस्रदातु पशुमाद्धरंण्यवत् । उपं मास्त्र षृहतीं रेवतीरिषोऽधि स्तोत्रस्य पवमान नो गहि ॥९॥९८॥ आ। तु। नः। इन्दो इति । शृतऽदांतु ।अरुवं । सहस्रंऽदातु । पृशुऽमत् । हिरंण्यऽवत् । उपं । मास्व । बृहतीः। रेवतीः । इषः। अधि । स्तोत्रस्यं । पृवमान् । नः। गहि ॥९॥

पदार्थः — (इन्दो ) प्रकाशरूप परमातमन् ! लम् (शत-दातु अश्व्यं ) विद्युदादिशतविधकलाकौशलयुक्तं तथा (सहस्र-दातु पशुमत हिरण्यवत् ) सहस्रविधपशुस्वर्णादियुक्तं धनमथच (रेवतीरिषः ) धनयुतमैश्चर्यं यत् (बृहतीः ) महद्यतेते तानि मदर्थं (उपमास्व ) निर्मिमीष्व । (पवमान ) पावक परमेश्वर ! (स्तोत्रस्य ) स्तोतृन् (नः) अस्मान् (अधिगीह ) गृह्णातु ॥

पद्भिं—(इन्दो) प्रकाशक्ष परमात्मन् ! आप (शतदातु अद्यं) विद्युदादि सेकड़ो प्रकारके कळाकौशळयुक्त और (सहस्रदातु) सहस्रों प्रकारके (पशुपत् हिरण्यवत्) पशु और हिरण्यादि युत धन और (रेवती रिपः) धनयुक्त ऐश्वर्य (बृहती:) जो सबसे बड़े हैं, उनको हमारे छिये (उपमास्व) निर्माण करिये । (प्रवमान) सक्को प्रवित्र करने वाळे प्रमात्मन् ! (स्तोत्रस्य) उक्त स्तुतिके करने वाळे (नः) हमको (अधिगिह) आप ग्रहण करें ॥

भावार्थ--जो पुरुष अपने कर्मयोग और उद्योगके अनन्तर अपने कर्मों को ईश्वरार्पण कर देता है, अर्थात् निष्काम भावसे कर्मों को करता है, परमात्मा अवस्यमेव उसका उद्धार करता है ॥२॥

इति द्विसप्ततितमं सूक्तमष्टाविशोवर्गश्च समाप्तः ॥

यह ७२वां सुक्त और २८वां वर्ग सम्भस हुआ।।

अथ नवर्चस्य त्रिसप्ततितमस्य सुक्तस्य--

१-९ पवित्र ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ जगती । २-७ निचृज्जगती । ८,९ विराड्जगती ॥ निपादः स्वरः ॥

अथ परमात्मना यज्ञकर्मोपदिश्यते ।

अव परमात्मा यक्षकमिका उपदेश करते हैं।

सकें द्रप्सस्य धर्मतः सर्मस्वरन्दृतस्य योना सर्मरन्तु नार्भयः । ज्ञीन्त्स मुझों असुरश्चक आरभें सत्यस्य नार्वः सुकृतंमपीपरन् ॥१॥

सके । द्रुप्सस्य । धर्मतः । सं । अस्वरुच् । ऋतस्य । योनां । सं । अरुन्त । नार्भयः । त्रीच् ।सः । सूर्धः । अस्तुरः । चक्रे । आऽरभे । सृत्यस्य । नार्वः । सुऽकृतं । अपीपुरुच् ॥१॥

पद्रार्थः -- (सत्यस्य नावः) सत्यस्य नोकारूपा उक्ता यज्ञाः (सुकृतं ) शोभनकर्माणं जनं (अपीपरन् ) एश्वर्यैः पिपूर-यन्ति । (स सोमः ) उक्तपरमात्मना (मूर्ध्नः) सर्वोपिर (त्रान्) त्रयाणां लोकानां (आरमे ) आरम्भाय (असुरश्चक ) असुरानिर्मिताः । अथ च (द्रप्तस्य ) कर्मयज्ञस्य (स्रके ) शिरःस्थानीयाः (धमतः ) प्रतिदिनं शुभकर्मणि तत्पराः कर्मयोगिनोनिर्मिताः । पूर्वोक्ताः कर्मयोगिनः (ऋतस्य योना) यज्ञस्य कारणरूपे-

कर्मणि (समस्वरन् ) चेष्टां कुर्वन्तः (समरन्तः ) सांसारिकीं यात्रां कुर्वन्ति । उक्ताः कर्मयोगिनः परमात्मना (नाभयः) नाशि-स्थानीयाः कृताः ॥

पद्धि—(सत्यस्य नावः) सचाईकी नौकारूप उक्त यह (सुकुर्त) क्षेभन कमे वालेको (अपिएन्) ऐश्वर्योते परिपूर्ण करते हैं। (स सोयः) उक्त परमात्माने (मुर्द्भः) सर्वोपिर (त्रीन्) तीन लोकोंके (आरभे) आरंभके लिये (असुरश्चके) असुरोंको बनाया। और (द्रष्मस्य) कर्मयहके (स्रक्षं) मूर्योस्थानी (धनतः) प्रतिदिन कर्म करनेमें तत्पर कर्मयोगियोंको बनाया। उक्त कर्मयोगी (ऋतस्य योना) यहके कारणरूप कर्ममें (समस्वरन्) चेष्टा करते हुए (समरन्तः) सांमारिक यात्रा करते हैं। उक्त कर्मयोगियोंको बनाया॥

भावार्थ---इस पंत्रमें असुरोके तीन कोकोंका वर्णन किया है। और वे तीन कोक काम, कोष, और छोम हैं। इसी अभिमायसे गीतामें यह कहा है, कि " त्रिविधं नरकस्येदं द्वारं नाशनमात्मनः । कामः क्रोधस्तथालोभस्तस्मादेतत्त्रयं त्यजेत् ॥" और इनसे विपरीत कर्मयोगियोंको यहकी नाभि और यहका सुखरूप वर्णन किया है॥ १॥

अथासुराज्ञिन्दयन्कर्भयोगिनः प्रशंसयन्नाह ।

अब असुरोंकी निन्दां करते हुए, और कर्मयोगियोंकी पश्चसा करते हुए कहतेहैं।

सम्यक् सम्यञ्ची महिषा अहेषत् सिन्घोरूमीविधे वेना अवीविषत् । मधोर्घारोभिर्जुनयन्तो अर्किमि-त्रियामिन्द्रंस्य तन्वंमवीवृधन् ॥॥ सम्यक् । सम्यञ्चः । महिषाः। अहेषत्। सिन्धोः । ऊर्मी । अधि । वेनाः । अवीविषन् । मधोः।धाराभिः।जनयेन्तः । अर्कं । इत् । प्रियां । इन्द्रंस्य । तन्वं । अवीवृधन् ॥२॥

पदार्थः -- ( महिषाः ) महान्तोजनाः ( वेनाः ) अभ्यु-दयाभिलाषिणः ( सम्यञ्चः ) संगतिमन्तः ( सिन्धोरूर्मावधि ) संसारसागरेरिमन् ( सम्यक्) सुतरां ( अहेषत ) बृद्धिं प्राप्नुवन्ति । अथ च ( अवीविषन् ) दुष्टान्कम्पयन्ति च । ( मधोर्धाराभिः ) ऐश्वर्यस्य धाराभिः ( जनयन्तः ) प्रकटन्तः ( अर्कमितः ) अर्च-नीयं परमारमानं प्राप्नुवन्तः ( प्रियामिन्द्रस्य तन्वं ) ईश्वरस्य प्रियमैश्वर्यं ( अवीवृधन् ) वर्धयन्ति ॥

पद्धि — (महिषाः) महान् पुरुष (सम्यज्जः) संगति वाळे (सम्यक्) भलीभांति (सिन्धोरूपींविधि) इस संसार-रूपी समुद्रमें (बेनाः) अभ्युद्यकी अभिलाषा करने वाळे (अद्देषत) बुद्धिको प्राप्तः होते हैं । और (अवीविपन्) दुष्टींको कम्पायमान करते हैं । (मधो-धाराभिः) ऐस्वर्यकी धाराओंसे (जनयन्तः) प्रकट होते हुए तथा (अर्क-मिन्) अर्चनीय परमात्माको प्राप्त होते हुए, (प्रियामिन्द्रस्य तन्वं) ईस्वरके प्रिय ऐस्वर्यको (अवीव्धन् ) बढ़ाते हैं ॥

भावार्थ — जो लोग परमात्माके महत्वको धारण करके महान् पुरुष बनते हैं, वे इस भवसागरकी लहरों से पार हो जाते हैं। और परमात्माके यशको गान करके, अन्य लोगोंको भी अभ्युद्यशाली बना-कर, इस भवसागरकी धारसे पार कर देते हैं॥२॥

पुवित्रंवन्तुः परि वाचेमासते पितेषां परना अभि रक्षति व्रतम् । महः संमुद्रं वर्रुणस्तिरो दंधे धीरा इच्छेकुर्घरुणेष्वारभंग ॥ ३ ॥

पुवित्रंऽबन्तः । परि । वाचै । आसते । पिता । पुर्षा । प्रवः । अभि । रक्षति । वृतं । मुहः । समुद्रं । वर्रुणः । तिरः । द्धे । धीराः । इत् । दोकुः । धुरुणेषु । आऽरभै ॥३॥

पदार्थः -- (पितत्रवन्तः) पुण्यकर्माणः कर्मयोगिनः (पिर-वाचं) वेदवाचं (आसते) आश्रयन्ति (एषां) अमीषां कर्म-योगिनां (प्रत्नः) प्राचीनः (पिता) परमात्मा (व्रतं) एषां-सद्रतं (अभिरक्षिति) रक्षिति। अथ च तदिभमुखं (महः समुद्रं) महान्तं संसारसागरिममं (वरुणं) वरुणरूपेण स्वतरङ्गेषु निमज्ज-थितुमुद्यतं (तिरोदेधे) परमात्मा तिरस्करोति। तथा (धरुणेषु) कर्मयोगज्ञानयोगादिसाधनेषु (आरमं) आरम्मं कर्त्वं (धीराः) धीराः पुरुषाः (इत् ) एव (होकुः) समर्था भवन्ति, नान्ये॥

पद्श्वि—(पिवित्रवन्तः) उक्त पुण्य कर्म वाळे कर्मयोगी (पिरि-वाचं) वेदरूपी वाणीका (आसते) आश्रयण करते हैं।(एषां) इन कर्मयोगियोंका (प्रवः) प्राचीन (पिता) परमात्मा (वर्त) इनके व्रतकी (अभिरक्षति) रक्षा करता है। और उनके साम्हने (महः समुद्रं) इस बढ़े संसाररूप सागरको (वरुणं) जो वरुणरूप अपनी छहरों में दुवा छनेके-छिये उद्यत है, उसको (तिरोद्ये) परमात्मा तिरस्कार कर देता है। (धरुणेषु) उक्त कर्मयोग और ज्ञानयोगादि-साधनों में (आर्भं) आ-रम्भको (धीराः)धीरपुरुष (इत्)ही (शेक्कः) समर्थ होते हैं, अन्य नहीं।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करता है, कि पवित्र कर्नो बास्रे

पुरुष ही बागमी बनते हैं। और वे ही इस अवसागरकी छहरों से पार हो सकते हैं, अन्य नहीं। इसी अभिनायसे उपनिषत्यें यह कहा है, कि 'किश्रिकीर आत्मानमैक्षत्" कि यह संसार छरेकी धार है। कोई धीर पुरुष ही इस धारका अतिक्रमण कर सकता है। सब नहीं। भवसागरकी छहरें और छुरेकी धार यह एक अत्यन्त उत्तेजना उत्पन्न करने के छिय वाणीका अछङ्कार है।।३।।

सहस्रधारेव ते समंस्वरान्द्वो नाके मधुजिव्हा असुश्रतः । अस्य स्पशो न नि मिष्नित् भूणीयः पदेषदे पाशिनः सन्ति सेतंवः ॥॥॥

सुहस्रंऽधारे । अर्व । ते । स । अश्वर्न् । द्विः । नार्के । मर्धुऽजिह्वाः । असुश्वर्तः । अस्यं । स्पर्शः । न । नि । मिषुन्ति । भूर्णयः । पुदेऽपदे । पुाशिनः । सुन्ति । सेर्तवः।४।

पदार्थः—हे जगिन्नयन्तः परमेश्वर! (ते) तत्र (सेततः) मर्यादारूपाः सेततः (पदेपदे सन्ति) स्थाने स्थाने विद्यन्ते। अथ च ते मर्यादासेततः (पाद्यानः) पापिभ्यो दण्डदाताः। तथा (भूणयः) क्षिप्रकारिण्स्सन्ति। अथच (न निमिषन्ति) तद्वमानं कृत्वा न कोपि स्थातुं शक्तोति। (अस्य) अमुष्य परमात्मनः (रपशः) सारभृतानि (अस्यतः) अनन्तानि ज्योतीिष सन्ति। हे परमात्मन्! भवान् (सहस्रधारे) अनन्तानन्दस्वरूपे (अव) मम रक्षां करोतु। तथा (दिवोनाके) द्युलोकमध्ये (समस्वरन्)

ये स्यन्दमाना भवदानन्दाः [ मधुजिह्या ] ये आह्रादनीयास्ते मां प्राप्तुवन्तु ॥

पद्धि—हे परमात्मन्!(ते) आपका(सेतवः) मर्यादाक्ष्य सेतृ (पदेपदे सन्ति) पद पद पर हैं। और वे मर्यादाक्ष्य सेतृ (पाक्षिनः) पापियोंके दण्डदाता हैं। (भूर्णयः) शीधता करने वाळे हैं। और (न निमिषन्ति) उनके साम्हने कोई आँख उठा कर नहीं देख सकता। (अस्य) उस परमात्मके (स्पशः) सारभूत (असथतः) अनन्त जयोतियें हैं। हे परमात्मन्! आप (सहस्रपारे) अनन्त आमन्द्रस्यरूप-पे (अव) हमारी रक्षा करें। और (दिवोनाके) युलोकके मध्यमें (समस्तरम्) स्रवित होते हुए, आपके आनन्द (मधुजिहा) जो अत्यन्त आहाद जनक हैं, वे हमको पाप्त हों॥

भावार्थ--परमात्मक आनन्दकी सहस्रों धारें इस संसारमें इत-स्तत: सर्वत्र वह रही हैं। जा 'पुरुष परमात्माकी आज्ञाओंको पाछन करता-है, वही उन आनन्दोंको छाम करता है, अन्य नहीं ॥४॥

> पितुर्मातुरध्या ये समस्वरन्तृचा शोचन्तः सन्दर्हन्तो अत्रतान् । इन्द्रिष्ठिष्टामपं धमन्ति मायया त्वचमसिकीं भूमनो दिवस्परि ॥५॥३९॥

पितः । मातः । अधि । आ । ये । संऽअस्वरन् । ऋवा । शोचन्तः । संऽदहंन्तः । अवृतान् । इन्द्रं ऽद्विष्टां । अपं । धमनित् । माययां । त्वचं । असिकीं । भूमनः । दिवः । परि ॥५॥

पदार्थः--ये मनुष्याः (पितुर्मातुः) मातापित्रोः शिक्षां-

प्राप्य सुशिक्षिताः सन्ति अथ (ये) ये जनाः (ऋचा) वेदस्य ऋगिः (समस्वरन्) स्वीयजीवनयात्रां कुर्वन्ति तथा (शोचन्तोऽन्वतान्) शोकशीलानव्रतिनः (संदहन्तः ) सम्यग्दाहकारसन्ति तथा ये (मायया) स्वकीयापूर्वशक्तया (इन्द्रहिष्टामपधमन्ति ) ईश्वराज्ञाभञ्जकानां राक्षसानां निहन्तारस्मन्ति अथच ये राक्षसाः (असिक्तां) रात्रेरन्धकारमिव (भूमनः) भूलोकस्य तथा (दिवः) युलोकस्य (परि) सर्वतः (लचं) लगिववर्तमानास्तेषां नाशकाः वितृमन्तो मातृमन्तश्च कथ्यन्ते ॥

पद्र्शि—जो लोग (पितुर्मातुः) पिता माताकी शिक्षाको पाकर
सुशिक्षित हैं, और (ये) जो लोग (ऋचा) वेदकी ऋचाओं के द्वारा
(समस्तरन्) अपनी जीवनयात्रा करते हैं (शोचन्तोऽत्रतान्) तथा
शोकशील अत्रतियों को (संदहन्तः) भलीमांति दाह करने वाले हैं।
और जो (मायया) अपनी अपूर्व-शक्तिसे (इन्द्रद्विष्टामपपमन्ति) ईश्वर-की आज्ञाको भक्त करने वाले राक्षमोंका नाश करते हैं, और जो राक्षम (असिर्क्षा) रात्रिके अन्धकारके समान (भूपनः) मूलोक और (दिवः) खुलोकके (परि) वारो ओर (त्वचं) त्वचाके समान वर्तमान हैं, उनको नाश करने वाले पितृपान और मातृपान कहलाते हैं।।

भावार्थ--मनुष्य इस संसारमें चार प्रकारसे शिक्षाको छाभ करता है। वे चार प्रकार यह हैं, कि माता, पिता, आवार्य, और गुरु। इसी अभिपायसे उपनिषद्में कहा है, कि "मातृमान् पितृमान् आचा-र्यवान् पुरुषो वेद" ॥५॥

> पृजान्मानादध्या ये समस्वंरुञ्छ्लो-कंयन्त्रासो रभसस्य मन्तंवः।

अपनिक्षासी बिधरा अहासत ऋतस्य पन्यां न तरिन्त दुष्कृतः ॥६॥ प्रवात । मानात । अधि । आ । ये । संऽअस्वरन् । श्लोकंऽयन्त्रासः । रुभसस्य । मन्तवः । अपं । अनुक्षासः । बृधिराः।अहासत । ऋतस्य । पन्यां। न । तरान्ति । दुःऽकृतः॥

पदार्थः—(अनक्षासः) अज्ञानिनोजनाः (बिधराः) येहितमप्युपदेशं न शृण्वन्ति ते (ऋतस्य) सत्यस्य (पन्थां) मार्ग
(अपाद्दासतः) उज्झन्ति।(दुष्कृतः) ते दुष्टाचारिणोऽस्य भवसागरस्योर्मि (न तरन्ति) तरितुं न शक्तुवन्ति। अथव (ये) ये नराः
(प्रलान्मानातः) प्राचीनादासपुरुषातः (अध्या) आगतान् उपदेशान् (समस्यम्) पालयन्तः (श्लोकयन्त्रासः) सज्जनैः संगतारसान्ति तथा (रभसस्य मन्तवः) परमात्माञ्चापालकास्तेऽस्यभवसागरस्योर्मि तरन्ति॥

पदार्थ -- ( अनक्षासः ) अज्ञानी छोग ( विधराः ) जो हितो-पदेशको भी नहीं सुन सकते वे ( ऋतस्य पन्थां ) सचाईके मार्गको ( अपाहासत ) छोड़ देते हैं । ( दुष्कतः ) वे दुष्टाचारी इस भवसाग्रकी छहरको (नि तरन्ति) नहीं तर सकते । और (ये) जो ( प्रवात् ) प्राचीन ( मानात् ) आञ्च-पुरुषसे ( अध्या ) आये हुए उपदेशोंको ( समस्वरम् ) पाछन करते हुए ( ऋोकयन्त्रासः ) सत्युरुषोंकी संगतिमें रहने वाखे हैं तथा (रभसस्य मन्तवः) परमारमाकी आज्ञा मानने वाखे हैं, वे इस भव-साग्रकी छहरको तर जाते हैं ॥

भावार्थ-भो छोग भाप्त-पुरुषोंके वावयों पर विश्वास करते हैं.

और सामाजिक बलको भारण करते हैं, परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करता है ॥६॥

> सृहस्रधारे वितंते पृवित्र आ वार्चं पुनन्ति क्वयों मनीपिणः । रुद्रासं एपामिषिरासी अद्भुद्धः स्पशः स्वर्धः सुदृशों नृचक्षेसः ॥७॥

सृहस्रंऽधारे । विऽतंते । पृवित्रे । आ । वाचं । पुनुन्ति । कृवयः । मृनीपिणः । रुद्रासंः । पृषां । दृषिरासः । अद्रुहः । स्पर्शः । सुऽअर्थः । सुऽदृशः । नृऽचक्षसः ॥७॥

पदार्थः—( नृचक्षसः ) कर्मयोगी तथा ( सुदृशः ) ज्ञान-योगी (ख्रष्टः ) गतिशीलस्तथा (स्पशः ) मेधावान् ( अदुदः ) अद्रोग्धा (इषिरासः ) गमनशीलः ( रुद्रासः ) परमात्मनोन्याय-पालनाय रुद्ररूपोभवति । (एषां ) ज्ञानयोगिकर्मयोगिनां सदैव परमात्मा रक्षकोभवति । अथच ते ( सहस्रघारे वितते ) अत्यन्ता-नन्दमये विस्तृते ( पवित्रे ) पृते परमात्मनि ( वाचमापुनन्ति ) स्वीयवाचं तस्योपासनया पवित्रयन्ति । पूर्वोक्ता विद्वांस एव (मनीषिणः) मनस्विनस्तथा ( कवयः ) कान्तदर्शिनोभवन्ति ॥

पद्र्थि — (त्रवससः) कर्मयोगी और (सुद्रशः) ज्ञानयोगी (स्वश्रः) गतीशील और (स्पशः) बुद्धिमान् (अद्भुद्धः) किसीके साथ द्रोह न करनेवाले हैं। तथा (इषिरासः) गमनशील (रुद्रासः) परमात्माके न्याय पालन करनेके लिये स्द्ररूप होते हैं (एषां) उक्तग्रण-सम्पन्न पुरुषीका- परमात्मा सदैव रक्षक होता है। और वे छोग (सहस्रधारे वितते ) अनन्त आनन्दमय विस्तृत (पवित्रे ) पवित्र परमात्मामें (वाचमापुनन्ति ) अपनी वाणीको उसकी स्तुति द्वारा पवित्र करते हैं। उक्त प्रकारके विद्वान् ही (मनीषिणः) मनस्वी और (कवयः) क्रान्तद्शीं होते हैं॥

भाशार्व — जो छोग परमात्माके स्वरूपमें चित्तहत्तिको छगा कर अपने आपको पवित्र करते हैं, वे ही कर्मयोगी और ब्रानयोगी बन सकते-हैं, अन्य नहीं ॥७।

> ऋतस्य गोषा न दर्भाय सुऋतुस्ती ष प्वित्रां ह्य्यून्त्ररा देधे । विद्रान्त्स विश्वा भुवनाभि पश्यस्य-वार्ष्णान्विष्यति कर्ते अनुतान ॥८॥

ऋतस्यं । गोपाः । न । दभाय । सुङक्रतुः । त्री । सः । पवित्रां । हृदि । अन्तः । आ । दुधे । विद्वान् । सः । विश्वां । भुवना । अभि । पृश्यृति । अर्व । अर्जुष्टान् । विष्यृति । कृतें । अत्रृतान् ॥८॥

पदार्थः — ( ऋतस्य गोपाः ) सत्यस्य रक्षकः ( सुक्रतुः ) शोभनकर्मी ( न दभाय ) यः परैरदम्भनीयः (सः ) असौ कर्म-योगी (पावित्रा) पवित्रे स्वकीये ( हचन्तः ) अन्तःकरणे ( त्री ) परमात्मनः उत्पत्तिस्थितिप्रलयरूपास्तिसः शक्तीः ( आद्धे ) आद्धाति । ( सं विद्वान् ) असौ पण्डितः कर्मयोगी ( विश्वा सुवना ) सम्पूर्णानि लोकलोकान्तराणि ( अभिपदयति ) अवलो- कयित । अथच (कर्ते ) कर्तव्ये (अन्नतान् ) अन्नतिनः (अजुष्टान् ) परमारमनोवियुक्तान् (अवविध्यति ) हिनरित ॥

पद्धि—( ऋतस्य गोपाः ) सचाईकी रक्षा करने वाळा (सुक्रतुः) ग्रोभन कर्षे वाळा कर्ययोगी (न दमाय) जो किसीसे दवाया नहीं जाता (सः ) वह (पवित्रा ) अपने पवित्र (ह्यन्ते) अन्तः करणमें (त्री ) परभारमाकी उत्पत्ति, स्थिति, मळयरूप तीनों शक्तियोंको । आद्ये) धारण करता है। विद्वान सः ) वह विद्वान पुरुष (वित्या श्रुवना ) सम्पूर्ण छोक छोकान्तरोंकों (अभिपञ्चति )देखता है। और (कर्ते) कर्तव्य-में (अन्नतान्) जो अन्नती (अजुष्टान्) और परमात्मासे वियुक्त हैं, उनकों (अवविध्यति ) मारता है॥

भावार्थ-- जो छोग परशास्या पर अटछ विश्वास रखने बाछे हैं, वे किसीसे दबाये नहीं जा सकते ॥८॥

> ऋतस्य तन्तुर्वितंतः पृवित्र आ जिहाया अमे वर्रणस्य मायया । धीराश्चित्तत्मामिनंशन्त आग्नतात्राः कर्तमर्व पदात्यप्रभुः ॥९॥३०॥

मृतस्यं । तन्तुः । विऽत्ततः । पवित्रं । आ । जिह्वायाः । अग्रे । वरुणस्य । माययां । धीराः । चित् । तत् । संऽइनंक्षन्तः । आशत । अत्रं । कर्ते । अवं । पदाति । अर्थऽभुः ॥९॥

पदार्थः--( अप्रभुः ) योजनः कर्मयोगी नास्ति सः ( कर्तमवपदाति ) कर्ममार्गात्पतिति (अत्र ) कर्मण्यास्मन् (धीरा-श्चित ) कर्मयोगिन एव ( तत् ) तत्समक्षं ( समिनक्षन्तः ) संगच्छन्तः (आशत) स्थिरतां यान्ति । (ऋतस्य) सत्यस्य (तन्तुः) विस्तारकः (विततः) विस्तृतः परमेश्वरः (वरुणस्य मायया) सम्पूर्णजनवशकारिण्या स्वशक्तया सह (पवित्रे) तस्य पवित्रेऽन्तःकरणे तथा (जिहाया अग्ने) जिहाश्रभागे (मा) आवसति । उपसर्गश्चतेर्योग्यिकयाध्याहारः ।

पदार्थ—(अप्रशः) जो पुरुष कर्पयोगी नहीं है, यह (कर्तमब पदाति) कर्मरूप मागसे गिर जाता है। (अत्र) इस कर्ममें (धीरा-श्चित्) कर्मयोगी पुरुष ही (तत्) उसके समक्ष (समिनक्षन्तः) गति-शील होकर (आश्चतः) स्थिर होते हैं। (ऋतस्य) सचाईका (तन्तुः) विस्तार करने वाला (विततः) जो विस्तृत है, यह परमात्मा (वरुणस्य मायपा) सबको वशीभूत रखने वाली अपनी शक्तिके साथ (पवित्रे) उसके पवित्र अन्तःकरणमें और (जिह्नाया अप्रे) जिह्नाके अग्रमागमें (आ) निवास करता है।

भावार्थ-- जो कर्मयोगी और उद्योगी पुरुष हैं, उन्हींके अन्तः-करणमें परमात्मा निवास करता है ॥९॥

इति त्रिसप्ततितमं स्कं त्रिशोवर्गम्य समाप्तः।

यह ७३ वां सुक्त और ३० वां वर्ग समाप्त हुमा ।

क्षय नवर्षस्य चतुरसप्तितितमस्य सूक्तस्य-१--- ९ कक्षीवानृषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः--- १, ३ पादिनमृज्जगती । २ ६ विराड्जगती । ४ ७ जगती । ५ ९ निमृज्जगती । ८ निमृत्त्रिष्टुप् ।

स्वरः-१-७ ९ निषादः।

८ धैवतः ॥

## अथाभ्युदयपात्रतामाह ।

अव अभ्युदयके आधिकारियोंका निरूपण करते हैं।

शिशुर्न जातोऽवं चक्रदद्भे स्वर्ध्यद्वाज्येरुषः सिषीसित । दिवो रेतेसा सचते पयोवधा तमीमहे सुमती शर्मे सप्रथः ॥१॥ शिशुः । न । जातः । अवं । चक्रदत् । वने । स्वः । यत् । वाजी । अरुषः । सिसांसित । दिवः । रेतंसा । सचते । प्यःऽवृधां । तं । ईमहे । सुऽमती । शर्मे । सुऽप्रथः ॥१॥

पदार्थः—( वने ) भक्तिविषये ( यत ) यदा ( जातः ) सद्य उत्पन्नः ( शिशुर्न ) बालक इव ( चकदत् ) अयं जिज्ञा- सुर्जनः स्वभावत एव रोदिति तदा ( स्वः ) सुस्रस्त्रस्पः ( वाजी ) बलस्वरूपः ( अरुषः ) प्रकाशस्त्रस्पः परमेश्वरः ( सिषासित ) तस्याद्यारं कर्नुभिच्छति । ( दिवोरतसा ) यः परमात्मा द्युलोकत्त आरम्य सम्पूर्णलोकलेकलोकान्तरैः सद्द ( सचते ) स्वीयशक्त्या संगतोभवति । तथा ( पयोवृधा ) यः स्वकीयैश्वर्येणाम्युन्नतः (तं ) तस्मात्परमात्मनः ( सप्रथः ) विततमभ्युद्यमथच ( शर्म ) कल्याणं ( ईमहे ) वयं प्रार्थयामः ॥

पदार्थ--(वने) भक्तिके विषयमें (यत्) जब (जातः) तत्काछ उत्पन्न (श्रिशः) बाइकके (न) समान यह जिज्ञासु पुरुष स्वाभाविक-रीतिसे (चकदत्) रोता है, तब (स्वः) सुख स्वरूप (वाजी) बङस्वरूप (अरुपः) प्रकाशस्वरूप परमात्मा (सिषासिति) उसके उद्धार-की इच्छा करता है। (दिवोरेतंसा) जो परमात्मा ग्रुष्ठोकसे छेकर छोक-

छोकान्तरोंके साथ अपनी शाक्तिसे (सन्नते ) संगत है। और (पयो-हुधा ) जो अपने ऐन्ध्यंसे बृद्धिको प्राप्त है, (तं) उस परमात्मासे (सन्नथः) विस्तृत अभ्युद्य और (शर्म) निश्रयस सुख इन दानोंकी हम छोग (ईमहे) प्रार्थना करते हैं।।

भावार्थ -- जब पुरुष द्ध पीने बाळे यखेके समान मुक्तकण्डसे परमात्माके आगे रोता है, तबपरमात्मा उसे अवश्यमेव ऐश्वर्य देता है।।१॥

> दिवो यः स्कृम्भो घुरुणः स्वातत् आपूर्णो अञ्जः पूर्वेति विश्वतः । समे मुद्दी रोदसी यक्षदावृता समीचीने दाघार समिषः कविः ॥२॥

दिवः । यः । स्कृम्भः । घरुणः । सुऽआंततः । आऽपूर्णः । अंशुः । परिऽएति । विश्वतः । सः । इमे इति । मृही इति । रोदंसी इति । यक्षत् । आऽवृतां । समीचीने इति संऽर्हेचीने । दाधार । सं । इषः । कविः ॥२॥

पदार्थः—( दिवोयः स्कम्भः ) यो चुलोकस्य सहायः अथ-च (धरुणः) पृथिव्या धारकोस्ति तथा (स्नाततः) विततः (आ-पूर्णः) सर्वत्र परिपूर्णः (अंशुः) व्यापकः परमात्मा (विश्वतः) सर्वतः (पर्येति) प्राप्तोस्ति (सः) असौ परमात्मा (इमे मही रोदसी) इमं भूलोकं चुलोकं च (आवृता) आश्चर्यकर्मणा (यक्षत्) संगतं करोति। अथच (समीचीने) संगते द्यावा-भूमी स परमात्मैव (दाधार) धारयति। सः (कविः) सर्वज्ञो- जगदीश्वरः ( इषः ) ऐश्वर्यान् ( सं ) संप्रयञ्छति । उपसर्ग-श्रुतेयोग्यिकियाध्याहारः ॥

पद्धि——(दिवोय: स्कम्भः) जो गुलोकका सहारा है, और ( घरणः ) पृथिवीका धारण करने वाला है। तथा ( खाततः ) विस्तृत ( आपूर्णः ) सर्वत्र परिपूर्ण ( अंद्धः ) व्यापक परमात्मा ( विश्वतः ) सब ओरसं ( पर्येति ) माप्त है (सः) वह परमात्मा ( इमे मही रोदसी ) इस भूलोक और अन्तरिक्ष-लोकको ( आहता ) अद्भुतकमेसे ( यक्षत् ) संगत करता है, और ( समीचीने ) संगत गुलोक और भूलोकको वही परमात्मा ( दाधार ) धारण करता है। वह ( किविः ) सर्वज्ञ परमेश्वर ( इषः ) ऐश्वयोंको ( सं ) देता है।।

भावार्थ--जिस परमात्माने घुळोक और पृथिनी स्रोकादिकोंको स्रीकामात्रसे घारण किया है, नहीं सन ऐश्वयोंका दाता है। अन्य नहीं ॥२॥

> मिंह प्सर्ः सुकृतं सोम्यं मधूर्वी गर्न्यूतिरदितेर्ऋतं यते । ईशे यो चृष्टेरित जिसयो दृषापां नेता य इतर्जतिर्ऋग्मियः॥३॥

मिहि । स्सरंः । सुऽकृतं । सोम्यं । मधुं । दुर्वी । गव्यूतिः । अदितेः । ऋतं । यते । ईशें । यः । वृष्टेः । इतः । दुसियः । वृषां । अपां । नेता । यः । इतःऽक्रीतः । ऋग्मियः ॥३॥

पदार्थः -- (ऋग्मियः ) स्तुत्यः ( इत ऊतिः ) सर्वविषः रक्षकः ( यः ) यः ( नेता ) नियन्तास्ति अथच (अपां वृषा )

सम्पूर्णकर्मणां फलदः ( उस्तियः ) प्रकाशस्वरूपे।स्ति स पर-मेश्वरः ( इतः ) गुलोकात उत्पन्नस्य ( वृष्टेः ) बृष्ट्यादिकस्य ( इशे ) ईश्वरे।स्ति । ( मिह ) महीयान् ( प्तरः ) सर्वस्यादन-कर्तास्ति । तथा ( सुकृतं ) शे।मनकम्मीस्ति । ( मोम्यं ) सोम्य-स्वभाववान् अस्ति । ( अदितेः ) तस्मात् ज्ञानस्रक्षपात्परमात्मनः ( गन्यूतिः ) अस्य जीवात्मनोमार्गः ( मधु ) मधुरः अथच ( उर्वी ) विस्तृतोभवित । अथच (ऋतं यते ) सत्ययज्ञं प्राप्त-वते पुरुषाय स परमात्मा शुमं विद्धाति ॥

पद्र्थि—(ऋग्वियः) स्तुतियोग्य (इत ऊतिः) सब मकारका रक्षक (यः) जो (नेता) नियन्ता है, और (अपां ह्या) सब
मकारके कर्मीका फळ देने बाळा (अस्त्रियः) मकाशस्वरूप हैं (इतः)
युळोकसे उत्पन्न (हृष्टेः) हृष्ट्यादिका (ईशे) ईश्वर है। (महि) सबसे
बड़ा हैं (प्तरः) सबका अत्ता है (सुकृतं) शोभनकर्मा है। (सोम्यं)
सौम्य स्वभाव वाळा है। (अदितेः) उस झानस्वरूप परमात्मासे (गञ्यूतिः)
इस जीवात्माका मार्ग (मधु) मीठा और (उर्वी) विस्तृत होता है। और
(ऋतं यते) सत्यरूप यज्ञको प्राप्त होने वाळे पुरुषके ळिये वह परमात्मा
सुभ करता है।

भावार्थ--सन्मार्ग चाहने वाळे पुरुषोंको उचित है, कि वे सचाई-का यह करनेके ळिये परमात्माकी शरण खें ॥३॥

> आत्मन्वन्नभी दुद्धते घृतं पर्य ऋतस्य नाभिर्ष्यतं वि जायते । समीचीनाः सुदानंवः प्रीणन्ति तं नरो हितमवे महन्ति पेरवः ॥॥॥

आत्मन्ऽवत् ौनर्भः । दुह्यते । घृतं । पर्यः । ऋतस्यं । नाभिः । अमृतै । वि । जायते । संऽईचीनाः । सुऽदानवः ।

प्रीणुन्ति । तं । नरंः । हितं । अर्व । मेहन्ति । पेरंवः ॥श।

पदार्थ:-येन परमात्मना ( नभः ) आकाशमण्डलात ( आत्मन्वत् ) सारभृतं ( घृतं ) जलादिकं ( दुह्यते ) प्रपूर्वते अथच ( ऋतस्य नाभिः ) सत्यस्य नाभिस्थानीयोस्ति तथा ( अमृतं ) अमृतस्वरूपे। स्ति सः ( पयः ) त्राप्तरूपः परमारमा (विजायते ) विराजमानोवर्तते । ( नरः ) यः पुरुषः तस्योपासनां करोति (तं) तं पुरुषं (पेरवः ) सर्वरिक्षकाः शक्तयः ( श्रीणान्ति ) तर्पयान्ति । अथच ( समीचीनाः ) सुन्दराः ( सदानवः ) दानशीलाउशक्तयः तदर्थे ( हितं ) हितस्य ( अवमहेन्ति ) वृष्टिं कुर्वन्ति ॥

पदार्थ--जिस परमात्मासे (नमः ) द्यमण्डलसे (आत्मन्वत ) सारभूत ( घृतं ) जछादिक ( दुहाते ) दुहे जाते हैं, और ( ऋतस्य ) जो संचाईकी ( नाभिः ) नाभि है और ( अमृतं ) अमृतस्वरूप है वह (पयः) तृतिरूप परमात्मा ( विजायते ) सर्वत्र विराजमान है। ( नरः ) जो पुरुष उसकी उपासना करता है (तं) उसको (पेरवः) सर्वरक्षक शक्तियें

(भीणान्त) तप्त करतीं हैं। और (समीचीनाः) सुन्दर (सदानवः) दान-शीक शक्तियें उसके लिये (हितं) हितकी (अवमहान्ति) हुष्टि करती हैं॥

भावार्थ--जो पुरुष परमात्माकी आज्ञाओंका पाकन करते हैं, परमात्मा उनके लिये अपनी दानशीस शाक्तियोंसे अनन्त प्रकारके ऐश्वयों-की दृष्टि करता है।।४॥

अराविद्शः सर्वमान क्रिमेणां देवाव्यं मर्जुषे पिन्वति त्वचंम् । दधाति गर्भमदितेरुपस्थ आ यनं तोकं च तन्यं च धामहे ॥५॥३१॥

अरावीत् । अंग्रुः । सर्चमानः । क्रिमिणां । देवऽअव्यं । मर्नुषे । पिन्वाते । त्वचं । दघाति । गर्भे । अदितेः । उपऽस्थं । आ । येनं । तोकं । च ! तर्नयं। च ।धार्महे ॥५॥

पदार्थः—( ऊर्मिणा ) स्वीयानस्तरङ्गेः ( सचमानः ) संगतः ( अशुः ) व्यापकः परमात्मा ( अरावीत् ) सदुपदेशं करोति । अथच ( मनुषे ) मनुष्याय ( देवाव्यं लचं ) देवभावोत्त्वाद्मं श्रीरं ( पिन्वति ) पुष्णाति । तथा ( अदितेष्वस्थे ) अस्याः पृथिव्याः (गर्भे) नानाविधौषधेष्ठत्यिष्वस्पं गर्भे (आद्धाति) धारयति । ( येन ) यतः ( तोकं ) दुः लनाशकं ( तनयं ) पुत्र-पौत्रादिकं ( धामहे ) वयं धारयम ॥

पद्मध्— (ऊर्षिणा) अपने आनन्दकी छहरोंसे (सचपानः) संगत (अंशः) सर्वव्यापक परमात्मा (अरावीत्) सदुपदेश करता है। और (मनुष) मनुष्यके छिये (देवाव्यं त्वचं) देवभावको पैदा करनेवाळे शरीरको (पिन्वति) पुष्ट करता है। तथा (अदितेरुपस्थे) इस पृथिवी पर (गर्भे) नाना प्रकारके औषधियोंके उत्पत्तिस्प गर्भको (आदधाति) धारण कराता है। (येन) जिससे (तोकं) दुःखके नाश करने वाळे ( दनयं ) पुत्र-पौत्रको ( धारणे हम छोग धारण करें।

भावार्थ--परमात्माकी छवासे ही सुकर्म-पुरुषको नीरोन और

दिव्य शरीर मिळता है। जिमसे वह सत्सन्तितिको प्राप्त होकर इस संसार-में अध्युदयक्षाको बनता है। दि॥

> मृहस्रधारेऽव ता अमुश्रतेरतृतीयै सन्तु रजीसे मुजावंतीः । चर्तस्रो नाभो निहिता अवो दिवो हविभैरन्समृतं पृतश्चर्तः ॥६॥

सहस्रंऽघारे । अर्व । ताः । असुश्चर्तः । हृतीये । सुन्तु । रजंसि । प्रजाऽवंतीः । चर्तसः । नार्भः । निऽहिताः । अवः ृिद्दिवः । हृदिः । भुरुन्ति । असृतं । षृतुऽश्चर्तः ॥६॥

पदार्थः—( सहस्रधारे ) नानाविधेश्वयंवति ( तृतीये ) तृतीयेऽन्तरिक्षलोके (रजिसे ) योलोकोरजागुणिविशिष्टोस्ति तस्मिन् ( प्रजावतीः ) नानाविधप्रजावन्त्रेश्वयाणि ( सन्तु ) अस्मान्तिमलन्तु । ( असश्रतः ) यान्येश्वयाणि जीवात्मनोऽशक्तकागणि न भवन्ति ( ताः) तारशक्तयः ( घृतरचुतः ) या नानाविधिस्मिन् पदार्थदाच्यः ( हविः ) हवीरूपं ( अमृत भरन्ति ) अमृतं ददति । अथच याः ( दिवाऽवीनिहिताः) चुलाकस्याधः स्थितास्तया यासु ( चतस्रोनाभः ) चलुर्विधा दीसयस्मन्ति, धमार्थकाममोक्षफल्युता-इति यादत तारशक्तीः परमात्मास्मर्यं ददातु ॥

पद्मर्थ- (सहस्रधारे ) अनन्त पकारके ऐश्वर्य वाक्के (तृतीये ) तीसरे अन्तरिक्षकोको (रजिस) जो रजोग्रुणविशिष्ट है,उसमें (प्रजावतीः) नाना पकारको प्रजा वाले ऐश्वर्य (सन्तु ) इपको प्राप्त हों। (असश्चतः)

को ऐश्वर्य जीवको अञ्चलकार व वाले न हाँ (ताः) वे म्नक्तियें (प्रत्यञ्चतः) जो नाना मकारके क्लियपदार्थोंकी देने वालीं हैं (धिवरमृतं भरिनत ) और हवीका अमृतको देने वालीं हैं । और जो (दिवोडवोनिहिताः) युजोकके नीचे रक्ती हुई हैं, जिनमें (चतस्रोनाभः) चार मकारकी दीति हैं, अर्थात् धर्मे, अर्थ, काम, मोक्ष चारो मकारके फळ संयुक्त हैं, वे मिक्तियें परमात्मा हमें मदान करे।।

भावार्थ- परमात्या जिन् पर प्रसन्धाता है, उनको चारी प्रकार के फर्ळोका प्रदान करता है ॥६॥

श्वेतं रूपं छणते यत्सिपांसित् सोमी मीदाँ असुरो वेद भूमनः । धिया शमी सचते सेम्भि प्रवद्दिवस्कर्वन्धमवं दर्षदुद्रिणम् ॥७॥

श्वेतं । रूपं । कुणुते । यत् । सिसांसति । सोमंः । मीद्वान् । असुरः । वेद् । भूगंनः । धिया । शमी । सचते । सः । ईं । अभि । प्रश्वत् । दिवः । कवन्धं । अर्व । दुर्षत् । दुर्रिणंम्॥॥॥

पदार्थः -- (यत् ) यदा (सिषासति ) मनुष्यः सुख-प्रदान्यैश्वर्याण्याभिवाञ्छति तदा परमेश्वरस्तदर्थ (श्वेतं रूपं कृणुते ) ऐश्वर्ययुतं रूपं करोति । (मिद्वान् ) सर्वविधेश्वर्यदः (सोमः ) परमात्मा (भूमनः ) अखिलस्य लोकस्य (वेद ) ज्ञातास्ति । (स ई ) स परमात्मा एनं (धिया ) ब्रह्मविषयिण्या बुद्या (सचते ) सङ्गतोभवति । अथ स परमेश्वरः (दिवः ) द्युलोकाद्-(डिंडणं ) समधिकजलवर्ता (कवन्धं ) वृष्टिं (अवदर्षत् ) उत्पादयति । तथा ( श्वतः शमी ) रुद्रकर्मवतः (असुरः ) राक्ष-सान् दण्डं (अभि ) अभिद्दाति । उपसर्गश्रुतेर्योग्यक्रियाध्याहारः॥

पदार्थे—(यत्) जद (सिकासित ) मतुष्य सुस्तमद के कर्य-को चाहता है, तब परमात्मा उसके लिये ( वर्त कां कुणुने ) ऐ व्यर्थपुत रूप करता है । (मीद्वान् ) सब प्रकारके ऐ व्यर्थिका देने बाला (सामः ) परमात्मा (भूमनः ) सब लोक-लोकात्तरोंका (वेद ) ज्ञाता है। (स ई ) यह परमात्मा इस उपासकको (थिया) ब्रह्मविषयिणी बुद्धि द्वारा (सचते ) संगत होता है। और वह (दिवः) इस सुलोकसे ( उद्विणं ) बहुत जल्क

समन्त होता है। आरे वह रादवः) इस छुळाकस (बाद्रणः) यहुक जळः वाळे (कवन्यं) दृष्टिको (अवदर्षत्) उत्यक्त करता है। और (मवत्) रुद्र (बर्माः) कर्मवाळे (असुरः) राक्षतोंको दण्ट (अभि) देता है।।

भावार्थ--- जो स्रोग अनन्य-भक्ति द्वारा परमात्म-परायण होते-हैं, परमात्मा उनको अवश्यमेव तेजस्वी बनाता है। और जो दुष्कर्मी बन-कर अन्याय करते हैं, परमात्मा उनको अवश्यमेव दण्ट देता है।। अ।

> अर्थ श्वेतं कुछशुं गोभिर्क्तं कार्ष्मञ्जा वाज्यंकमीत्ससुवान् । आ हिन्विरे मनसा देवयन्तः

कक्षीवंते शतहिमाय गोनांम् ॥७॥

अर्थ । श्वेतं । कुलशै । गोभिः । अक्तं । कार्धमन् । आ । वाजी । अकुमीत् । सुसुर्वान् । आ । हिन्विरे । मनसा । देवऽयन्तः । कक्षीवंते । शतऽहिमाय । गोनांम् ॥८॥

पदार्थः—( अध ) यदा ( श्वेतं कलकां ) सत्त्रगुणाविशिष्ट-मन्तःकरणं ( गोभिः ) इन्द्रियवृत्तिभिः ( अक्तं ) रेक्कितं तथा- (कार्ष्मन्) अतिशुद्धं तिस्मन् (वाजी) बलवान् परमेश्वरः (आक्रमीत्) स्वदीप्त्या प्रविद्यति। तं परमारमानं (ससवान्) संभजन् (मनसा देवयन्तः) मनसा प्रकाशयम् (गोनां) पृथि-ज्यादिलोकलोकान्तराणां (शतिहमाय) शतिहमर्तुपर्यन्तं नाना-विषमैश्वर्यं (कक्षीवते) विदुषे (हिन्विरे) प्रेरयति॥

पदार्थ — (भूष) जब (श्वेतं कछत्रं) सत्त्व-गुण-विशिष्ट अन्तः-कः णको (गोभिः) जो इन्द्रियद्दिन्योंसे (अक्तं) रिख्यत है (कार्ष्मत्) जो अत्यन्त गुद्ध हो गया है, उसमें (बाजी) बलवान् परमात्मा (आ-क्रमीत्) अपनी दीप्ति द्वारा प्रविष्ट होता है। उस परमात्माका (सस-वान्) भजन करता हुआ (मनसा देवयन्तः) मनसे प्रकाश करते हुए, (गोनां) पृथिव्यादि लोकलोकान्तरोंके (श्वतिहमाय) सौ हेमन्तऋतु पर्यन्त अनन्त प्रकारके ऐस्पर्यको (कक्षीवते) विद्वान्के लिये (हिन्बिरे) भरणा करता हैं।।

भावार्थ--जो पुरुष धृद्धिकी परा काष्टाको पहुँच जाता है परमात्मा उस पर अवश्यमेव दया करता है।।८।।

> अद्भिः सीम पष्टचानस्यं ते रसोऽन्यो वारं वि पंवमान घावति । स मुज्यमीनः कृविभिर्मदिन्तम् स्वदस्केन्द्रीय पवमान पीतये ॥९॥३२॥

अतऽभिः । सोम् । पृष्ट्वानस्यं । ते । रसः । अव्यः । वारं । वि । पुत्रमान् । यावति । सः । मृज्यमानः । कृविऽभिः । मृदिनऽतम् । स्वदंस्त । इन्द्राय । पुत्रमान् । पीतये॥९॥३२॥ पदार्थः—(आद्रः) साद्रः कर्मभिः (पष्टचानस्य) आभि-व्यक्तस्य (ते) तव (रसः) आनन्दः यः (अव्यः) सर्वरक्षकोस्ति सः (वारं) वरणीयं पुरुषं प्रति (विधावति) विशेषरूपेणं प्राप्तोभवति । (पवमान) सर्वपवित्रायितः परमात्मन् ! भवान् (कविभिः) विद्यद्विः (मृष्यमानः) सक्षात्कृतोस्ति । तथा (पव-मान) पवितास्ति । (मदिन्तम) सर्वानन्ददस्लम् (इन्द्राय) कर्मयोगिनः (पीतये) तृस्ये (स्वदस्त) प्रियंकारकोभव ॥

पद्दिश्च — (आद्भिः) सत्कर्मोंसे (पपृंचानस्य) अभिव्यक्तं (तें) आपका (रसः) आनन्दं (अव्यः) को सर्वरक्षक हैं, वह (वारं) वरणीय- कुष्पके मित (विधावति) विशेषरूपसे माप्त होता है। (पवमान) सबको पित्र करने वाले (सोम) परमात्मन्! आप (कविभिः) विद्वानींसे (मुज्यमानः) साक्षात्कृत हैं। और (पवमान) पित्र करने वाले हैं। और (मिदन्तम) सबको आह्वाद्कारक आप (इन्द्राय) कर्मयोगीकी (पीतये) तृप्तिके लिये (स्वद्स्व) प्रियकारक हों॥

भावार्थ--नो छोग कर्मयोगसे अपनेको पवित्र बनाते हैं, उनके छिये परमातमा अवश्यमेव अपने ब्रह्माष्ट्रतका प्रदान करते हैं ॥९॥

इति चतुस्तस्तितमं मूक्तं द्वात्रिशोवर्गश्च समाप्तः॥ यह ७४ वां सुक्त और २२ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ पञ्चर्चस्य पञ्चसप्तातितमस्य सुक्तस्य-

१-५ कविर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३, ४ निचृज्जगती । २ पादनिचृज्जगती । ५ विराइजगती ॥ निषादः स्वरः ॥ अथेश्वरः सूर्योदीनां प्रकाशकत्वेन वर्ण्यते ।

अव ईश्वरको सूर्यादिकों के प्रकाशकत्वरूगसे वर्णत करते हैं।

अभि प्रियाणि पवते चनेहितो नामानि यह्वो अधि येषु वर्धते । आ सूर्यस्य बृह्तो बृहन्नधि रथं विष्वंत्रमरुहद्विचक्षणः ॥ १ ॥

अभि । प्रियाणि । प्रवते । चर्नः ऽहितः । नामानि । यहः । अधि । येषु । वधिते । आः । सूर्यस्य । बृह्तः । बृह्त् । अधि । रथं । विष्वेत्रं । अरुहत् । विष्वक्षणः ॥१॥

पदार्थः—(विचक्षणः) स सर्वज्ञः परमात्मा (विष्वश्चं) विविधविधामेमंसंसारं (रथं) रम्यं कृला (अध्यरुहृत्) सर्वो-पिर विराजते । स परमात्मा (बृहृत्) महानिस्ति । तथा (बृहृतः-सूर्यस्य) अस्य महतः सूर्यस्य।भितः (आ) व्याप्नोति । अथच (चनोहितः) सर्वहितकारकः (अभिप्रियाणि) सर्वेषां कल्याणं-कुर्वन् (पवने) पवित्रयति । तथा (यद्वः) महतोमहान् (येषु नामानि) येष्वनन्तानि नामानि सन्ति स जगदीश्वरः (अधिवर्धते) अधिकतया वृद्धि प्राप्नोति ॥

पदार्थ--( विचक्षणः ) वह सर्वज्ञ परमातमा (विष्वश्रं) विविधमकार वाले इस संभारको (रथं) रम्य बनाकर (अध्यरुद्ध् ) तथा सर्वो
पिर होकर विराजमान हो रहा है। वह परमात्मा (बृहन्) वहा है। और
(बृहतः सूर्यस्य ) इस बड़े सूर्यके चारो ओर (बा) व्याप्त होता है। और-

(चनाहित:) सबका हितकारी परमात्मा (आभिषियाणि) सबका कल्याण करता हुआ, (पवते) पवित्र करता है। तथा (यह:) सबसे चड़ा है। (येषु नामानि) जिसमें अनन्त नाम हैं, वह परमात्मा (अधिवर्धते) अधिकतासे बृद्धिको प्राप्त है।।

भावार्थ--इस निख्छ ब्रह्माण्डका निर्माता परमात्मा सूर्यादि-सबळोक छोकान्तरोंका प्रकाशक है। इसी अभिपायसे कहा है, कि "न लद्धासयते सुर्यो न शशाङ्को न पायकः" अर्थात् परमेश्वरका प्रका शक कोई नहीं। वही सबका प्रकाशक है।।?॥

> ऋतस्य जिह्या पंवते मर्धु प्रियं वक्ता पतिर्धियो अस्या अदांभ्यः । दधांति पुत्रः पित्रोरंपीच्यं रे नामं तृतीयमधि रोचने दिवः ॥ २ ॥

ऋतस्यं । जिद्धा । पवते । मर्धु । प्रियं । वृक्ता । पतिः । धियः । अस्याः । अदांभ्यः । दर्धाति । पुत्रः । पित्रोः । अपीच्यं । नामं । तृतीयं । अधि । रोचने । दिवः ॥२॥

पदार्थः -- (दिवः) युलोकस्य (रोचने) प्रकाशनाय (तृतीयं नाम) तृतीयं नामधेयं। (अधिद्धाति) धर्गत। तथा (पुत्रः पित्रोः) सन्तानभावस्य सन्तानीभावस्य च (अपोच्यं) अधिकरणरूपोस्ति। अथच (ऋतस्य जिह्ना) सत्यस्य जिह्नामि लम्। तथा (पवते) सर्वान्पवित्रयति। (मधु) मधुरस्य (प्रियं) प्रियवचनस्य (वक्ता) कथनकर्तास्ति। तथा (अदाभ्यः) अदम्भनीयः स परमेश्वरः (अस्या धियः) अमीषां कर्मणामिधपतिरस्ति॥

पद्धि—(दिवः) युक्नोकके ( रोचने ) प्रकाशके लिखे ( तृतीयं ) तीसरा ( नाम ) नाम ( अधिद्धाति ) धारण करता है। तथा ( श्वृतः पित्रोः ) सन्तान, सन्तानीभावका ( अपीच्यं ) अधिकरण है। और (ऋतस्य-जिद्धा) सचाईकी जिद्धा है। तथा (पवते ) सबको पवित्र करता है। (मधु) मधुर (पियं) पिय वचनोंका ( वक्ता ) कथन करने वाला है। और ( अदाभ्यः ) अदम्भनीय वह प्रमात्मा (अस्या थियः) इन कर्मोंका अधिपति है।

भावार्थ--जीवके श्रुपाद्यभ सब कर्मोंका अधिपति परमात्मा है। उसी मकाञ्चस्कर परमात्मासे सब द्यु अवादि कोक-कोकान्तरोंका मकाश होता है॥२॥

> अर्व द्युतानः कुछशाँ अचिकद्वृ-भिर्येमानः कोश आ हिर्ण्यये । अभीमृतस्यं दोहनां अनुष्ताधि त्रिपृष्ठ दुषसो वि राजिति ॥ ३ ॥

अवं । द्युतानः । कुलशांच् । अचिकृदत् । चऽभिः । येमानः । कोशें । आ । हिर्ण्ययें । अभि । ईं । ऋतस्यं । दोहनाः । अनुष्तु । अधि । त्रिऽपृष्ठः । उपसंः । वि । राजति ॥३॥

पदार्थः — त्रिप्रष्ठः) भू भुवः, त्वः, इमे त्रयोलोकाः पृष्ठ-स्थानीया यस्य स परमात्मा ( उषसः ) उषाकालस्य प्रकाशको-भुला- ( अधिविराजित ) विराजमानोस्ति । ( ऋतस्य ) सत्यस्य ( दोहनाः ) दोहनकर्तारः ( ई ) अमुं परमात्मानं ( अभ्यन्षत ) उषासनया विभुषयन्ति । स परमात्मा ( हिरण्यये कोशे ) प्रकाशरूपेऽन्तःकरणे (यमानः) क्षिलिलिनयमनियामकः परमे-श्वरः (अचिक्रदत्) शब्दायमानः सन् (नृभिः) उपासकैः स्तुतोनियसित । अथच (कलशान्) तेषामन्तःकरणानि (अव-द्युतानः) प्रकाशयन् (आ) विराजितोस्ति ।

पद्धि——(त्रिपृष्ठः) भूः, भ्रुतः, स्वः, यह तीन छोक हैं पृष्ठस्थानी जिसके वह परमात्मा ( उपसः ) उपाकाळका प्रकाशक होकर ( अधिवराजति ) विराजमान हैं। (ऋतस्य ) सचाईके ( दोहनाः ) दोहन करने बाळे ( ईं ) इस परमात्माकां ( अभ्यनूषत ) उपासक गण उपासना द्वारा विभूषित करते हैं। (हिरण्यये कोशे ) प्रकाशस्य अन्तः करणमें (येमानः) सम्पूर्ण नियमोंका कर्ता वह परमात्मा ( अचिकद्त् ) शब्दायमान होता हुआ ( जृभिः ) उपासक छोगोंसे स्तुति किया गया निवास करता है। (कळशान् ) जनके अन्तः करणोंको ( अवद्युतानः ) निरन्तर प्रकाश करता हुआ ( आ ) विराजमान है।।

भावार्थ — परमात्मा उपाके प्रकाशित सूर्यादिकोंका भी प्रकाशक है। और वह पुण्यात्माओंके स्वच्छ अन्तःकरणको हिरण्य पात्रके समान प्रदीप्त करता है। अर्थात् जो पुरुष परमात्मपरायण होना चाहे, वह पहिले अपने अन्तःकरणको खछ बनाय ॥३॥

अद्रिभिः सुतो मृतिभिश्वनेहितः प्ररोचयत्रोदंसी मातरा शुचिः। रोमाण्यव्यां समया वि घावित् मधोर्घारा पिन्वमाना दिवेदिवे॥श॥

अद्रिऽभिः । सुतः । मृतिऽभिः । चनःऽहितः । प्रुऽरोचयंन् ।

रोदंसी इति । मातरां । शुचिः । रोमांणि । अव्यां । सुमयां । वि । धावति । मधीः । धारां । पिन्वंमाना । दिवेऽदिवे ॥४॥

पद्रियः—(रोदसी मातरा) अस्य संसारस्य मातृवत पितृ-वत वर्तमानी चुलोक-भूलोको तो (अरोचयन्) प्रकाशयन् (च) अथच (मितिमिरिद्रिभिः) ज्ञानरूपचित्तवृत्तिभिः (सुतः) संस्कृतस्तथा (चनाहितः) सर्वहितकारी (शुचिः) शुद्धस्वरूपः परमेश्वरः (समया) सर्वतः (रोमाण्यव्या) निखिलपदार्थोन् रक्ष-यन् (विधावति) विशेषरूपेण गच्छति । (दिवेदिवे) अहरहः (मधोर्धारा) अमृतवर्षणन (पिन्वमाना) पुष्णाति ॥

पदार्थ — (रोदसी मातरा) इस संसारके मातापितावत् वर्तमान जो युक्रोक, और पृथिवीक्रोक हैं, उनको ( प्ररोचयन् ) मकाश करता हुआ (च) और (मितिभिरद्रिभिः) ज्ञानरूपी-चित्तदृत्तियोंसे (सुतः) संस्कृत और (चनोहितः) सवका हितकारी (श्वनः) शुद्धस्वरूप परमातमा (समया) सब ओरसे (रोमाण्यव्या) सब पदार्थीकी रक्षा करता हुआ (विधावति) विश्रेषरूपसे गति करता है। (दिवेदिवे) मितिदिन (मधोर्धारा) अमृतदृष्टिसे (पिन्वमाना) पुष्ट करता है।

भावार्थ---गुलोक और पृथिन्यादि लोक लोकान्तरोंका प्रकाशक परमारमा अपनी सुधामयी-दृष्टिस सदैव पवित्र करता है ॥४॥

> परि सोम् प्र धन्वा स्वस्तये नृभिः पुनानो अभि वीसयाशिरम् । ये ते मदा आहुनसो विह्ययसस्ते-भिरिन्द्रं चोदय दातंवे मघम् ॥५॥३३॥२॥

परिं। सोम्। प्र। धन्व्। स्वस्तथे। नृऽभिः। पुनानः। अभि। वास्य्। आऽशिरं। ये। ते। मदाः। आहनसः। विऽहायसः। तेभिः। इन्द्रं। चोद्य्। दात्तवे। मुघम्॥५॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! (ये ते मदा आहनसः) ये तव स्वभावा वाणीवोपदिशन्ति (तेभिः) तैः (विहायसाः) अस्मान्नाच्छादय। अथच (इन्द्रं) कर्मयोगिनं (मयं दातवे) ऐश्वर्यदानाय (चोदय) प्रेरय। (सोम) हे जगदीशः! (नृभिः) उपदेशकैः (परिपुनानः) अस्मान्पवित्रयन् (स्वस्तये) मत्कच्याणाय (श्रधन्व) प्राप्तोभव। तथा (आशिरं) अस्मदाश्रयं (अभिवासय) अभितोरक्षय॥

पद्मर्थ—हे परमात्वन् ! (ये ते मदा आहनसः) जो आपके स्वभाव वाणीके समान उपदेश करते हैं (तेभिः) उनसे (विद्वायसाः) हमारा आप आच्छादन करें। और (इन्द्रं) कर्मयोगीको (मधं दातवं) ऐश्वर्य देनेके छिये (चोदय) पेरणा कांतिये। (सोम) हे परमात्मन् ! (नृभिः) उपदेशकों द्वारा (पियुनानः) हमको पवित्र करते हुए (स्वस्तये) हमारे कल्याणके छिये (प्रपन्त । माप्त होइये। और (आश्चिरं) हमारे आश्रयका (अभिवासय) सव ओरसे रक्षा कीजिये॥शा

भावार्थ — जो छोग एकपात्र परमात्माका आश्रयण करते हैं, परमात्मा उनकी सर्वया रक्षा करते हैं। क्योंकि सर्वनियन्ता और सबका अधिष्ठाता एकपात्र वही है। जैसा कि इम पूर्व भी अनेक स्थर्छोंमें छिख आये हैं, कि "यतो वा इमानि भृतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यहप्रयन्त्यभिसंविद्यन्ति तद्विजिज्ञासस्य तद्वस्य" ते ३।१॥ "सर्वाणि वा इमानि भृतान्याकाद्याद्व समुत्पद्यन्ते आकार्य प्रत्यस्त यन्त्यान

काशोह्येभ्योज्यायानाकाशः परायणम्" छा॰ १।९।१॥ "ब्रह्मैबदं वि-श्रम" मु० २।२।११॥ 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म" छा० ३।१४।१॥ "अ:-त्मैवेदं सर्वम्" छा • ७।२५।२॥ "पुरुष एवेदं सर्वम्"ऋ • ८।४।१७[१॥ "स एवजातः स जनिष्यमाणः" यजु॰ ३२।४॥ "निलोनित्यानाम्" कठ० ५।१३॥ "निसं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मम्" मु०१।१।६॥ "सस्य ह्येव ब्रह्म" वृ॰ ५।४।१॥ "ब्रह्मवादिनोहि प्रवदन्ति नित्यम्" श्वे॰ ३।२१॥ "योविश्वस्य जगतः प्राणतस्पतिः" ऋ०१।७।१२।५॥ "यः प्राणतो निमिषतो महिलेक इदाजा जगतोबभूव" ऋ॰ ८। ७।३।३॥ "यो भतं च भव्यं च सर्वे यश्चाधितिष्ठति" अथ॰ १०।८।४।१॥ "ब्रह्मगामश्चं जनयन्त ओषधी वेनस्पतीन्प्रथिवीं पर्वताँ सर्य दिवि रोहयन्तः सदानव आर्या वता विस्जन्तो अधि क्षमि"॥ इत्यादि वेदोपनिषदोंके वचर्नोंमें प्रसिद्ध है, कि प्रमात्मा ही सबका अधि-प्रान है। अधिष्ठान, अधिकरण, आश्रय, ये एकडी वस्तके नाम हैं। उसी परपात्माने इस चराचरात्मक संसारको उत्पन्न किया है। जिसको कोई आश्चर्य रूपसे देख रहा है, कोई आश्चर्य रूपसे सुन रहा है, और कोई इस गृहतत्त्वको न सब्बकर आज्ञानावस्थाने पड़ा हुआ है । पर इसमे कोई सन्देह नहीं, कि इसके कर्तृत्वका कोई तिरस्कार नहीं कर सकता। अर्थात नास्तिकसे नास्तिक भी जब इस बातका विचार करता है. कि इस विविध-रचना-संयुक्त-विश्वको किसने उत्पन्न किया, तो उसकी हिष्ट भी किसी अनुत शक्ति पर ही ठहरती है। अस्त-

य विचार तो उन लोगोंक हैं, जो ब्रह्मको तर्कगम्य मानते हैं। और जिन आस्तिक-लोगोंके विचारमें ब्रह्म शब्द-गम्य है, उनके लिये प्रमाणान्तरकी आवश्यकता नहीं। इसी लिये हमने, ऋ. मं. १०। सृ. ६५। मं. ११ में यह स्पष्ट कर दिया कि, ब्रह्मने जब इस संसारको पहिले सुक्ष्मा- वस्थामें बनाया, और फिर स्थूलावस्थामें मेघाकार, फिर पृथिनी, बनस्पति, ओषि, और फिर गवान्वादि रूपसे इस संसारकी सृष्टि की।

कई एक छोग उक्त मन्त्रके, ये अर्थ करते हैं, कि "दिवि शेहयन्तः" युजोकमें आरोहण करते, हुए, और "सूर्य" सूर्य छोकको आरोहण करते हुए ''सुद्।नवः" दानशील लोग ब्रह्म=अन्न, गौ, अश्वादि सृष्टिको (जन यन्तः ) पैदा करते भये । इस अर्थको न केवळ सायणाचार्यने किया है किन्तु विक्रसन, ग्रीपथ, इत्यादि यूरोपियन विद्वानोंने भी यही अर्थ किये हैं। और वे छोग हेतु यह देते हैं, कि "जनयन्तः" यह बहुवचन उक्त देवोमें घट सकता है, ब्रह्ममें नहीं। यदि उनसे यह पूछा जाय, कि "आर्या बता विसृजन्त"इस वाक्यमें "ब्रता" का "ब्रतानि" कैसे बना छिया और "आर्या" का "श्रेष्ठानि" कैसं बना छिया। तो उत्तर यही मिलेगा, कि वेदमें इस लौकिकव्याकरणका बल नहीं चलता। यदी इसी-पकार कौकिक-व्याकरणका त्याग करना है, तो "ब्रह्म" को कर्ता रख-कर यह अर्थ क्यों न किये जायँ, कि ब्रह्मने सम्पूर्ण प्रथिकी-पर्वतादि-पदार्थों को उत्पन्न किया, इस उदाहरणसे दमारा तात्पर्य व्याकरणकी छछता करनेका नहीं। किन्तु जो छोग व्याकरणका अन्यथा उपयोग करके वेदार्थ-को बिगाइते हैं, उनकी भूळ दूर करने का है। इसी प्रकार मं.१ सु०२४ मं.८। में "पन्थानं" के स्थानमें वेदमें "पन्थां" है। और "सूर्यस्य" के स्थानमें "सुर्याय" है। इसी मकार अनेक स्थळोंने "विप्रेमिः" "प्राचैः" ''रथी:'' इत्यादि अनेक प्रयोग ऐसे पाये जाते हैं, जो अज्ञोंके गर्वको मञ्जन करके वैदिक-साहित्यके गर्वको स्थिर करते हैं। अस्त --

मुख्य प्रसङ्घ यह है, कि "आशिरम्" हमारे आध्यात्मिक ळक्ष्यकी पूर्ति करने वाला परमात्मा, हममें कर्मयोगियोंको उत्पन्न करके, हमको कर्मयोगी तथा उद्योगी बनाये ॥५॥

इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिबद्धे ऋक्संहिताभाष्ये सप्तमाष्ट्रे

समाप्तः ॥

. ओ**३**म्

सम्पूर्ण आर्थ्यजनता को विदित हो कि श्री १००० महर्षि स्वा० दयानन्त् सरस्वतीकृत ऋग्वेदभाष्य जो लगभग ४५ वर्ष से अपूर्ण पड़ा था उसको निष्णलतंत्रस्वतंत्र-वैदिकरिसर्चेसकालर ''श्री पं० आर्ध्यमुनिजी '' महाराज एक रजिस्टर्ड "वेदभाष्य समिति" की संरत्ता में पूर्ण कर रहे हैं जिसके मंत्री रायसाहिव ज्वालाशसादजी इन्जिनियर सुपरेंटैन्डैन्ट श्राफ वर्क्स बनारस हिन्दुयुनीवरसिटी हैं।

हर्ष का विषय है कि सप्तम तथा नवम दो मगडल का आध्य छुपकर पूर्ण होगया, विविध विषयों से पूर्ण इन मगडलों को मंगाकर वेदसाहित्य के प्रेमी अवश्य स्वाध्याय प्रारम्भ करें, मृह्य डाकव्यय सहित दोनों मगडलों का ११।) है अर्थात् सप्तममगडल का मृ० २।) और नवम-मगडल का = ) है।

श्रव श्रार्थ्यजनता को विदित हो कि " अष्टममण्डल " का भाष्य बराबर छुप रहा हैं, जो श्रजुमान है कि छु मास तक छुपकर तैयार होजायगा।

इसके श्रतिरिक्त उपनिषद्द्शास्त्र के प्रेमियों को ज्ञात होकि उक्त पंठजी महाराजकृत ''उपनिषद्दार्यभाष्य" प्रथमभाग जिसमें ''ईदाादि" आठ उपनिषदों का विस्तारपूर्वक भाष्य है, जो चिरकाल से समाप्त होगया था और जिसकी बहुत मांग श्रारही थी, वह श्रवकी बार भलेपकार शोध कर मोटे उत्तम सफेद कागज श्रीर मोटे टाइप में रायल साहज पर छुप कर तैयार है, मू० ४) क०, ब्रितीयभाग भी छुप रहा है जिसमें छान्दों या तथा बृहदारएयक का विस्तारपूर्वक भाष्य है, मू० ४)

श्रीपं॰ आर्यमुनिजी महाराजकृत नवीन ग्रन्थः— ऋग्वेदभाष्य-प्रथम खण्ड ॥) श्रुग्वेदभाष्य-तृतीय खण्ड

,, द्वितीय खरुछ २) , चतुर्थ खरुड २॥)
गीतायोगप्रदीवार्थ्यभाष्य पद्दर्शनादर्श ॥)
पांचवीं झावृति सू० सजिल्द २) वेदान्ततत्वकौमुदी ॥)
योगार्थ्यभाष्य द्वितीयावृत्ति १॥
वेदमर्थादा ॥) शरशय्या समय का सदपदेश ॥।

उक्त पं०जीकृत सब प्रन्थों के मंगाने तथा सब प्रकार का पत्रव्यवहार करने का पता यह है:-

> मबन्धकत्तो-वेदभाष्य कार्याख्य

र्मक्प-काची

ओ३म

नवममण्डलस्य

## ऋग्वेदभाष्यम्

श्रीमदार्थ्यमुकिना निर्मितम् संस्कृतार्थभाषात्र्या समन्वितस्

\*\*ジャジュジャジャジャジャジャジャジャできなったまでころきのまたまでき

चतुर्थखण्डात्मकम

पण्डित देवदत्तरार्मणा धर्मकूप निवासिना प्रकाशितम् काश्यां

वी. एल. पावनी रामघट निवासिना स्वकीय - हिताचिन्तक यन्त्रालये गुद्धितम्

सं० १९७८ वि० सन् १९२१ ई० मृह्यं ३॥) रूप्यकम्

## अथ तृतीयोध्यायः।

ओं विश्वांनि देव सर्वितर्दुरितानि परांसुव। यद्भद्रं तत्र आसुंव।

अथ पञ्चचेस्य पट्सप्त।तितमस्य सूक्तस्य—

१-५ कविर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छल्दः---१ त्रिष्ठुष् । २ विराङ्जगती । ३, ५ निचृज्जगती । ४ पादनिचृजगती ॥ खरः-५ धैवतः। २-५ निपादः ॥

> अथ युभ्वादीनामाधारत्वं वर्ण्यते । अय परमात्माका सर्वाधाररूपसे वर्णन करते हैं ।

धृर्ता दिवः पवते कृष्टयो रसो दक्षां देवानांमनुमाद्यो नृभिः । हरिः सृजानो अत्यो न सत्वंभिर्वृथा पाजांसि कृषुते नदीष्वा ॥ १ ॥

धृताँ । दिवः । पृवते । कृत्व्यः । रसः । दक्षः । देवानां । अनुऽमाद्यः । नृऽभिः । हरिः । सृजानः । असः । न । सत्वंऽभिः । वृथां । पाजांसि । कृणुते । नदीषुं । आ ॥१॥

पदार्थः -- (दिवः ) चुलोकस्य (धर्ता ) धारको जग-दीश्वरः (पवते ) मां पवित्रयतु । (नृःभिः ) सर्वैरपि जनैः- (कृत्व्यः) उपासनीयः। अथ च परमेश्वरः (रसः) आनन्दस्वरूपरतथा (दक्षः) सर्वेजः (देवानामनुमाद्यः) विदुषामाह्यदकः (हरिः) पापहारकः परमात्मा (स्जानः) सर्व स्जन्
(अत्योन) विद्युद्वि (वृथा) अनायासेनैव (सत्विभिः) पाणिभिः
(पाजांसि) बलानि (कृणुते) करोति। अथ च पूर्वोक्तः
परमेश्वरः (नदीषु) प्रकृतेः सर्वासु शाक्तिषु (आ) व्यामोति।
उपस्मेश्वरेयोग्यिक्याध्याहारः॥

पद्धि——(दिवः) युकोकका (धर्ता) धारणकर्ता परमात्मा (पवते) हमको पवित्र करे ( तृभिः ) सव मतुष्योंका ( कृत्व्यः ) जो जवास्य है तथा ( रसः ) आनन्द स्वरूप है, और ( दक्षः ) सर्वज्ञ है । ( देवाना मतुवायः ) और विद्यानोंका आहादक है । (हिरः) उक्त गुणयुक्त परमात्वा (स्वानः) सम्पूर्ण सृष्टिकी रचना करता हुआ (अत्योन) विद्युत्के समान ( द्या ) अनायास से ही ( सत्वभिः ) माणियों द्वारा ( पात्रांसि ) वळोंको ( कुणुने ) करता है । और उक्त परमात्वा ( नदीषु ) मकृतिकी वम्पूर्ण शक्तियोंमें ( आ ) व्याप्त है ।

भावार्थ — मस्येक माकृत पदार्थमें परमात्माकी सत्ता विद्यवान है। और वही ग्रुटोकादिका अधिकरण है ॥१॥

श्रूरो न धंत् आयुंधा गर्भस्त्योः स्वर्रःसिषांसत्रथिरो गविष्टिषु । इन्द्रंस्य शुष्मंमीरयंत्रपृस्युभिरि-न्द्रंहिन्वानो अंज्यते मनीषिभिः॥ २॥ श्रूरंः। न । धुते । आयुंधा । गर्भस्त्योः । स्वर्≀रितिं स्वंः। सिसांसन् । रुथिरः । गोऽईष्टिषु । इन्द्रंस्य । शुब्मं । ईरयंन् । अपस्युऽभिः। इन्द्रंः। हिन्वानः।अज्यते । मनीषिऽभिः॥२॥

पदार्थः—(इन्दुः) मर्वत्रकाशः परमेश्वः (मनी-विभिः) ज्ञानयोगिनः (अउपते) साक्षात्क्रियते। तथा (अप-स्युभिः) कमयोगिनिः (हिन्वानः) प्रेर्यमाणः अथन (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः (शुःषं) बलं (ईरयन्) प्रेरयन् (शूरोन्) शूर-इत्र (गमस्योः) स्वकीयकर्मरूप-ज्ञानरूपशक्योः (आयुधा) सृष्टेः करणोपकरणरूपाण्यायुधानि (धत्त) दधाति। स्वः) सुख-स्वरूपः परमात्मा (गविष्टिषु) प्रजासु (सिषासन्) संमन्तुः भिष्छया (रिथरः) गतिस्वरूपः स परमात्मा स्वकीयगत्या सर्वत्र परिपूर्णो भवति॥

पद्धि—(इन्दुः) सर्वमकाश्रक परमात्मा (मनीपिभिः) ज्ञान-योगियों द्वारा (अञ्चते) ध्यानविषय किया जाता है। (अपस्युभिः) कर्षयोगियों द्वारा (हिन्दानः) पेरणा किया हुमा तथा (इन्द्रस्य) कर्षयोगीके (शुष्मं) बलको (ईरयन्) प्रेरणा करता हुआ (श्रोत) श्रु-वीरके समान (गभस्त्योः) अपने कर्म और ज्ञानरूप शक्तियें (आयुषा) सृष्टिके करणोपकरणरूप आयुष्मेंको धित्ते) धारण करता-है। (स्वः) वह सुखस्वरूप परमात्मा (गिविष्टिषु) मनार्थोमें (सि-पासन्) विभाग करनेकी इच्छासे (राथरः) गतिस्वरूप परमात्मा अपनी गतिसे सर्वत्र परिपूर्ण होता है।।

भावार्थ---परवात्मा कर्मों के फल देने के आभेषायमे सर्वत्र सृष्टिं अवनी न्यायरूवी शक्तिसे सम्पूर्ण प्रनामें विराजमान हो कर कर्मों के यथा-योग्य फल देता है ॥२॥ इन्द्रस्य सोम् पर्वमान ऊर्मिणां तिविष्यमांणो जठरेष्वा विंश । प्र णः पिन्व विद्युद्भेव रोदंसी धिया न वाजाँ उपं मासि शर्श्वतः ॥ ३ ॥

इन्द्रंस्य । सोम् । पर्वमानः । ऊर्मिणां । तृबिष्यमांणः । जुटरेषु । आ । विद्या । प्र । नुः । पिन्व । विद्युत् । अभाऽइंव । रोदंसी इंति । धिया । न । वाजांन् । उपं । मासि । शश्वंतः ॥३॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! (पवमानः) सर्वान्प-वित्रयस्त्वम् ( ऊर्मिणा ) स्वज्ञानतरङ्गेः (तविष्यमाणः) सर्वस्या-भ्युत्यमिष्छन् (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः ( जठरेषु ) अन्तःकर-णेषु (आविश् ) आगत्य विराजस्य । अथच (विद्युत् ) विद्युत् ( अभ्रेष ) यथा मेघान् प्रकाशयति तथा (रोदसी) द्यावापृथि-व्यो बर्द्धयति । तथा (नः) अस्मान् (प्रपिन्व ) बर्द्धय । अथ च (धिया ) कर्मभिः (वाजान् ) बलानि ( न ) साम्प्रतं (शक्षतः ) निरन्तरं । उपमासि ) निर्मिमीपे ॥

पदार्थ — (मांग) हे परपात्पन् ! (पनपानः) सबको पिनिश्र करते हुए आप तथा (कर्षिणा) अपनी ज्ञानकी लहरों में (तिविष्यमाणः) सबकी बुद्धि चाहते हुए (उन्द्रस्य) कर्षयोगीके (लटेस्वानिश) अन्तः-करणों में आकर विरानमान हों। और (षिग्रुत्) विजली (अभ्रेत्र) जिस पकार मेघोंको पकाशित करती हैं, और (रोदसी) गुलोक और पृथिवीलोकको बुद्धियुक्त करती हैं, उस प्रकार (नः) हमको आप (पिन्व) बुद्धियुक्त करें। और (धिया) कर्मों के द्वारा (बाजान्) बलोको (अभ्रेतन) संपति निरन्तर (उपमानि) निर्माण करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा सत्कर्मों द्वारा मनुष्योंको इस प्रकार प्रदीप्त करता है, जिस प्रकार विजली मेघमण्डलों और युत्या पृथिषी लोकको प्रदीप्त करती है। इस लिये उसकी ज्ञामरूपी दीप्तिना लाभ करनेके लिये सदैव उद्यत रहना चाहिय ॥३॥

> विश्वस्य राजां पवते स्वर्देशं ऋतस्यं घीतिमंषिपाळवीवशत् । यः सूर्यस्यासिरेण मृज्यतें पिता मंतीनामसंमष्टकाव्यः ॥अ॥

विश्वंस्य । राजां । पृवते । खःऽहशः । ऋतस्यं । धीतिं । ऋषिणद् । अवीवशत् । यः । सूर्यस्य । असिरेणः । मृज्यते । पिता । मृतीनां । असंमष्टऽकान्यः ॥॥।

पद्दार्थः—( विश्वस्य राजा ) समस्तसंसारस्य प्रशुः पर-मात्मा ( पवते ) अस्मान्पवित्रयति ( ऋतस्य ) सत्यवक्तः कर्म-योगिनः ( स्वर्दशः ) सुखज्ञातुः ( घीतिं ) कर्म ( अवीविशत् ) वाञ्छति । स परमात्मा ( ऋषिषाट् ) सूक्ष्मात्सृक्ष्मतरोस्ति । तथा ( यः ) यः परमेश्वरः ( सूर्यस्य ) ज्ञानस्य ( असिरेण ) रिइमाभिः ( मृज्यते ) साक्षातिक्रयते । अथच ( मतीनां ) आखि-छज्ञानानां (पिता) प्रदाता परमात्मा ( असम्ष्टकाव्यः ) वाचाम-गोचरोस्ति ॥

पद्धि---( विश्वस्य राजा ) सम्पूर्ण संसारकः राजा परपात्मः (पवते ) इपको पवित्र करता है । (ऋतस्य ) सत्यवक्ता कर्षयोगीका तथा-

(स्वर्धकाः) सुखके क्रानाके (भीतिं) कर्मको (भवीवशत्) चाहता है। और परमात्मा (ऋषिपाट्) सूक्ष्मसे भी सूक्ष्म है। तथा (यः) जो परमात्मा (सूर्यस्य) क्रानकी राष्ट्रियोंसे (मुज्यते) साक्षात् किया जाता है। और (मतीनां) समस्त क्षानोंका (पिता) प्रदाता है। तथा (असमह-काव्यः) जो कवियोंकी वाणीसे परे है॥

भावाध--परमात्मा सब ज्ञानींका केन्द्र है। और उसको कोई ज्ञानविषय नहीं कर सकता। इस किये वह अतीन्द्रिय है। अर्थात् "यतो-वाचो निवर्तन्ते अप्राप्यमनसा सह" उनको वाणी और मन दोनों ही विषय नहीं कर सकते। अर्थात् वह वाणीका छक्ष्यार्थ है, वाच्यार्थ नहीं ॥ ४॥

> वृषेव यथा परि कोशंमर्पस्य-पामुपस्थे वृष्मः किनंकदत् । स इन्द्रांय पवसे मत्सरिन्तंमो यथा जेपांम समिथे त्वोतंयः॥५॥

वृषांऽइव । यूथा । परिं । कोशं । अर्षित । अपां । उपऽ-स्थे । वृष्भः । किनेकदत् । सः । इन्द्रीय । प्वसे । मृत्स-रिन्ऽतमः । यथां । जेषांम । संऽइथे । त्वाऽऊंतयः ॥५॥

पदार्थः—(लोतयः) भवता सुरक्षिता वयं (यथा) येन प्रकारेण (समिथे) संग्रामे (जेषान) जयेम तथा भवान्करोतु । (सः) सः (मत्सिरिन्तनः) आनन्ददायकस्लम् (इन्द्राय) कर्भ-योगिने (पवसे) पवित्रयासि । (वृषा) कामनावर्षकाणां (यूथेव) समूड इव (कोशं) ऐश्वर्यस्य कोशं (पर्यषेति) प्राप्नोषि । यथा (अपामुपस्थे) जलाभिमुखं (वृषभः) मेघमण्डलं (कनि-कदत् ) शब्दं कूला पामोति तहत्॥

पदार्थ-(त्वोतयः) भाषमे सुगन्नित होते हुए (यथा) जैस (समिथे) संग्राममें (जेपाम) इप जीतें वैसा आप करें। (सः) वह (मत्सारिन्तमः) आनन्दके पदाता आप (इन्द्राय) कर्मयोगीके छिये (पवसे) पविज्ञता प्रदान करते हैं। अ।प ( हपा ) कामनाओं के (गुथेव) दात्गणके समान (कोर्ज़ ) ऐश्वर्यके कोशको (पर्यपक्ति ) प्राप्त होतेहैं। जिस मकार (अपामुपस्ये) जलोंके समीप (इषभ:) मैघमण्डक (कतिकदत्) गर्न कर प्राप्त होता है।।

भावार्थ-परमात्मा इमारे ज्ञान विज्ञामादि कोशोंकी रक्षा करने-वाका है, और वह उद्योगी और कर्मयोगियोंको सदैव पवित्र करता है।

इति षद्सप्ततितमं सूक्तं प्रथमोवर्गश्च समाप्तः ।!

यह ७६ वां सक्त और पहिला वर्ग समात हुआ ॥

अथ पञ्चर्चस्य सप्तसप्तितमस्य सुक्तस्य-

१---५ कविर्ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१ जगती । १, ४, ५ निच्चज्ञगती ॥

निपादः स्वरः ॥

अथ वाचां सदाचारो वर्ण्यते ।

अव बाणियोंका सदाचार वर्णन करते हैं।

एष प्र कोशे मधुमाँ अचिकददिन्द्रंस्य वज्रो वर्षुषो वर्षुष्टरः ।

अभीमृतस्यं सुदुघां घतुरचुती वाश्रा अर्षन्ति पर्यसेव धेनवः ॥शा

एषः । प्र । कोशे । मधुंऽमान् । अचिकृद्त् । इन्द्रंस्य । वर्ज्ञः । वर्षुषः । वर्षुःऽतरः । अभि । ईं । ऋतस्य । सुऽदुर्घाः । घृतुऽइचुतः । वाश्राः । अर्थन्ति । पर्यसाऽइव । धेनवः ॥१॥

पद्रार्थः—( वाश्राः ) शब्दवसः ( धेनवः ) वाण्यः याः ( पयसेव ) जलप्रवाह इव ( अभ्यर्षान्त ) अभिगच्छान्ति ताः ( ई ) अस्य ( ऋतस्य ) सत्यस्य ( सुदुधाः ) दोग्ध्रचः सन्ति । तथा ( घृतरचुतः ) माधुर्यदात्र्यः सन्ति । ( एषः ) उक्तः परमेश्वरः ( कोशे ) अन्तःकरणे ( मधुमान् ) आनन्दरूषेण वर्तमानः सन् ( प्राचिकदत् ) साक्षित्रेनोपदिशति । स ( वपुष्टरः ) सर्वे-पामादिबीजमस्ति । तथा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( वपुषः ) शरीरस्य ( वज्रः ) वज्रोस्ति ॥

पदार्थ—(वाश्राः) शब्द करती हुई (धेनवः) वाणियें जो (पयसेव) जल पवाहके समान (अध्यपन्ति) चलनीं हैं, वे वाणीं पें (ई) इस (ऋतस्य) सत्यकी (सुदुधाः) दोहन करने वाली हैं। और (छृतङ्कतः) माधुर्यको देने वाली हैं। (एपः) उक्त परमेश्वर (कोश्र) अन्तः करण-में (मधुमान्) आनन्द रूपसे वर्तमान परमात्मा (प्राचिक्रदत्) साक्षीरूपसे उपदेश करता है। और वह (बपुष्टरः) सवका आदिवीज है, तथा (इन्द्रस्य) कमैयोगीके (बपुष्टः) श्रदीरका (बज्रः) वज्र है।

भावार्थ — सब सचाइयोंका आश्रय एकपात्र वाणी है। जो पुरुप वाणीको भीठो और सब कामनाओंकी दोइन करने वाळी बनाते-हैं, वे इस संसारमें सदैव सुख ळाभ करते हैं॥१॥ स पूर्व्यः पंवते यं दिवस्परिं इयेनो मंथायदिष्टितस्तिरो रजः । स मध्व आ युवते वेविजान इत्कृशानोरम्तुर्मनसाहं विभ्युपां ॥२॥

सः । पूर्व्यः । पृवते । यं । देवः । परि । श्येनः । मृथायत् । इपितः । तिरः । रजः । सः । मर्धः । आ । युवते । वेविजानः । इत् । क्रृशानीः । अर्त्तः । मर्नसा । अर्ह । विभ्युषां ॥२॥

पदार्थः — (सः) असौ परमेश्वरः (पृष्ट्यः) अनादिरस्ति । तथा (पदते) पित्रवादि । यः (रजः) प्रकृते रजांगुणं (तिरः) तिरस्कृत्व (पिरमथायत्) सर्वोन्मश्नाति (सः) अयं परमात्मा (मध्यः) मधुरूपोस्ति । तथा (आयुवते) परमाणुरूपप्रकृतिं भिश्रोमेलयति च। अथ च (वेविजानः) गतिश्रीलोस्ति (कृशानोः) स्वीयतेजोरूपश्चक्त्या (अस्तु) आक्षेपकारिजनेभ्यः (मनसा) आत्मीयमननरूपवलेन (बिभ्युषा) भयं ददाति ॥

पद्धि—(सः) पूर्वोक्त परमात्मा (पूर्व्यः) अनादि है । और (पवते) सबको पवित्र करता है। जो (रजः) प्रकृतिके रजोग्रणको (तिरः) तिरस्कार करके (परिमयायत्) सबको मथन करता है (सः) वह (मध्यः) मधुरूप है। और (आधुवते) परमाणुरूप प्रकृतिको आपसमें मिलाने वाला है। (वेविजावः) गतिशील है। (कृशानोः) अपनी तेजरूप शक्तिमें (अस्त्) आक्षप्ता-पुरुषोंको (मनसा) अपनी मननरूप-शक्तिमें (विश्वपा) भयको देने वाला है।

भावार्थ--परमास्मा प्रकृतिके रजोरूप-परमाणुओंका संयोग करके इस छिछो उत्पन्न करता है ॥ १ ॥

> ते नः पूर्वीस् उपरास् इन्देवो मुद्दे वाजाय धन्वन्तु गोमते । ईक्षेण्यासो अद्योक्षेत्र चार्यवो ब्रह्मेवद्य ये जुंजुपुईविईविः ॥३॥

ते । नः । पूर्वीसः । उपरासः । इन्देवः । मृहे । वाजाय । धन्त्रन्तु । गोऽगते । ईक्षेण्यासः । अह्यः । न । चार्यः । ब्रह्मऽबद्धः । ये । जुजुषुः । हृविःऽहंविः ॥३॥

पद्मर्थः—(ते) पूर्वोक्ता विहांसो ये (नः) अस्माकं (पूर्वासः) पूर्वजाः सन्ति तथा (उपसमः) ये मविष्यन्ति ते (इन्द्वः) ज्ञानिनः (महे गोगते) महते ज्ञानाय अथच (वाजाय) बलाय (धन्वन्तु) तं परमात्मानं प्राप्तुवन्तु। अथ च (ये) ये (ब्रह्म ब्रह्म) ब्रह्मप्रार्थ (इविहिवः) तथा हविष्यार्थ (जुजुषुः) संमेवन्ते ते (चारवोन) श्रेष्ठजना इव (अहः) सुरूपाः (ईक्षण्यासः) दर्शनीयाश्र भवन्ति॥

एड्रार्थ — (ते) पूर्वोक्त विद्वान (नः) जो इसारे (पूर्षाः) पूर्वज (उपरातः) और जो भविष्यों होने वाले हैं (इन्द्वः) वे ज्ञानी (महे-गोमते) बड़े धानके लिये और (बाजाय) चलके लिये (भन्वन्तु) उस परमारनाक्षी धास हों। और (ये) जो (जधा ज्ञह्म) ज्ञह्मपाप्तिके लिये और (हिविईविः) हिवके लिए (जुजुषुः) सेवन करते हैं, वे (चारवः) श्रेष्ठ लोगोंके (न) समान (अद्धाः) मुन्दर और (ईक्षेण्यासः) दर्शनीय होते हैं। भावार्थ — प्राचीन और प्रतीचीन अर्थात् पुराने और नये दीनों पकारके विद्वान को वेदकी ईश्वर प्राप्तिके लिये वहते हैं, और हवनादि यहाँको कम्पेकाण्डके लिये करत हैं, वे इस संस्थारमें कीनीय और सदा-चार फैसानेके देतु होते हैं। अन्य नहीं कि का

> अयं नी विद्यान्वंत्वद्युष्ट्त इन्दुः सत्रावा गर्नसा पुरुष्ट्वतः। इनस्य यः सद्नु गर्भगाद्धे गर्वामुङ्जगभ्दति वजय्।।॥

अयं। नः । विद्वान् । वन्वत् । वनुष्यतः । इन्दुः । मृत्राचां। मनसा । पुरुष्टतुतः । इनस्यं । यः । सदेने । गर्भं । आष्ट्रधे । गर्ना । उरुष्णं । अभि । अपिति । मृजं ॥॥।

पदार्थः—(अयं) असौ यः (नः) अस्माकं मध्ये (विद्वान्) मनीष्यस्ति सः (वनुष्यतः) अस्माकं शत्रून् (सत्राचा मनसा) समाहितमनसा (वनवत्) नाशयतु। स परमात्मा (इन्दुः) प्रकाशस्त्ररूपोस्ति। तथा (पुरुष्टुतः) मान्योग्ति (यः) योजनः (इनस्य) ईश्वरस्य (सदने) स्विष्ठी (गर्भ) शिक्षां (आद्धे) दधाति सः (गवां) इन्द्रियाणां (व्रजं) फलानि (उरुष्जं) यानि श्रेष्ठतराणि सन्ति तानि (अभ्यपति) प्राप्नोति ॥

पदार्थ — (अयं) यह जो (नः) हमारे प्रध्यमें विद्वान् हैं, वह (बद्धत्यतः) हमारे शत्रुओं को (सत्राचा मनमा) सपाहित मनसे नाग्न कर सकता है। और वह (इन्दुः) प्रकाश-स्वरूप है (युरुष्टुतः) तथा मान- नीय है। (यः) जो पुरुष (इनस्य) ईंच्यस्त्री (सदने) सिन्निधिर्षे (गर्भ) शिक्षाको (आदधे) धारण करता है, वह (गर्वा) इन्द्रियोंके (ब्रनं)

फक्को (उरुव्जं) जो सर्वोपिर है, उसको (अभ्यविति) माप्त होता है।

भावार्थ — जो विद्वान ईश्वरीयज्ञान पर विश्वास करता है, वह मनुष्य जन्मके फलको छाभ करता है ॥ ४ ॥

चिकंदिंवः पवते ऋत्यो रसी

मुहाँ अदंब्धो वरुणो हुरुग्यते । असावि मित्रो चुजनेषु यज्ञियोऽत्यो

न यथे घृषयुः कनिकदत् ॥५॥शा

चित्रः । दिवः । पवते । कृत्व्यः । रसः । महान् । अदंब्धः ।

वरुंगः। हुरुक्। यते । असांवि । मित्रः। वृजिनेषु।

युज्ञियः । अत्यः । न । यूथे । बृषुऽयुः । कनिकदत् ॥५॥

पदार्थः—(चिकः) स पुरुषः अनुष्ठानपरायणोभवृति तथा (दिवः) द्युङोकं (पवते) पवित्रयति च । अथच

( कुत्व्यः ) कर्तव्यशीलः ( रसः ) आमोद्रूह्णः ( महान् ) वृहत् ( अद्व्यः ) अद्रम्भनीयः प्रमेश्नरः ( हृह्यमे ) कृतिलज्जनं

( अदन्धः ) अदम्भनीयः परमेश्वरः ( हुरुग्यते ) कुटिलजनं (वरुणः ) स्वीयविद्याबलेनाच्छादयति । तथा ( असावि ) ज्ञान-

बलमुत्पादयीत । ( भित्रः ) सर्वेभ्यः प्रियोस्ति । ( वृज्ञिनेपु ) सर्वत्र (अत्यः) गन्तु राक्ने।ति । अथ च (यज्ञियः) यज्ञक्रमंसु

संदर्भ (जल्पः) गानु राक्षात । अयं प (पार्श्वः) यज्ञक्रमसु योग्यः ( वृषयुः ) सर्वासां कामनानां (यूथे ) वर्षकगणः ( न )

इव (किनिकदत्) गर्जन् अस्मिन्संसारे यात्रां करोति ॥

पद्धि -- (चिक्रः) वह पुरुष अनुष्ठान-परायण होता है।
भौर (दिवः) गुलेकको (पवते पिवित्र करता है। (कृत्व्यः) भौर
कर्तव्यशिल (रसः) आनम्द स्वरूप (महान्) बड़ा अद्रव्यः) किसीस न दवाये जाने वाला परमेश्वर (हुरुपते) कुटिलतासे चलने वाले पुरुषको (दरुणः) अपमे विद्यावलसे अच्छादन करता है। और (असावि) ज्ञान-रूपी वलको उत्पन्न करता है। और (ग्राज्ञयः) सब विपयों ममन कर सकता है। और (ग्राज्ञयः) यज्ञपम्बन्धी कर्म्यों-मं योग्य (ग्रुपयुः) अब कामनाओंके (यूथे) देने वाले गणके (न) समान (कनिकद्व) गर्नता हुआ, इस संसारमें यात्रा करता है।

भावार्थ--जो विद्वान पीर-बीर दहनती और अपने विद्याप-भावसे कुटिल वा मायावी पुरुषोंको दवानेकी शक्ति रखता है। वह इस मनुष्य समाजमें रूपभके समान गर्जता हुआ, अपने सदाचारी-समाजकी रक्षा करता है॥ ५॥

> इति सप्तसप्तितिनं सूक्तं द्वितीयोवर्गश्च समाप्तः । यह ७७ वां सूक्त और २सरा वर्गं समाप्त हुआ ।

अथ पञ्चर्चस्याष्टसप्ततितमस्य सुक्तस्य-

१—५ कविर्ऋषिः ॥ पत्रमानः सोमो देवता ॥ छन्दः−१, • निचुज्जगती ॥ निपादः स्वरः ॥

अथ सर्वनियामकस्यश्वरस्यैश्वर्यमुपदिश्यते ।

अव सर्वेनियामक परमात्माके ऐश्वर्यका उपदेश करते हैं।

प्र राजा वाचं जनयंत्रसिष्यदद्वो वसानो अभि गा ईयक्षति । मृभ्णातिं रिप्रमविरस्य तान्वां शुद्धो देवानामुषं याति निष्कृतम् ॥१॥

प्र। राजा । वार्च । जनयन्। असिस्यदृत् । अपः। वसानः। अभि । गाः । इयक्षति । गृभ्णाति । रिप्रं । अविः । अस्य । तान्वां । शुद्धः । देवानां । उपं। याति । निः उक्कतं ॥ ।।

पदार्थः — (राजा) सर्वप्रकाशकोजगदीशः (वाचं) वेदः वाणीं (जनयन्) उत्पादयन् (प्राप्तिष्यदत्) संसारमुत्पाद्यति । अथ च (अपः) कर्माणि (वसानः) दधानः (गाः) पृथिव्यादिलोकानां (अभि) सम्मुखं (इयक्षति,) गतिं कराति। यः पुरुषः (अस्य) परमेश्वरस्य (तान्या) शक्त्या (रिप्रं) स्वकीयदोषान् (गृभ्णाति) मार्ष्टि अर्थात् दोषत्वेन गृह्णाति । एवं प्रकारेण (अविः) मुरक्षितः सन् (शुद्धः) पवित्रोस्ति (देवानां) देवतानां (निष्कृतं) स्थानं (उपयाति) प्राम्नोति ॥

पद्धि——(राना) सबका प्रकाशक परमातमा (वार्च) वेदरूपी-बाणीको (जनयन्) उत्पन्न करता हुआ (प्रासिष्यदन्) संसारको उत्पन्न करता है। भीर (अपः) कर्मोंको (ब्रानाः) धारण करता हुआ (गाः) पृथिष्यादि-छोक छोकान्तरांके (अभि) सम्ब्रुख (इपक्षति) गति करता है। जो पुरुष (अस्य) जस परमात्माकी (तान्वा) शक्ति-से (रिमं) अपने दोवांको (ग्रभ्णाति) ग्रहण कर छेता है, अर्थात् उनको समझ कर मार्जन करछेना है, इस प्रकार (अविः) सुरक्षित होकर (शुद्धा)-शुद्ध है तथा (देवानां) देवताओं के (निष्कृतं) पदको (जपयाति) माप्त होता है।। भावार्थ-- जो पुरुष परमास्माके जगरकर्तृत्वमें विश्वास करता है, वह उसकी जगमना द्वारा शुद्ध होकर देव पदको माप्त होता है ॥१॥

> इन्द्रांय सोम् परि पिच्यस् चित्रिच्दक्षां ऊर्मिः कविरंज्यसे वने । पूर्वीर्हि ते सुतयः सन्ति यातवे सहस्रमधा हरयश्चम्पदः॥श।

इन्द्रांय । सोम् । पीरं । सिच्यसे । नृऽभिः । नृऽचक्षाः । ऊर्मिः । कृषिः । अज्यसे । वृते । पूर्वीः । हि । ते । स्रुतयः । सन्ति । पार्तवे । सुद्दर्भं अश्वाः । इर्रयः । चुमुऽसर्दः ॥२॥

पद्रार्थः—(वने) भक्तिमार्गे (कविः) सर्वज्ञः परमेश्वरः (नृभिः) मनुष्यैः (भज्यसे) उपामितो जगद्दाशः (नृचक्षाः)
सर्वान्तर्याम्यस्ति (जिमः) आनन्दसमुद्ररूपोस्ति च। (सोम)
हे जगन्नियन्तः! भवान् (इन्द्राय) कर्मयोगिने (परिषिच्यसे)
लक्ष्यरूपेण निर्मितः (ते) तव (स्नुतयः) शक्तयः (हि) यतः
(पूर्वीः) प्राचीनाः सन्ति। (यातेव) गमनशोलाय कर्मयोगिने
(सहस्रं) चहुविधासु (अश्वाः) गतिशीलासु (चमूषदः) सेनासु
स्थित्वा (हरयः) विनाशं धारयन्त्यः (सन्ति) कर्मयोगिनं
प्राप्नुवन्ति॥

पदार्थ — (वने) भक्तिके मार्गमें (किनिः) सर्वेज्ञ परमात्मा (तृभिः) मनुष्योंके द्वारा (अज्यसे) चपासना किया जाता है। वह (तृषक्षाः) सवका अन्तर्यामा है। (किमिः) आनन्दका समुद्र है। (सोम) हे परमात्मन् ! आप (इन्द्राप) कर्मयोगीके छिये (परिषिच्यते) लक्ष्य-वनाये गये हो । (ते) तुम्हारी [ ख़ुबयः ) शक्तियें (हि ) क्योंकि (पूर्वीः) सनातन हैं। (यात्वे) गतिशील कर्मयोगीके लिये (सहस्रं) अनन्त प्रकार-की (अश्वाः ) गतिशील (चमूपदः ) सेनामं स्थिर होकर (हरयः ) विनाशको घारण करतीं हुई (सन्ति) कर्मयोगीको प्राप्त होतीं हैं।।

भावार्थ — जो लोग परमात्माकी मक्तिमें विश्वास करते हैं, परमात्मा जनके बळको अवश्यमेव बढ़ाता है। अर्थात् उत्पत्ति, स्थिति और संहार-रूप परमात्माकी शक्तियें कर्मषोगियोंकी आज्ञा-पालन करनेके लिये आ उपस्थित होती हैं॥शा

सुमुद्रियां अप्सरसों मनीिषणमा-सीना अन्तर्भि सोर्ममक्षरन् । ता ईं हिन्वन्ति हुम्पेस्यं सुक्षणिं यार्चन्ते सुम्नं पर्वमानमक्षितम् ॥३॥

समुद्रियाः । अप्सरसः । मनीषिणं । आसीनाः । अंतः । अभि । सोमं । अक्षर्च । ताः । ईं । हिन्दन्ति । हर्म्यस्य । सक्षणिं । यात्रेते । सुम्रं । पर्वमानं । अक्षितं ॥३॥

पद्धिः -- (सोममि ) परमात्मनः समक्षं (समुद्रिया आ-सीना अप्सरसः ) अन्तरिक्षस्य श्थिरशक्तयः (अक्षरत् ) क्षर-न्त्यः सत्यः (मनीषिणं ) मनश्चिनं पुरुषं (अन्तः ) अन्तः करणे उद्घोधयन्ति । (ताः) शक्तयः (ई) अमुं (हिन्दन्ति ) प्रेरयन्ति । अथ च उक्तपरमात्मनः सकाशात् (हर्म्यस्य ) अखिलसौन्दर्य-साधनभृतं (सक्षणिं ) समस्तापित्तमं हारकं (पवमानं ) पावकं (अक्षितं) क्षयरहितं पदमुपासकाः (याचन्ते ) प्रार्थयन्ते ॥ पदार्थ--(सोमगांभं) परमात्माकं सगक्ष (सम्रादिया आसीना अपनर्सः) अन्तिरेक्षकी स्थिर-शक्तियें (अक्षग्त्) क्षरण करती हुईं (मनी-पिणं) पनस्ती प्रुरुपके (अन्तः) अन्तः करणों उद्दोधन करतीं हैं। (ताः) वे शक्तियें (ईं) इसको (हिन्बन्ति) प्रेरणा करतीं हैं। और उक्त परमान्मासे (इन्यस्य) सब सौन्दर्यों के साधन तथा (सक्षणि) सब आपियों के संदारमे वाले (प्रमानं) सबको प्रित्र करने वाले (अक्षितं) क्षयरहित पदकी (याचन्ते) उपासक लोग याचना करते हैं!।

भावार्थ-- विद्युदादि अनन्तम्निर्धे जो अन्तरिक्षमें स्थिर हैं, उसी अनन्त-शक्तिमदुब्रह्मसे छोग अक्षय-पदकी याचना करते हैं ॥३॥

> गोजिनः सोमी रथ्जिद्धिरण्य-जित्स्वर्जिद्बिजत्पंवते सहस्रजित् । यं देवासंश्विकृरे पीत्ये मदं स्वादिष्ठं दुप्समंहणं मयोभुवंम् ॥४॥

गोऽजित् । नः । सोमः । रथऽजित् । हिर्ण्यऽजित् । स्वःऽ-जित् । अप्ऽजित् । प्वते । सहस्रऽजित् । यं । देवासः । चिक्रिरे । पीतये । मदं । स्वादिष्ठं । द्रप्तं । अरुणं । मृयः-ऽभवे ॥॥॥

पद्यर्थः—(सोमः) परमेश्वरः (गोजित्) नानाविधसुक्षमा-तिसुक्षमशक्तिजेतास्ति । तथा (रथजित्) महावेगवन्तमपिपदार्थे जयित । अथ च (हिरण्यजित्) महतीमपि शोभामिशि स्टा । तथा (स्वर्जित्) सकलसुख-विजयकर्तास्ति तथा (अस्तिकः) महान्तमपि वेगं विजयते अथच (सहस्रजित्) असंख्यवरद्विजेन ताम्ति । (यं) इमं (मदं) आह्वादकं (स्वादिष्ठं) ब्रह्मानन्ददं (द्रप्मं) रसस्वरूपं (अरुणं) प्रकाशरूपं (मयोसुवं) सुखदं परमात्मानं (देवासः) दिञ्यगुणवन्तोविद्वज्जनाः (मः) अस्माकं (पीतये) तृप्तये (चिक्तिरे) व्याख्यानं कुर्वते ॥

पद्भि — (सोपः) परमात्मा (गोाजित्) सव प्रकारकी स्रक्षम् शिक्त में को जीतने वाळा है। तथा (स्थाजित्) बड़ेसे बड़े वेग वाळे पदार्थको जीतने वाळा है। और (हिरण्यजित्) बड़ी बड़ी शोभाओं को जीतने वाळा है। और (बिरण्यजित्) बड़ी बड़ी शोभाओं को जीतने वाळा है। तथा (स्वर्जित्) सव सुर्खों को जीतने वाळा है। और (अध्यत्) बड़े र वेगको जीतने वाळा है। तथा (सहस्रजित्) अनन्त पदार्थों को जीतने वाळा है (यं) जिस (मदं) आह्ळादक (स्वादिष्टं) अध्यामन्द देने वाळे (द्रप्सं) रसस्वरूप (अरुणं) प्रकाशस्रू एप पयोशुवं) पुष्य देने वाळे परपात्माका (देवासः) विक्रक्षण (नः) हमारी (पीतये) तृक्षिके ळिय (चिक्रिरे) व्याख्यान करते हैं॥

भावार्थ--परमात्माके आगे इस संसारकी सब शक्तियं तुच्छ-ह । अर्थत् वह सर्वविजयी है। उसीले विद्वान छोग नित्यम्चलकी प्रार्थना करते हैं ॥॥॥

एतानि सोम् पर्यमानो अस्मृयुः सुत्यानि कृण्वन्द्रविणान्यर्षसि । जहि शत्तुंमन्तिके दूर्केच् य उर्वी गर्ब्यृतिमर्मयञ्च नस्कृषि ॥५॥३॥

एतानि । सोम् । पर्यमानः । अस्मऽयुः । सत्यानि । कृष्यन् । द्रविषानि । अपेसि । जहि । शत्रुं । अतिके । दुरुके ।च । यः । उर्वी । गर्व्यूति । अभयं ।च । नः । कृषि ॥५॥ पदार्थः -- (सोम) हे जगदीश ! (पवमानः) पवित्रः तथा (अस्मयुः) अरमदितचिन्तकस्त्वं (सत्यानि कृष्वन्) सदु-पिद्शन् (एतानि) पूर्वेत्तान्यिखलानि (दविणानि) ऐश्वर्याणि (अर्षासे) ददासि (अथच) ये मम (अन्तिके) समीपं (च) तथा (दृरके) दूरवर्तिनः (अर्थु) शत्रवः सन्ति तान् (जिहे) मारय (यः) योहि (उर्थे) विस्तृतः (गव्यूतिः) मार्गोस्ति तं मद्रथमन्तरुद्धं कुरु। अथच (नः) अरगान् (अभयं) मयरहितान् (कृषि) कुरु ॥

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन् ! (पत्रमानः) पित्रत्र (अम्पयः) हमारे शुभकी इच्छा करने नाले आप (सत्यानि) सदुपदेशोंको (कृष्वन्) करते हुए (एतानि) पूर्वोक्त समस्त (द्रिवणानि) एश्वर्योंको (अपि।) देते हैं। और जो हमारे (अन्तिके) समीपवर्ता (च ' तथा (दृग्के) दूरवर्ता (शत्रुं) शत्रु हैं, उनको आप (जिंहे) नाश करें। (यः) जो (उर्वा) विस्तृत (गन्यूतिः) मार्ग हैं, उसे हमारे लिये खोल दें। और (नः) हमको (अभयं) भयरहित (कृषि) कर दीनिये॥

भावार्थ--श्रत्रुसे तात्पर्य यहाँ अन्यायकारी-मनुष्योंका है। वे मनुष्य दुरवर्ती वा निकटवर्ती हों उन सबके नाशकी प्रार्थना इस पन्त्रः में परमात्मामे की गयी है।।५॥

> इत्यष्टसप्ततितमं मूक्त शृतीयोवर्गश्च समाप्तः ॥ यह ७८ वां सूक्त और ३सरा वर्गसमम हुना।

अथ पञ्चर्चस्यैकोनाशीतितमस्य सूक्तस्य-

१–५ कविर्ऋषिः ।। पवममानः सोमो देवता ।। छन्दः−१,३ पादनिचृज्जगती । २, ४, ५ निचृज्जगती ।। निपादः स्वरः ।।

> अचोदसो नो धन्वन्त्विन्द्वः प्र सुवानासो बृहिद्दिवेषु हर्रयः । वि च नर्रान्न हुषो अरातयोऽयों नंशन्तु सनिषन्त नो घियः ॥१॥

अचोदसः । नः । धन्वंतु । इदंवः । प्र । सुवानासः । बृहत्ऽदिवेषु । हरंयः । वि । च । नशंन् । नः । इषः । अरातयः । अर्थः । नशंत । समिषंत । नः । धियः ॥१॥

पदार्थः—,अचोदसः) स्वतन्त्रः परमात्मा (नः) अस्मान् (प्रहन्वन्तु) प्राप्तोतु स (इन्दवः ) स परमेश्वरः (स्वानासः) सर्वोत्पादकः (हरयः ) हरणज्ञीलः (श्वहत् दिवेषु) बृहद् यज्ञेषु अस्मान् रक्षतु (च) किश्व ये (नः) अस्माकं (इषोऽरातयः । ऐश्वर्यस्य विनाशकाः (अर्थः ) शत्रवः तान् (विनशन् ) नाशयतु (नः) अस्माकं (नशतं) विनश्यन्तु (नोधियः) यान्य-स्माकं कम्मीणि तानि (सनिपन्त ) शोधयन्तु अत्र वहुलं छन्द सीस्यनेन स्वेण बहुवचनस्य स्थाने एकवचनम् ।

पदार्थ-(अचोदसः) स्वतन्त्रपरमात्मा जो किसीसे पेरणा नहीं किया जाता वह (न:) इमको (प्रधन्वन्तु)माप्त हो। वह प्रमात्मा (इध्दवः) सर्वैश्वर्ययुक्त है। और (सुवानासः) सर्वोत्पादक हैं (हरपः) हुष्टोंके हरण करने वाळा है (बृहत् (द्वेषु) आध्यात्मिकादि तीनों प्रकार-के यज्ञोंमें हमारी रक्षा करे (च) और (इपोऽरातयः) हमारे ऐश्वर्यके विनाशक (अर्थः) सनुभाको (विनयन) नाम्र करके (नः) हमका ऐश्वर्य दे। और (नोधियः) हमारे फर्मांको (सनिपन्त) शुद्ध करे।

भावार्थ--जो लेग परमात्मपरायण होकर अपने कम्में का शुप-रीतिसे अनुष्ठान करते हैं। परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करते हैं। अर्थात् वे छोग आध्यात्मिक आधिभौतिक तथा आधिदैविक तीनों प्रकारके यहाँसे अपनी तथा अपने समाजकी उन्नति करते हैं॥१॥

प्र णो धन्वन्तिन्दंवो मद्च्युतो धनां वा येभिरवेतो जुनीमासे । तिरो मतेस्य कस्यं चित्परिद्वृतिं व्यं धनांनि विश्वधां भरेमहि ॥॥

प्र । नः । धन्वंतु । इंदंवः । मदुऽच्युतः । धनां । वा । येभि । अर्वतः । जुनीमसि । तिरः । मतीस्य । कस्यं । चित् । परिऽद्दवृति । वयं । धनानि । विश्वधां । भरेमहि ॥२॥

पदार्थः—( मदच्युतः ) आनन्दप्रदः (इन्दवः) प्रकाश-स्वरूपः परमात्मा (नः) अस्माकं ( प्रधन्वन्तु ) प्रागच्छन्तु (वा) अथवा (धना) धमानि प्रद्दातु ( येभिः ) यैधेनैः (अवीत) बल-वच्छत्रुःसमीपं गत्वा (जुनीमसि) जयामः (कस्यचित् मर्तस्य) कस्या-पिमतुष्यस्य (तिरः) तिरस्कारं कृत्वा ( वयं ) ईश्वरोपासकः (धनानि) गोहिरण्यरूपाणि (विश्वधा) सर्वदा (भरेमहि) न धारयामः ॥ पद्धि— ( मदच्युतः ) सबको आनन्द देने बाला परमात्मा ( इन्द्वः ) जो प्रकाश स्वरूप है वह ( नः ) इपको ( प्रथन्वन्तु ) प्राप्त हो (वा) अथवा (धना)गोहिरण्यरूपधन इपको प्रदान करे (पेभिः) जिन धनोंने से इम (अर्थता ) बल बाले शत्रुओं को ( जुनीमिस ) जीतें ( कस्यिवत् ) किसीके ( मर्तस्य ) मनुष्यका (तिरः ) तिरस्कार करके ( परिहृति ) पीडा देकर ( वयं ) इम लोग ( धनानि ) धनोंको ( विश्वधा ) सदैव ( भरेपिह ) धारण न करे ॥

भावार्थ--पजुष्य को परमात्मा से सदैव इस प्रकार के बलकी याचना करनी चाहिये कि वह किसी मबुष्य को अन्याय से पीटा देकर धनका संग्रह न करे किन्तु यदि धन संग्रह की इच्छा हो तो वह अपने शत्रुओं को पराजय करके धनका लाभ करे।।२।।

> जुत स्वस्या अरात्या अरिहिं प जुतान्यस्या अरोत्या वृको हि पः । धन्वन्न तृष्णा समेरीतृ ताँ अभि सोमं जुहि पवमान दुराध्यः ॥३॥

उत । स्वस्याः । आरांत्याः । अरिः । हि । सः । उत । अन्यस्याः । अरांत्याः । वृकः । हि । सः । धन्वंच् । न । तृष्णां । सं । अरीत् । ताच् । अभि । सोमं । जृहि । पवमान । दुःऽआध्यः ॥३॥

पदार्थः --( उत ) अथवा ( खस्याअरात्याः ) खस्य शत्रोः (उत ) अथवा (अन्यस्या अरात्याः ) अन्यस्य शत्रोः (सः ) परमात्मा ( वृकः ) हिंसको भवति (हि) यतः (धन्वन् न तृष्णा)

यथा निरुदकदेशतृष्णा (समरीत ) व्याप्नोति (तां ) तृष्णां (सोम ) हे परमात्मन् ! लं (अभिजिहि) नाशय (दुराध्यः ) हे इन्द्रियागोचर ! (पवमान) शुद्धस्लं पुंसः कामरूपां तृष्णां जिहि ॥

पदार्थ--( उत ) अथवा ( स्वस्या अराखाः ) अपना शत्रु हो ( उत ) अथवा ( अन्यस्या अरात्याः ) दूसरेका शत्रु हो दोनों प्रकारके शत्रु हिंसनीय होते हैं ( हि ) क्योंकि ( सः ) वह ( दृकः ) हिंसक रूप है ( धन्वन न तृष्णा ) िप प्रकार वाधा देने वाछी तृष्णा (स्परीतः अश्कर प्राप्त होती हैं ( तानिषे ) उस तृष्णाको ( सोष ) हे प्रपात्मन् तुष ( जिहे ) नाश्च करो ( प्यमान ) हे सवके पवित्र करने वाछ ( दूराध्यः ) हे इन्द्रिया सोचरपरमात्मन् आप इस कामना-रूप तृष्णाका नाश्च करें ॥

भावार्थ — हे परमात्मन् । आप, जो दुगराध्य शत्रु है, अर्थात् दुःखसे वशीभूत होने वार्छ हैं उनका हनन करें यहां शत्रुमे तात्पर्य कामरूप शत्रु का भी है। इसी अभिपायमे गीतामें कृष्णजीने कहा है, कि "पापमानं जहिंदोनं द्वानविज्ञाननाशनम्" कि ज्ञान और विज्ञानको नाश करने वार्छ इस पापी कामको नाश करो।। । ।

दिवि ते नाभां परमो य आंददे पृथिव्यास्ते रुरुहुः सानंवि क्षिपः । अद्रयस्त्वा वप्सति गोरधि त्वच्यरंप्सु त्वा हस्तिंदुंदुहुर्मनीपिणः ॥श॥

दिवि । ते । नाभां । पुरमः । यः । आऽद्दं । पृथिव्याः । ते । रुरुहुः । सानंति । क्षिपंः । अद्रयः । त्वा । वृष्सति । गोः । अधि । त्वचि । अपऽस्र । त्वा । हस्तेः । दुदुहुः । मनीपिणंः ॥४॥ पद्धिः — ( मनीषिणः ) मेधाविनोजनाः ( त्वा ) वां (हरतैः) ज्ञानयागकर्मयागादिसाधनैः (दुदुः) साक्षात्कुर्वते अथ च तेषां (अद्रयः) विचवृत्तयः (गोम्चित्यचि) स्वमनिस (अप्सु) कर्मभ्यः (त्वा) भवन्तं (वप्सिति) गृह्णन्ति । हे परमात्मन् ! (ते ) तव । (दिविनाभा ) लोक-लोकान्तरस्य वन्धन रूप्युलोके (यः ) यः पुरुषः (आददे ) त्वां गृह्णाति स (परमः) सर्वोत्कृष्टो भवति । अथ च (ते ) तव (पृथिन्याः ) पृथ्वीलोकस्य (सानवि ) उपिर भागे (क्षिपः ) भृतः सन् ( रुरुषः ) उत्पयते ।

पदार्थ — (मनीषिणः) मेथावी लोग (त्वा, तुमको (इस्तैः) ज्ञानयोग कर्मयोगादि साधनों द्वारा (दुदृहुः) साक्षात्कार करते हैं। और जनकी (अद्रयः) चित्तवात्तिमें (गोरिधित्वति) अपने मनमें (अप्तु) कर्मोंके लिये (त्वा) तुमको (वप्तिति) ग्रहण करतीं हैं। हे सोम! (ते) तुम्हारे (दिविनाभा) लोक-लोकान्तरोंकं वन्धनस्य ग्रुलोकमें (यः) जो पुरुष (आद्दे) तुमको ग्रहण करता है, वह (परमः) सर्वोत्कृष्ट होताहै। और (ते) तुम्हारे (पृथिच्याः) पृथिविलोकके (सानवि) उचिन्निस्तरमें (क्षियः) रक्षा हुआ ( रुस्हारे) जरपन्न होता है।।

भावार्थ--जो लोग वित्तरात्तिनिरोधहारा परमात्माका साक्षा-त्कार करते हैं, वे परमात्माकी विभूतिमें सर्वोपिर होकर विराजमान होते हैं ॥४॥

> प्वा तं इन्दो सुम्बं सुपेशंस् रसं तुञ्जन्ति प्रथमा अभिश्चियः । निदंत्रिदं पवमान् नि तारिष आविस्ते शुष्मां भवतु पियो मदंः ॥५॥४॥

एव । ते । इंदो । इति । सुऽभ्वं । सुऽपेश्चसं । रसं । तुंजांति । प्रथमाः । अभिऽश्चियः । निर्देऽनिदं । प्रवमान् । नि । तारिषः । आविः । ते । शुष्मंः । भृवतु । प्रियः । मर्दः ॥५॥४॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्ययुक्तपरमातमन् ! (ते) तव (सुपेशसं) रूपं (सुभ्यं) सुन्दरमस्ति (अभिश्रियः) त्यदु-पासकाः (प्रथमाः) मुख्यं (रसं) आनन्दं (तुंजन्ति) गृह्णिति (पवमान) हे सर्वपवित्रकारकपरमातमन् ! (निदं निदं) प्रतिनिन्दकं भवान् (नितारिषः) विनाशयतु। पुनः (ते) तव (शुष्मः) बलं (प्रियः) यःसर्वप्रियकर्ता (मदः) आनन्ददातारितसः (आविः) प्रादुभविति ॥

पद्धि—(इंदो) हें परमैश्वर्ययुक्त परमात्मन् !(ते) तुम्हारा (सुपेशसं) रूप (सुपेश ) सुन्दर हैं। (अभिश्रियः) तुम्हारे उपासक लोग (प्रथमा) मुख्य (रसं) आनन्दको (तुझन्ति) म्रहण करते हैं। (प्रयमान) हे सबको पित्र करने वाले परमात्मन् ! (निदिन्दि) मत्यक निन्दकको आप (नितारिपः) नाश करते हैं। और (ते) तुम्हारा (शुष्मः) यक (मियः) जो सबके प्रिय करने वाला है (मदः) और आनन्द देने वाला है, वह (आविः) मकट हो।

भावार्थ — परमात्माका आनन्द परमात्मयोगियों के िय सदैव आह्लादक है। और दुराचारि-दुष्टों के लिये परमात्माका बल नाशका हेतु है। इस लिये परमात्म-परायण-दुरुपों को चाहिये कि वे सदैव परमात्माक नियमों के पालनमें तत्वर रहें ॥५॥

> इत्येकोनाशीतितमं सूक्तं चतुर्थोवमध्यं समाप्तः । यह ७९ वां सक्त और ४ था वर्ग समाप्त हुना ।

अथ पश्चर्चस्याशीतितमस्य सुक्तस्य-

१-५ वसुर्भारद्वाज ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४ जगती । २, ५ विराड्जगती । ३ निचृज्जगती ॥ निषादः स्वरः ॥

अथ परमारमन ऐश्वर्य प्रकारान्तरेण निरूप्यते ।

अब परमास्माके ऐन्यर्यको प्रकासम्तरसे निरूपण करते हैं।

सोमस्य धारा पवते नृचक्षस ऋतेन देवान्हवते दिवस्परि । बृह्स्पते र्वथेना वि दिद्यते समुद्रासो न सर्वनानि विज्यचः ॥१॥

सोर्मस्य । धारां । पुवते । नृऽवक्षसः । ऋतेनं । देवाच् । हुवते । दिवः । परिं । बृहस्पतेः । रुवथेन । वि । दिखुते । समुद्रासः । न । सर्वनानि । विव्यचुः ।१।

पद्रार्थः--( नृचक्षसः ) परमात्मन उपासकान् ( सोमस्य ) सर्वोत्पादकस्य परमेश्वरस्य ( धारा ) आमोदमयी वृष्टिः (पवते ) पुनाति । अथ च ( देवान् ) विद्वज्जनान् ( ऋतेन ) सत्येन (दिवस्परि ) परितः ( पवते ) परमात्मा पवित्रयति ( वृहस्पतेः ) वाक्पतिं विद्वांसं जगदीश्वरः ( रवथेन ) शब्दद्वारा पुनाति ( न ) यथा ( समुद्रासः ) अन्तरिक्षलोकाः ( सवनानि ) यज्ञानां (विञ्यचुः) विस्तारं कुर्वन्ति । तथा शा। ब्रिह्मका विद्वांसः परमात्मन ऐभर्य तन्त्रते ॥

पद्रार्थ — ( त्रवक्षमः ) परमात्माकें बपासक लागोंके लिये (सो-मस्य) सर्वोत्पादक परमात्माकी (धारा) आनन्दमयहिष्ट (पवते ) पवित्र करती है। और (देवान् ) विद्वान् लोगोंको (ऋतेन ) शास्त्रीय सत्यदासा (दिवस्परि ) सब ओरसे (पवते ) परमात्मा पवित्र करता है। (बृहस्य तेः) वाणियोंके पति विद्वान् हो परमात्मा (स्वथेन ) शब्दसे पवित्र करता है। (न) जिस मकार (सब्दासः ) अन्तरिक्ष लोक (सवनानि) यज्ञोंका (विव्वचः ) विस्तार करते हैं, इसी मकार अब्द विद्याके वेचा विद्वान् परमात्माके ऐत्वर्धका विस्तार करते हैं।

भावार्थ-प्रतुष्पको चाहिये कि मथम शब्द ब्रह्मका झातावने, फिरमुख्य ब्रह्मका झाता बनाकर छोगोंको सद्वदेश दें ॥१॥

यं त्वां वाजिञ्चन्या अभ्यन्त्वतायोहतं योनिमा रेहिसि द्युमान । मुघोनामायुः प्रतिरन्मिह श्रव इन्द्रीय सोम पवसे तृषा मद्देः ॥ स

यं । त्वा । वाजिन् । अब्न्याः । अभि । अन्पत । अयंः ऽहतं । योनिं । आ । रोहसि । द्युऽमान् । मघोनां । आयुः । प्रऽतिरन् । महिं । अवंः । इंद्रांय । सोम । प्रवसे । यृषां । मदंः ॥शो

पदार्थः—(सोम) हे जगद्रक्षकपरमात्मन्! भवान् (म-षोनां) उपासकानां (आयुः) जीवनं (प्रतिरन्) वर्द्धयित अथ च (इंद्राय) कर्मयोगिने (मिहिश्रवः) बलप्रदाताचास्ति । तथा (मदः) सकलजनाह्नादकोस्ति । अथ च (वृषा) कामना वर्षकस्त्वम् (पवसे) पुनासि । हे चराचरजगदुत्पादकपरमेश्वर ! (वाजिन्) हेबलस्वरूप परमात्मन् ! (लां) यं भवन्तं (अध्न्याः) प्रकृत्याद्यविनाशिन्यः शक्तयः (अभ्यनुषत) विभृषयन्ति । तथा (अयोहतं) त्वं हिरण्मयं (योनिं) स्थानं (आरोहिस ) व्या-म्रोपि । अथ ( द्युमान्) सर्वप्रकाशकोसि ।

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन्! आप (मयोनां) उपासकींकी (आयुः) आयुके (मित्रन्) बढ़ाने बाळे हैं। और (इन्द्राय) कर्मयोगीके िळ थे (मिहिश्वः) बढ़ वळके देने वाळे हैं। (मदः) सबके आह्यादक हैं और (वृषा) सब कामनाओंकी दृष्टि करने बाळे हैं। और (प्वसे) पित्र करने हैं। हे परमात्मन्! (वाजिन्) हे वळस्वरूप! (यंत्वा) जिस आपकी (अध्न्याः) मऋत्यादि अविनाशी शक्तियं (अध्यन्यत्) विभूपित करतीं हैं। (अयोहनं) आप हिरण्यमय (योनिं) स्थानको (आरोहिस) व्याप्त किये हुए हैं। और (द्युमान्) मकाशस्वरूप हैं।

भावार्थ--परमात्मा इस हिरण्यमय प्रकृति-रूपी-ज्योति का अधि-करण है। वार्यो कहो, कि इस हिरण्यमयप्रकृतिने उसके स्वरूपको आच्छादन किया है। इसी अभिनायसे उपनिषद्में कहा है, कि 'हिरण्यमयन पात्रेण सत्यास्यापिहितं मुखम्' कि हिरण्यमय-पात्र-से परमानमाका स्वरूप दका हुआ है।।र॥

> एन्द्रस्य कुक्षा पवते मृदिन्तम् ऊर्ज् वसानः श्रवंसे समङ्ग्रतः। पृत्यङ् स विश्वा भुवनाभि पाथे कीळन्हार्रित्यः स्यन्दते वृषां॥३॥

आ । इंद्रंस्य । कुक्षा । पुवते । मृदिन्ऽतंगः । ऊर्जं । वसानः । श्रवंसे । सुऽमंगर्ठः । मृत्यङ् । सः ।विश्वां ! भुवंना । आभि । पुप्रथे । क्रीर्ठन् । हिरंः । अत्यंः । स्यंद्ते । वृषां ॥३॥

पदार्थः—( श्रवसे ) सर्वोत्कृष्टबलाय ( सुमङ्गलः ) मङ्गल रूपोस्ति । ( ऊर्ज वसानः ) तथा सर्वेषां जीवनाधारो भूला विराजमानोस्ति । तथा ( मिदन्तमः ) सकलामोददा-यकोस्ति । ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( कुक्षा ) अन्तःकरणं ( पवते ) पुनाति ( सः ) असौ परमात्मा ( प्रसङ् ) सर्व-व्यापकोस्ति । अथच ( विश्वा सुवना ) सकल लोकलोकान्त-राणि ( अभिपप्रथे ) निर्मिमीते । ( हरिः ) सोऽनन्तबल युक्तः परमात्मा ( कीलन् ) कीड़ा कुर्वन् तथा ( असः ) सर्वत्र व्याप्नुवन् अथ च ( वृषा ) आनन्दं ददन् ( स्यन्दते ) स्वर्काय-व्यापकताशक्सा मर्वत्र परिपूर्णोस्ति ॥

पद्धि——( श्रवसे ) सर्वे(परि चलके लिये ( सुपंगलः ) पंगल-रूप है। ( जर्न वसानः ) सबका प्राणाधार होकर विराजपान हो रहा है। ( पदिन्तपः ) सबका आनन्द कारक है ( इद्रस्य ) कर्पयोगीके ( कुक्षा ) अन्तःकरणमें ( पवतें ) पवित्रता प्रदान करता है ( सः ) वह ( प्रत्यह् ) सर्वव्यापक है। और (विश्वा सुनना ) सम्पूर्ण लोक-लोका-न्तरोंको ( अभिपप्रये ) रचता है। (हरिः ) वह अनन्तवलयुक्त (किल्न्) कीड़ा करता हुआ और ( अत्यः ) सर्वव्यापक होकर और ( ह्या ) आनन्दका वर्षक होकर (स्यन्दते ) अपनी व्यापक ग्रक्ति द्वारा सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है।। तं त्वां देवेभ्यो मधुमनम्ं नरः सुद्द्धंघारं दुहते दश् क्षिपः। नृभिः सोम् प्रच्युतो प्रावंभिः सुतोविश्वान्देवाँ आ पंवस्वा सहस्रजित्॥श॥

तं । त्वा । देवेभ्यः । मधुंमत्ऽतमं । नरः । सृहस्रंऽधारं । दुह्ते । दशं । क्षिपः । नृऽभिः । सोम् । प्रऽच्युंतः । ग्रावंऽभिः । सुतः । विश्वांच् । देवाच् । आ । पृवस्व । सहस्रऽजित् ॥४॥

पदार्थः—( देवेभ्यः ) विद्वज्ञः ( मधुमत्तमं ) अत्यन्ता-नन्ददं तथा ( सहस्रधारं ) विविधानन्दवर्षकं ( ते लां ) पूर्वोक्तं भवन्तं ( नरः ) ऋलिगादयः ( दुहते ) दुहन्ति । अथ च ( दशिक्षपः ) कर्मेन्द्रियज्ञांनेन्द्रियाणां दशानां ( शावािमः ) शाक्तिभिः ( सुतः ) तिद्धः ( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( नृभिः । मनुष्याः साक्षात्कियते । ( सहस्रजित् ) हे अनेकाने-कासुगीशक्तिनाशकपःमात्मन् ! लम् ( विश्वान् देवान् ) आखिला न्विदुषः ( आपवस्त्र ) पुनीहि ॥

पद्रियं — देवेभ्यः ) विद्वानों के लिये (मधुमत्तनमं ) अत्यन्त आनन्दकेमदाता (तंत्वा ) पूर्वोक्त तुमको (नरः ) ऋत्विगादि छोग (दुक्ते ) दुक्ते हैं। और (दब्र क्षिपः ) पांच कर्षेन्द्रिय और पांच ज्ञानेन्द्रियों की (ग्राविभः ) शक्तियों से (स्रुतः ) मिद्ध किये हुए (से।म ) हे परमान्मन्। आप (नृभिः) मनुष्यों से साक्षात्कार किये जाते हैं। (सह- स्नित्) अनन्त प्रकारकी आसुरीय शाक्तियोंको तिरस्कृत करने वाके आप (विश्वान् देवान्) सम्पूर्ण विद्वानोंको (आपवस्व ) पवित्र करें।

भावार्थ--जो लोग परमात्माका साक्षात्कार करते हैं, परमात्मा उन्हें अवस्य पवित्र करते हैं ॥४॥

तं त्वां हृस्तिन्। मधुमन्तमृद्रि-भिर्दुहन्त्यप्सु वृष्मं दश् क्षिपः। इन्द्रं सोम मादयुन्दैव्यं जनुं सिन्धेरिरवोर्मिः पर्वमानो अर्थसि ॥५॥५॥

तं । त्वा । हस्तिनः । मर्धुऽमंतं । अद्विऽभिः । दुहंति । अप्ऽसु । वृष्भं । दर्शः । क्षिपः । इंद्रं । सोम् । मादयन् । दैव्यं । जनै । सिंधीःऽइव । ऊर्मिः । पर्वमानः । अर्षसि ॥

पद्र्थि:--(तं ला) प्रागुक्तगुणसम्पन्नं खां (वृषभं) कामनावर्षकं परमात्मानं (दशक्षिपः) दशसंख्याकाः प्राणाः (अदिभिः) स्वशक्तिःभिः (हस्तिनः) स्वच्छतापूर्वकं (अप्सु) कमीविषये (दुहान्ते ) दुद्ते ! (सोम ) हे परमात्मन् (इन्द्रं दैव्यं जनं ) दिव्यगुणसम्पन्नं कर्मयोगिनं (मादयन् आन-) न्दयन् (सिन्धोरिवौर्मिः) समुद्रवीचिरिव (पवमानः) पवित्र-यन्त्वमर्षसि प्राप्तो भवसि ॥

पद्धि--- (तं स्वा ) पूर्वोक्त गुणसम्पन्न भापको जो ( वृष्यं ) जो सब कामनाओं की वृष्टि करता है ( अदिभिः ) अपनी शक्तियोंसे (दशक्षिपः) दश्रमाण । हास्तिनः) खच्छता युक्त (अप्सु) कर्म्भविषयक (दृहंति) दुहते हैं परमात्मन् ! (इन्द्रं दैंव्यं जनं) दिव्यगुणसम्पन्न कर्म्भ योगीको (मादयन्) आनन्द देते हुए (सिंपोरिवोर्मिः) सम्रद्रकी छहरें।के समान (पवमानः) पवित्र करते हुए (अपीसे) माप्त होते हैं।

भावार्थ--जो पुरुप कर्म्मयोग वा ज्ञानयोगद्वारा अपने आपको परमात्माकी कृपाका पात्र बनाते हैं, परमात्मा उन्हें सिन्धुकी लहरोंके समान अपने आनन्द-रूपी-वारिसे सिक्षित करता है ॥५॥

> इत्यश्वितितमं सूक्तं पश्चमो वर्गश्च समाप्तः । यह अस्सीवाँ सूक्त और पाचवाँ वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पञ्चर्चस्या एकाशीतितमस्य सक्तस्य-१-५ वसुर्भारद्वाज ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,३ निचृज्जगती । ४ जगती । ५ निचृत्त्रिष्टुप् ॥ स्वरः १-४ निपादः । ५ धैवतः ॥ अथेश्वस्त्वानाधिकारिणो निरूप्यन्ते ।

अब ईत्वरके झानके अधिकारियोंका निरूपण करते हैं।
प्र सोमंस्य पर्वमानस्योर्मय
इन्द्रंस्य यन्ति जठरं सुपेशंसः।
दुधा यदीमुत्रीता युशसा गर्वां
दानाय ग्रुरंसुदमंन्दिषुः सुताः॥१॥

प्र । सोमंस्य । पर्वमानस्य । ऊर्मयः । यृति । जठरं । सुऽपे-श्रीसः । दुष्ता । यत् । ईं । उत्ऽनीताऽ यशसां । गर्वा । दानायं । श्रुरं । उत्ऽअमैदिषुः । सुताः ॥१॥

पदार्थः -- ( पत्रमानस्य ) सर्वणावकस्य ( सोमस्य ) पर-मेश्वरज्ञानस्य ( ऊर्मयः वीचयः ( इन्द्रस्य ) ज्ञानयोगिनः (जठरं) अन्तःकरणं ( प्रयन्ति ) प्राप्तुवन्ति । या वीचयः ( सुपेशसः ) सुन्दगः सन्ति । ( गवां ) इन्द्रियाणां (दानाय ) सुज्ञानदानाय ( दष्टनः यदीमुन्नीताः ) सङ्गयकसंस्कारद्वारा ( यशसा ) बलेन ( उदमंदिषुः ) मोदे ( सुताः ) संस्कृताः ( शूरं ) बीरं कर्मयोगिनं प्रदीतं कुर्वन्ति ॥

पद्भियः— (पनमानस्य ) सनको पनित्र करने नाळे (सोमस्य ) परमात्माके ज्ञानकी (ऊर्पयः ) छहरें (इन्द्रस्य (ज्ञानयोगीके ) (जठहं ) अन्तःकरणको (पयन्ति) प्राप्त होती हैं । जो छहरें (युपेशसः ) सुन्दर हैं और (गनां) इन्द्रियोंके (दानाय) सुन्दर ज्ञान देनेके ळिये (दहना यदी- सुन्नीताः) सहायक संस्कार द्वारा (यशसा ) नळसे (उदमंदियुः) आनम्द में (सुनाः ) संस्कार किये हुए (सूरं ) श्रवीर कर्म्प्योगीको प्रदीप्त करतीं हैं।

भावार्थ---परमात्माके सद्पदेश ज्ञानयोगीको पवित्र करने हैं। और उसके उत्साहको प्रतिदिन बढ़ाते हैं॥१॥

> अच्छा हि सोमः कुलशाँ असि<sup>ष्</sup>यद्दत्यो न वोळ्हां र्<u>य</u>ुवेर्तनिर्वृपा ।

## अथां देवानांमुभयंस्य जन्मंनो विद्राँ अंश्रोत्यमुतं इतश्च यत् ॥२॥

अच्छ । हि । सोमंः । कुछशान् । असिस्यदत् । असंः । न । बोळ्हां । र्घुर्ध्वर्तनिः । इषा । अर्थ । देवानी । उभ-यस्य । जन्मनः । विद्वान् । अश्वोति । अमुतः इतः। च यत्॥ २॥

पदार्थः — (देवानां ) कर्मयोगि-विज्ञानयोगिनोः (उभयस्य) ह्योः (जन्मनः ) ज्ञानकर्मणोः (विद्वान् ) ज्ञाता (सोमः ) सौम्यस्मभावः परमात्मा (कलशान् ) तदन्तःकरणानि (अत्यः) शीष्रगा (वोल्हा न ) विद्युद्धिव (अन्छा सिस्यन्दत् ) सम्यक् सिञ्चनं करोति । स परमेश्वरः (रघुवर्तनः ) सृक्ष्मादिष सृक्षमत्योगित । अथ च तृष्ण) सर्वाभीष्टदायकेरित योजन्मनि (अमुतः) इह्जन्मनि तन्महत्वं विज्ञानाति स पुरुषः (अश्वोति ) ब्रह्मानन्दं भुनाक्ते । (अथ च यत् ) योद्यानन्दः (इतः ) अमुष्मात् ज्ञानयोगात् लभ्यते स खलु नान्यसाधनेन प्राप्यते जन्नैः ॥

पद्रार्थ——( देवानां ) कर्मपंगंगी और विज्ञानयोगी आदि जो विदान हैं, उनके (अभयस्य) दोनों (जन्मनः) ज्ञान और कर्ममको (विदान नानता हुआ (सोपः) सौन्यस्वभाव परमात्मा (कळशान्) उनके अन्तः करणोंको (अत्यः) अतिशीष्ठगामी चोल्हा ) विद्युतके (न) समान (अच्छा सिस्यन्दत् ) भिल्भांति सिञ्चन करता है । वह परमात्मा (रघुकिनः) शुक्ष्मसे शुक्षम है । और (हपा) सब कामनाओंका पदाता है जो पुरुष (अमृतः) इसी जन्पें (उसके महत्वको जान छेता है, वह अशोति ) ब्रह्मानन्दको भोगता है । (च) और (यत्) जो आनन्द (इतः) इसी जानयोगसे मिळता है अन्य किसी साधनसे नहीं।

भावार्थ — मनुष्यको उमातिके लिये इस लोकमें झान और कर्म्म दो ही साधन हैं। इस लिये मनुष्यको चाहिये कि, वह इन दोनों मार्गीका अवलम्बन करे ॥२॥

> आ नंः सोम् पर्वमानः किरा वस्विन्दो भर्व मुघवा रार्घसो मुहः। शिक्षां वयोधो वसंवे सु चेतुना मा नो गर्यमारे अस्मत्परां सिवः॥३॥

आ । नः । सोम् । पर्वमानः । किर् । वर्सु । इंदो इति । भर्वा । मुघऽवा । रार्धसः । मुहः । शिक्षा । वृषःऽघः । वर्सवे सु । चेतुना । मा । नः । गर्या । आरे । अस्मान् । परो । सिच् ।

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( पवमानः ) पवितास्ति । ( इंन्दो ) हे सर्वप्रकाशक ! लम् ( नः ) अस्मान् ( वसु ) सर्वाविधं धनं ( आकिर ) देहि । ( मघवा ) सर्वधन स्वाम्यसि । अतोमहां ( महोराधसः ) उत्कृष्टधनस्य ( भव ) प्रदाता भव । हे परमेश्वर ! लं महां ( सुचेतुना ) स्वीयपवित्र ज्ञानेन ( शिक्ष ) शिक्षय । अथ च ( वयोधः ) तंव सर्वेश्वर्य धारकोसि ( वसवे ) ऐश्वर्ययोग्याय ममेश्वर्यदेहि । अथ च ( गयं ) धनं ( अस्मादारे ) मत्मकाशात ( मापरासिचः ) मान्यत्रकुरु ।

पद्रार्थ--(सोम) हे परमात्मन्! (पनमानः) आप सनको पनित्र करने वाक्रे हैं।(इन्दों) हे सर्वश्रकाशकः! आप (नः) हमको (वस्र) सन मकारके धनको (आकिर) दें।(मधनः) आप सन ऐत्यर्ध्य के स्वामी हैं। इस किये इमारे (महो राधतः) अत्यन्त धनको (भव)
प्रदाता वर्ने रहें परमात्मन ! आप इमको अपने (स्चेतुना) पवित्रज्ञानसे
(शिक्ष) शिक्षा दें। और (नयोध) आप सब मकारके ऐक्टरोंको धारण
करने बाले हैं। (वसने) ऐक्वर्यके पात्र मेरे लियं अप ऐक्वर्य भदान करें।
और (गयं) धनको (असमदारे) इमसे । मापरासिचः। मत दूर करें।

भावार्ध--ईश्वरोपासकीं को चाहिये, कि ईश्वरकी माप्तिके हेत ईश्वरके परम ऐश्वरवैका कदापि त्याग न करें। और ईश्वरसे भी सदा पढ़ी मार्थना करें कि हे परमंश्वर ! आप हमको ऐश्वर्यसे कदापि वियुक्त न करें॥॥

> आ तः प्रुपा पवमानः सुरातयो मित्रो गच्छन्तु वरुणः स्जोपंसः । बृहस्पतिर्मुरुतो वासुरश्विना त्वष्टां सविता सुयमा सरस्वती ॥४॥

आ । नः । पूषा । पर्वमानः । सुऽरातर्यः । मित्रः । गृच्छंतु । वर्रुणः । सुऽजोपंसः । बृहस्पतिः । मुरुतः । वायुः । अश्विनां । त्वष्टां । सविता । सुऽयमां । सरंस्वती ॥

पदार्थः -- हे परमातमन् ! (नः) अस्मान् (पूषा) धर्मोपदेशेन पृष्टिकारकोविद्वान् (पवमानः) पथ्यापथ्यमुक्ला पवित्रकारकोमनीषी (सुरातयः) दानशीलः (मित्रः) सर्वेषियः (वरुणः) सर्ववशकारकः (बृहस्पतिः) वाक्पतिः (मरुतः) ज्ञानयोगी (वायुः) कर्मयोगी (अश्विना) कर्मयोगिज्ञानयोगिना- वुभावि (लष्टा) कार्यकरणे समर्थौ (सविता) उत्तमोत्तम-

पदार्थ निर्मातारो । ( ध्रयमा ) सर्वनियामको ( सरस्वती ) ज्ञान-भुषको विद्यांसा ( भागच्छन्तु ) पाष्त्रुतः छान्दसलात् "व्यत्ययेन द्वित्रचन स्थाने बहुबचनम् " ॥

पद्धि——हे परमात्मन् ! (नः) हमको (पूषा) धम्मोंपदेश हारा पुष्टि करने वाळा विद्वान् (पत्रमानः) पथ्यापत्थ्य वताकर पवित्र करने वाळा विद्वान् (सुरातयः) दानश्रीक्रविद्वान् (मित्रः) सबसे मैत्री करने वाळा विद्वान् (सुरातयः) हानश्रीक्रविद्वान् (मित्रः) सबसे मैत्री करने वाळा विद्वान् (सुहर्गितः) वाणि योंके पति (परुतः) हानयोगी (वायुः) कर्म्मयोगी (अश्विना) कर्म और हानयोगी दोनों (त्वष्टा) कार्य्य करनें समर्थ विद्वान् (सविता) क्षमोत्तमपदार्थोंका निर्मात विद्वान् (सुयमा) सवको नियममें रखनेवाळा विद्वान् (सरखती) हानको सर्वोपिर भूषणरूपसे धारण करने वाळा विद्वान् ये सब पूर्वोक्त विद्वान् (नः) हमको (आगच्छन्तु) प्राप्त हों।

भावार्थ-परमातमा उपदेश करता है, कि हे मनुष्यो ! तुम सामानिकउन्नतिके किये पूर्वोक्त विद्वानोंका संग्रह करो । ताकि तुम सव विद्याओं में निपुण होकर संसारमें अध्युदयवाकी वनों ॥४॥

> डुभे द्यावां पृथिवी विश्वमिन्वे अर्थमा देवो अदितिर्विधाता । भगो नशसं डुर्वर्नन्तरिक्षं विश्वे देवाः पर्वमानञ्जुपन्त ॥५॥६॥

जुभे इति । द्यावापृथिवी इति । विश्वमिन्वे इति । विश्वंऽहुन्वे । अर्थमा । देवः । अदितिः । विऽधाता । भर्गः । चृऽशंसः । उरु । अंतरिक्षं । विश्वे । देवाः । पर्वमानं । जु्षंत् ॥५॥ पदार्थः—( पवमानं ) सर्वेषावकं परमात्मानं ( उमे द्यावा पृथिवी ) द्वाविप द्युलोक-पृथ्वीलोकौ ( विश्विमिन्वे ) यौ विस्तार रुपेण व्याप्ती वर्तेते । ( अर्थमादेवः ) तथा न्यायकारिणो राजानः (अदितिः) तथा अज्ञानखण्डनकर्त्तारो विद्वाँसः (विधाता) अखिल-नियमनिर्मातारः ( भगः ) ऐश्वर्यवन्तः ( नृशंसः ) पदार्थगुण-वर्णकाः ( उर्वन्तरिक्षं ) अन्तिरिक्षविद्यावेत्तारः ( विश्वे देवाः ) इमे सर्वे देवाः ( जुणन्त ) सेवन्ते ॥

पद्धि— (पदमाने) सबको पित्र करने वाळे परमात्माको (जभे द्यावा पृथिवी) पृथिवीळोक और धुळोक (विश्विमन्वे) जो विस्तृत रूपसे व्याप्त हैं (अर्थमादेवः) और न्याय करने वाळा राजा (अदितिः) अक्षानका खण्डन करने वाळा विद्वान् (विधाना) सब नियमों का विधान करने वाळा (भगः) ऐश्वर्यसम्पन्न (नृशंसः) पदार्थों के ग्रुणों का वर्णन करने वाळा ( खबन्तिरिक्षं) अन्तरिक्षकी विश्वाळ विद्याको जानने वाळा ( विश्वे देवाः) ये सब देव ( जुपन्त) सेवन करते हैं।

भावार्थ--परमात्माकी विभूति द्युळोक पृथिवीकोक अन्तरिक्ष कोक ये सब कोक-लोकान्तर हैं! और इन सब कोक ब्राकान्तरों के ज्ञाता विद्वान भी परमात्मा की विभूति हैं॥५॥

> इत्येकाशीतितमं मूक्तं षण्डो वर्गश्च समाप्तः । यह ८१वां सुक्त औ ६वां वर्ग समाप्त हुआ।

> > 0000000

अथ पञ्चर्चस्य द्वाशीतितमस्य-

१-५ वसुर्भारद्वाज् ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता॥

छन्दः-१, ४ विराङ्जगती । २ निचुजगती ।

३ जगती । ५ त्रिष्टुष् ॥ स्वरः-१−४ निपादः ५ धैवतः ॥

असांवि सोमी अरुपो वृपा हरी

राजेव दुस्सो अुनि गा अंचिक्रदत्। पुनानो वारं पर्येस्यव्ययं स्पेनो

न योनिं घृतवंन्तमासदंम् ॥ १ ॥

असांवि । सोमः । अरुपः । चृपा । हरिः । राजांऽइव ।

दुसाः । अभि । गाः । आचिक्रदत् । युनानः । वारं । परि । एति । अञ्चयं । इयेनः । न । योनि । घतःवैत । आऽसदं ।

पदार्थः--(सोमः) यः सर्वोत्पादकः परमात्मा (अरुपः)

प्रकाशस्त्ररः ( वृषा ) सद्गुणानां वृष्टिकर्ता ( हरिः ) पाप-नाशकश्रास्ति । स ( राजेव ) राजतुल्यः ( दस्मः ) दर्श-

नीयोऽस्ति । स च ( गाः ) लोकलोकान्तराणाञ्चतुर्दिक्षु ( अभि

अचिकदत् ) शब्दायमानो भवति । स ( वारं ) वर्णीयपुरुषं यो दृढभक्तोऽस्ति तं (पुनानः ) पवित्रयन् ( पर्योति ) प्रामोति

था ६७मक्ताऽस्ति त ( पुनानः ) पावत्रथन् ( पथ्यात ) अस्तात ( न ) येन प्रकारेण ( इयेनः ) विद्युत् ( घृतवन्तं ) सहवन्तं

( आसदं ) स्थानानां ( योनिं ) समाश्चित्यं प्राप्ताति । एवमुक्त-

गुणयुक्तः परमात्मा [ असावि ] निम्मेमे ॥

पद्धि—(सोपः) जो सर्वोत्पादक (अरुपः) मकाश स्वरूप (इपः) सद्गुणोंकी दृष्टि करने वाला (इिंतः) पार्पोके इरण करने वाला है, वह राजेव ) राजाके समान (दस्मः) दर्शनीय है। और वह (गः) वृधिच्यादि लोकलोकान्तरोंके चारो ओर (अभि अचिकदत्) शब्दायमान हो रहा है। वह (वारं) वर्णोयपुरुपको जो (अव्ययं) इत्यक्त है उसको (प्रनानः) पवित्र करना हुआ (पर्य्येति) प्राप्त होना है। (न) जिसमकार (इयेनः) विद्युन् (धृतवन्तं) स्त्रोहवाले (आसदं) स्थानोंको (योनि) आध्यार वनाकर प्राप्त होता है। इसी मकार उक्तगुणवाला परमात्माने (अस्मार्य) इस ब्रह्माण्डको उत्यक्त किया।

कृविर्वे धस्या पर्येषि माहिन्मत्यो न मृष्टो अभि वार्जमपेसि । अपसेर्घन्डरिता सोम मृलय षृतं वसानः परि यासि निर्णिजंम् ॥२॥

कृविः । वेषस्या । परि । पृषि । माहिनं । अत्यः । न । मृष्टः । अभि । वाजं । अर्पिषे । अपुरसेर्धन् । दुःऽहृता । सोम् । मृलुय । घृतं । वसानः । परि । यासि । निःऽनिजं ॥२॥ पदार्थः —हे परमातनन् ! (वेषस्या) उपदेष्ट्विमिच्छ्या भवान् (माहिनं) महापुरुषान् (पर्येषि) प्राप्नोति अथच त्वम् (अस्यो, न) अतिगत्वरपदार्थ इव (अभिवाज) मदाध्यातिमक यज्ञं (अभ्यप्ति) प्राप्नोषि । त्वं (कविः) सर्वज्ञोमि (सृष्टः) तथा शुद्धस्वरूपोसि ! (दुरिता) मदीयदुष्कृतानि अपसेथन् विदुरं कृत्वा (सोम) हे परमातमन् ! (मृळय) मां मुखय अथ च (घृतं वसानः) प्रेमभावमुत्पादयन् (निर्निजं) पियत्रताम् (परियासि) उत्पादयसि ॥

पदार्थ — हे परवारमन् ! (वेधस्या) उपदेश करनेकी इच्छासे आप (माहिनं) महापुरुषोंको (पर्येषि) माप्त होतेहो । और आप (अत्यः) अत्यन्तगितिश्रील पदार्थके (न) समान (अभिवाजं) हमारे अध्यात्भिक यक्षको (अध्यपंसि) माप्त होते हैं । आप (किंदः) सर्वेह्न हैं (सृष्टः) छुद्ध-स्वरूप हैं (द्वरिता) हमारे पांपोंको (आपसेधन्) द्र करके (सोम) हे सोम ! (मृलय) आप हमको सुख दें । और (घृतं वसानः) मेमभावको उत्पन्न करते हुए (निर्निजं) पविश्वताको (परियासि) उत्पन्न करें ।

भावार्थ — इस मन्त्रमें सर्वक्ष परमात्वासे यह पार्थना है कि हे परमात्मन ! आप हमको शुद्ध करें । और सबमकारके सुख मदान करें । यहाँ सोमके छिये कि व शब्द आया है । सायणके मतमें यहां सोमछता को ही कि वि वस्ते कि कथन किया गया है । वास्सवमें वेदों में कि व शब्द जड़के छिये कहीं भी नहीं आता । इतनाही नहीं किन्तु "कि विभैनीषी, परिभू: स्व यम्भू य० ४०८ इत्यादि वाक्यों में कि व शब्द परमात्माके छिये आया है इसमकार उक्त मन्त्रमें किव शब्द से परमात्माका ग्रहण करना चाहिये जड़ सोमका नहीं ॥ र ॥

पुर्जन्यः पिता मंहिपस्यं पूर्णिनो नामां पृत्रिज्या गिरिषु क्षयं देधे । स्वसार आपो अभि गा उतासरन्त्सं ग्रावभिर्नसते वीते अध्वरे ॥३॥

पुर्जन्यः । पिता । महिषस्यं । पुर्णिनः । नाभां । पृथिव्याः । गिरिषु । क्षयं । दुषे । स्वसारः । आपः । अभि । गाः । उत । असुरुन् । सं । ब्रावंऽभिः । नुसुते । वीते । अध्वरे ॥३॥

पदार्थः—(वीते अध्वरे) पवित्रेषु यज्ञेषु (ग्राविभः) रक्षया भवान् (नसते) प्राप्तो भवति (उत्) अथ च (गाः) पृथिव्यादि लोकलोकान्तरेषु (अभिसरन्) गच्छन् (आपः) सर्वव्यापको भवान् (स्वसारः) स्वयं गातिशीलः सन् विराजमानो भवति । कथं भृतो भवान् (पर्जन्यः) सर्वतपैकोस्ति अथ च (पिता) सर्वरक्षकोस्ति । तथा (मिह्यस्य पर्णिनः) महागतिशील-पदार्थानां नियन्तास्ति अथच (पृथिव्या, नाभा) पृथिव्यादिलोकलोकान्तराणां केन्द्रोभूत्वा (गिरिषु) सकलपदार्थेषु (क्षयं द्धे) रक्षामुत्पाद्यति ॥

पदार्थ — (बीते अध्वरे) पवित्र यहां में (ग्रावाभिः) रक्षासे आप (नसते) माप्त होते हैं। और (जत) और (गाः) पृथिव्यादि लोक लोकान्तरों में (अभिसरन्) गति करते हुए। (आपः) सर्वव्यापक आप (स्वसारः) स्वयंगतिवीळ होकर विराजमान होते हैं। आप कैसे हैं (पर्जन्यः) सबके तर्पक हैं और (पिता) सबके रक्षक हैं और (महिषस्य पर्णिनः) बड़ेसे बड़े गतिशीलपदार्थों के नियन्ता हैं और (पृथिव्या, नामा) पृथिव्यादि लोक लोकान्तरों के केन्द्र होकर (गिरिषु) सब पदार्थों में (क्षयं द्षे) रक्षा-को उत्यक्ष करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा इस चराचर ब्रह्मा॰डका उत्पादक है। भौर पर्जन्यके समान सबका तृतिकारक है। उसीपरमात्मासे सब प्रकारकी शान्ति रक्षा उत्पन्न होती है॥ ३॥

अथ परमात्माशीलमुपदिशाति ।

अब परमात्मा सदाचारका उपदेश करता है।

जायव पत्याविष्य शेवं मंहस् पत्रांया गर्भ शृणुहि ब्रवीमिते । अन्तर्वाणीषु प्र चंरा सु जीवसंऽनिन्द्यो वृजनं सोम जागृहि ॥४॥ जायाऽईव । पत्यों । अष्टिं । शेवं । मृह्मे । पत्रांयाः । गृर्भे । शृणुहि । ब्रवीमि । ते । अंतः । वाणीषु । प्र । च्रु । सु । जीवसे । अनिन्दाः । वृजने । सोम । जागृहि ॥४॥

पदार्थः—(गर्भ) गृह्णातीति गर्भः, हे सद्गुणग्राहिन् जीवात्मन् ! (ते) लां (बवीमि) कथयामि । त्वं (शृणुहि) शृणु (पज्रायाः) यथा पृथिन्याः (पत्यो, अधि) पर्जन्यरूपपत्यो अतिप्रीतिर्भवति । (जायाइव) यथा साध्वी स्त्री स्वपतिं प्रीणयति तथा सर्वाभिः स्त्रीभिः कर्तन्यम् एवं कृतं (शेव महसे) प्रत्यधि-कारिभ्यः सुखप्राप्तिर्भवति । (अनिन्दः) सर्वदोषपित्यक्तः (वृजने) स्वलक्ष्येषु सावधानी भूय (सोम) हे सौम्यस्वभाव जीवात्मन् ! (जागृहि) जागृहि । अथ च (अन्तर्वाणिषु) विद्यारूपवाणीषु ( प्रचरासु ) सर्वत्रव्याप्तासु ( जीवसे ) स्वजीवनाय ( प्रचर ) प्रकर्षेण जागृहि ॥

पद्र्शि——(गर्भ) हे गर्भ! एहातीति गर्भ हे सद्गुणों के ग्रहण-करने वाले जीवात्मन्! (ते) तुमको (अवीमि) में कहता हूँ कि (अपुहि) तुम सुना। (पज्रायाः) जिसमकार पृथिवीकी (पत्यो, अधि) पर्जन्यरूप पतिमं अत्यन्त मीति होती हैं (जाया इव) जैसे कि सद्दाचारिणी स्वीकी अपने पतिमं मीति होती हैं। वैसेही सब स्वियोंको अपने र पतियों में पीति करनी चाहिए। ऐसा करने पर (मंहसे) अत्येक अधिकारीके लिये मुखकी गांधि होती है। (अनिन्यः) सब दोषांसे दूर होकर (इजने) अपने लक्ष्यों सावधान होकर (सोम) हे सोमस्वभाव जीवात्मन्! (जागृहि) तुत जायो। और (अन्तर्वाणीयु) विद्यारूपी वाणीमें (मचरासु) जो सबमें नश्चर पाने योग्य है जसमें (जीवसे) अपने जीनेके लिये जागृहिको धारण करें।।

भावार्थ—परमात्मा उपदेश करता है कि हे जीव ! तुमको अपने कर्तव्यमें सदैव जागृत रहना चाहिये। जो पुरुष अपने कर्तव्यमें नहीं जागता उसका संसारमें जीना निष्फल है। यहां सोम शब्दके अर्थ जीवात्माके हैं। जैसे कि "स्याचैकस्य ब्रह्मशब्दवत्" बर्व सूर्व राश्वाप्त यहां ब्रह्मसूत्रके अनुसार पकरण भेदसे अर्थका भेद हो जाता है इसी प्रकार यहां शिक्षा देनेके पकरणसे सोम नाम जीवात्माका है।। ।।।

यथा पूर्वभ्यः शतसा अस्रेष्ठः सहस्रसाः पर्यया वार्जामिन्दो । एवा पवस्व सुविताय नन्धमे तवं व्रतमन्वापः सचन्ते ॥५॥७॥

यथा । पूर्वभ्यः । शतुःसाः । अमृष्ठः । सहस्रुऽसाः । पुरि-

## ऽअयाः । वाजं । हृंदो इति । एव । पृवस्व । सुवितायं । नव्यसे । तर्व । बृतं । अर्जु । आर्षः । सचंते ॥५॥

पदार्थः — (इन्दो) हे जीवात्मन् (यथा) येन प्रकारेण (पूर्वेभ्यः) पूर्वजन्मभ्यः (शतसाः) शतशः तथा (सहस्रसाः) सहस्रशः (वाजं) बलानि (पर्ययाः) त्वं प्राप्तोषि (एव) इत्थं (नव्यसे) अस्मै नव्यजन्मने (स्विताय) अभ्युद्याय (तव व्रतं) भवद्वतं (अन्वापः) सत्कर्म (सचंते) सङ्गतं भवति अतस्त्वं (पवस्व) पवित्रय॥

पद्मर्थ--(इन्दो) हे जीवात्मन्! (यथा) जैसे (पूर्वेभ्यः) पूर्व-जन्मोंके लिये (श्वतसाः) सैकड़ों (सहस्रसाः) हजारों पकारके (वाजं) वर्लोंको (पर्ययाः) तुम प्राप्तं हुए (एवा) इसी प्रकार (मन्यसे) इस नवीन जन्मके लिये (स्विताय) अभ्युदयार्थ (तत्र व्रतं) तुम्हारे व्रतको (अनु आपः) सत्कर्म्म (सचंते) सङ्गत हों। इसिक्ये आप (पवस्व) पवित्र करें॥

भावार्थ- परमात्मा उपदेश करता है कि है जीवो! तुम्हारे पूर्व जन्म बहुत व्यतीत हुए हैं तुम इस चूतन जन्ममें सत्कर्ध करके अभ्युः दयशाली और तेमस्वी बनें। यहां पूर्व और उत्तर जन्मोंका कथन छि। को मवाहरूपसे अनादि मानकर है। और यही भाव 'सूर्याचन्द्रमसी धाता। यथा पूर्वमकलपयत्" इस मन्त्रमें वर्णन किया गया है।। ।।।

इति व्यशीतितमं सूक्तं सप्तमी वर्गश्च समाप्तः ।

यह ८३ वां सुक्त और ७ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पञ्चर्चस्य चतुरशीतित्मस्य सूक्तस्य-

१—५ पवित्र ऋषिः ॥ पवमानः ॥ सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४ निचृज्जगती । २, ५ विराङ्जगती । ३ जगती ॥ निषादः स्वरः ॥

अथ तितिक्षोपदिश्यते ।

प्वित्रं ते वितंतं ब्रह्मणस्पते
प्रभुगीत्राणि पर्येपि विश्वतः । अतंत्रतनूर्ने तदामो अंश्नुते शृतास इदहेन्तस्तत्समोशत ॥१॥

प्वित्रं । ते । विऽत्तेतं । बृह्यणः । प्ते । प्रऽभुः । गात्राणि । परि । पृषि । विश्वतः । अतंत्रऽतन्ः । न । तत् । आमः । अरनुते । शृतासः । इत् । वहन्तः । तत् । सं । आरात् ॥१॥

पदार्थः—( ब्रह्मणस्पते ) हे वेदपते परमात्मन् ! (ते ) तावकं स्वरूपं (पवित्रं ) पूतमस्ति । अथ च (विततं ) विस्तृत-मि वर्तते । भवान् (प्रमुः ) सर्वेषां स्वामी । तथा (विश्वतः, गात्राणि ) सकलमूर्तपदार्थानां (पर्येषि) परितो व्यापकोस्ति । अथ च (अतप्ततनः) योहि तपो रहितोसि (तदामः ) स अपरिपक्व-बुद्धिस्तवानन्दं (नाइनुते ) न मोक्तुं शक्नोति । (श्वतास इत् ) तपस्वीजन एव (वइन्तः ) लां प्राप्स्यान्ति । ते (तत् ) भवदानन्दं (समासत) भोक्ष्यन्ति ।

पद्रार्थ — (ब्रह्मणस्पते ) हे बेदोंके पति परमात्मन् ! (ते ) तुम्हारास्वरूप (पवित्रं ) पवित्र है । और (वितर्त ) विस्तृत है । (प्रभुः ) आप सबके
स्वामी हैं। और (बिश्वतः, गात्राणि ) सब मृतपदार्थों के (पर्योषि ) चारों
ओर व्यापक हैं। (अतप्ततत्ः भित्रेक्षसने अपने सरीरसे तप नहीं किया
(तदामः ) वह युरुष कचा है । वह तुम्हारे आनन्दको (न अक्तुते ) नहीं
भोग सकता (शृतास इत् ) अनुष्ठानीपुरुषही (वहन्तः ) तुमको माप्त हो
सकते हैं। वे (तत्) तुम्हारे आनन्दको (समास्रत) भोग सकते हैं।

भावार्थ — इस मन्त्रमें तपका वर्णन स्पष्टशीतिसे किया गया है। जो लोग तपस्वी हैं वेही परमात्पाको प्राप्त हो सकते हैं अन्य नहीं। यहां अरीरका तप एक अपलक्षणपात्र है। वास्तवमें आध्यात्मिकादि सबमकारके तपोंका यहां ग्रहण है।। १।।

तपोष्पवित्रुं वितेतं दिवस्पदे शोचंन्तो अस्य तन्तंवो व्यक्तिस्पर्न । अवन्त्यस्य प्वीतारंगाशवी दिवस्पृष्ठमधि तिष्ठान्ति चेतंसा ॥२॥

तपोः। पृवित्रं । विऽतंतं । दिवः । पृदे । शोर्चन्तः । अस्य । तन्तंवः । वि । अस्थिर्न् । अर्वन्ति । अस्य । पृवितारं । आशर्वः । दिवः । पृष्ठं । अधि । तिष्ठन्ति । चेतंसा ॥ ॥

पदार्थः--हे जगदीश्वर ! (दिवस्पदे) चुलोके भवतः (तपोः) तपः कर्भ (पवित्रं) पूतं (विततं) विस्तृतं पदंविराजते। (अस्य) तस्य पदस्य (शोचन्तः) दीप्तिशालिनः (तन्तवः) किरणाः (व्यस्थिरन्) स्थिराः सन्ति। (अस्य) अमुख्य पदस्य (पवितारं) उपासकं (आशवः) भस्य पदस्यानन्दं (अवन्ति) रक्षन्ति । उक्तपदोपासकाः (दिवस्पृष्ठमधि) द्युलोकशिखरे (चेत्सा) ख़बुद्धिबलेन (तिष्ठन्ति) निवसन्ति ।

पद्धि—हे परमात्मन् ! (दिवस्पदे) छुङोकमें आपका (तपोः) तपोस्पी (पवित्रं) पवित्र (विततं) विस्तृतपद विराजमान है। (अस्प) उस पदकी (जन्तवः) किरणें (शोचन्तः) दीप्तिवार्छी (व्यवस्थिरन्) स्थिर हैं। (अस्प) इस पदके (पवितारं) उपासकको (आशवः) इस पदके आनन्द (अवन्ति) रक्षा करते हैं। उक्तपदके उपासक (दिवस्पष्ट-मधि) छुङोकके शिखर पर (चेतसा) अपने चुिड्विक से (तिष्टन्ति) स्थिर होते हैं।

भावार्थ--इस पन्त्र में परमात्मा ने इस बात का उपदेश किया है कि संसार में तपही सर्वोपिर है। जो छोग तपस्ती हैं वे सर्वोपिर उच्च पद को ग्रहण करते हैं। इस छिए हे मनुष्यो ' तुम तपस्ती बनो ॥२॥

अरूरुचढुषुसः पृश्चिरिष्ठिय जुक्षा विभिर्ति भुवेनानि वाज्युः । मायाविनी मिमरे अस्य माययां नृचक्षेसः पितरो गर्भमा देधुः ॥३॥

अरूरुवत् । उपसंः । पृश्चिः । अग्रियः । उक्षा । विभार्ते । भुवनानि । वाज्रुद्यः । मायाऽविनः । मुमिरे । अस्य । माययां । वृज्वक्षंसः । पितरः । गर्भे । आ । दुधुः ॥३॥

पदार्थः--पूर्वोक्तवरमात्मा ( उषमः ) रवेः प्रभामण्डलम् ( अरूरुवत ) प्रकाशयते । अथच प्रारत्ते सर्वमिति ( पृक्षिः )

प्रख्यकारकैः ( उक्षा ) महान् परमेश्वरः ( भुवनानि ) सर्वान्छो-कान् ( बिभिति ) पुष्णाति । तथा स जगदीश्वरः ( वाजयः ) सकलवलाधारोस्ति । ( अस्य ) अमुष्य परमात्मनः ( मायया ) शक्ता ( मायाविनोमिरिरे ) मायिनोम्नियन्ते । ( नृचञ्चसः ) स सर्वज्ञईश्वरः ( पितरः ) सर्वोत्पादकाः ( गर्भ ) संसारक्ष्पगर्भ-मिमं ( शाद्युः ) दधाति ।

पद्धि — पूर्वोक्त परमारमा ( उपसः ) स्र्यंके प्रशामण्डकको ( अरू रुवंके प्रशामण्डकको ( अरू रुवंके प्रशामण्डकको ( अरू रुवंके प्रकाश करताहै । और ( पृष्टिः ) प्राञ्चले सर्वभितिपृष्णिः, प्रकथकाळ में जो सबको भक्षण करे उसका नाम पृष्णि । (उक्षा) उक्षतीति उक्षा इति महन्नायस्वपित्तम् — नि. रु. रे — रे रे — रे रे — रे रे जो इस सम्पूर्ण संसार को अपने प्रेमवारि से सिक्षित करे उस महान पुरुषका नाम उक्षा है । ( अ्वनानि विभित्तें) वह सब सुवर्नो का भरणपोषण करता है । ( वाजपुः ) सब बळों का आधार है । ( अस्य मायया) उसकी शक्ति से ( मायाविनो मिनरे ) मायावी छोक मर जाते हैं । ( त्रवक्षमः ) वह सर्वन्न ( पितरः ) सबको उत्पन्न करनेवा छा ( गर्भे ) इस संसारस्थी गर्भको ( आद्धुः ) धारण करता है ।

भावार्थ — इस मन्त्र में परमात्माके खरूपका वर्णनहै कि वह
प्रकाशस्त्र है । और छोकछोकान्तरों का अधिष्ठान है। सब वर्छोका
केन्द्र है और सब मायावियों की माया को मईन करनेवाछा है। तात्पर्य
यह है कि उसी पूर्ण पुरुषकी उपासना से पुरुष तपस्ती वन सकताहै॥३॥

गन्धर्व इत्था पदमस्य रक्षति पाति देवानां जिनेमान्यद्धतः गृभ्णाति रिपुं निधयां निधापतिः सुक्रत्तमा मधुनो मुक्षमांशत ॥॥ गृंधर्वः । इत्था । पुदं । अस्य । रक्षुति । पाति । देवानां । जनिमानि । अर्झतः । गृभ्णाति । रिपुं । निऽधयां । निधाऽपंतिः । सुकृत्ऽतेमाः । सर्धनः । सृञ्जं । आश्चत्॥शा

पदार्थः—(गन्धर्वः) गांधरतीति गंन्धर्यः पृथिव्यादि लोक-लोकान्तराणांधारकः (इत्थः) अयंसत्यनामपु पठितो निरुक्ते ३।१३।१०। सत्यस्त्रस्यः परमात्मा (देवानां जनिमानि) विदुषांजन्मानि (रक्षाति) गोपायति । स परमेश्वरः (अद्भुतः) महानस्ति अद्भुत इति महन्नाममु पठितंनिरुक्ते ३।१३।१३ (निधापतिः) सर्वेशक्तीनांस्वामी (।निधया) स्वशक्त्या (रिपुं) स्वानुकूलशक्ति (गृश्णाति) स्वाधीनंकरोति । (अस्य) अमुष्य (मधुनः) आनन्दमयस्य परमात्मनः (पदं) पदं (सुकृत्तमाः) सुकृतितराः पुरुषाः (भक्षं) भोगयोग्यं विधाय (आशत) विष्ठन्ति । तथापूर्वोक्तानुपासकान् (पाति) रक्षति ॥

पद्रार्थ-—( गांघरतीतिगन्धर्वः ) जो पृथिव्यादि छोकछोकानतरों को धारण करे उसका नाम पढ़ां गन्धर्व है। (इत्या) इति सत्यनामसुपठितं नि रू. ३—१३—१०। वह सत्यरूप परमात्मा (देवानां जिनमानि) विद्वानोंके जन्म की (रक्षति) रक्षा करता है। (अद्भुतः) वड़ा है अद्भुतहित महस्रासुपठितं नि. रू. ३—१३—१३ (निधापितः) सब् शक्तियों का पति (निधया) अपनी शक्ति से (रिप्रुं) अपने से मितिक्ळ शक्तिवाळे शत्रुको (ग्रुभणाति) स्वाधीन करता है। (अस्यमधुनः पदं) इस आनन्दमयपरमात्मा के पदको (सुकृत्तमाः) पुण्यात्माळोग (अक्षं) भोग्य बना कर (आशत) स्थिर होते हैं। और उक्त उपासकों की (पाति) रक्षा करता है।

भावार्थ—(तिहिष्णोः परमंपदं सदापश्यन्ति सूग्यः) उस विष्णु के परमपद को सदा विदान् छोग देखते हैं। उसी व्यापक परणात्माके परमपदका इस मन्त्र में वर्णन किया है। कि उस परमक्षके उपासक छोग ब्रह्मानन्द को भोगते हैं अन्य नहीं ॥५।)

> ह्विर्हिविष्मो मिह् सद्घ दैव्यं नभो वसीनः परि यास्यध्वरम् । राजा प्वित्रंरथो वाजमरुहः सहस्रभृष्टिजेयास् अवी बृहत् ॥५॥

हुविः । हुविष्मः । महिं । सर्बा । दैव्यं । नर्मः । वसानः । परिं । यासि । अध्वरं । राजां । पृवित्रंऽरथः । वाजं । आ । अरुहु । सुद्दसंऽभृष्टिः । जयसि । श्रवंः । बृद्दत् ॥

पद्रार्थः --हे परमेश्वर ! (हिनः) त्वंहिनः खरूपोसि । अथच (हिन्धः) हिनिर्वानिसि । (मिहि) महानिसि । (दैन्धं) दिन्यस्वरूपनान् (नमः) निस्तृत आकाशः (सद्य) त्वदीयं-गृहमस्ति । अस्मिन्गृहे (वसानः) निवसन् (अध्वरं) अहिंसा-रूपं यज्ञं (पिर्यासि ) प्राप्तोषि । तथा (राजा) लंसर्वत्र निराजसे । अथच त्वं (पिन्तर्रथः) पूतगतिवान् (वाजमारुहः) सर्वविध्वरुधारकोसि । तथा (सहस्रभृष्टिः) नानानिधानित्रतां-अद्धत (शृहत्, श्रवः) सर्वोत्कृष्टयशोविश्वत् (जयासे) अखिरुान्त्रनान् विजयसे ॥

पदार्थ-- हे परमात्मन् (हविः) आप हवि हैं।(हविष्मः) और

हविवाछ हैं। (महि) बड़े हैं। (दैव्यं) दिव्यरूपवाछा (नभः) यह विस्तृत आकाश (सधः) आप का गृहहै। इसमें (वसानः) निवास करते हुए (अध्वरं) अहिंसारूप यहको (पिरयासि) माप्त होतेहैं। (राजा) आप सर्वत्र विराजमान हो रहे हैं। (पित्रस्थः) पित्रगतिवाछे (वाज-मारूहः) सब मुकारके वस्त्रों को धारण किये हुयेहैं। (सहस्रप्रिष्टिः) अनन्त पकारकी पित्रताओं को धारण किये हुये हैं (बृहत्श्रवः) सर्वोपिरियशको धारण किये हुये हैं।

भावार्थ — इस मन्त्र में परमात्मा को सहस्रविक्तियोवाळा वर्णन किया है। जैसा कि सहस्र शीषीपुरुष इस मन्त्र में वर्णन किया गया है। उस अनन्तविक्त युक्त परमात्मा की उपासना करके जो पुरुष तपस्वी वनते हैं वे इस भवनिधि से पार होतेहैं ॥५

> इति व्यशीतितमम्क्तमष्टमोवर्गश्च समाप्तः । यद ८३ वां सूक्त और ८ वां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ पश्चर्चस्य चतुरदातितमस्य सुक्तस्य-

१-५ प्रजापतिर्वाच्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्द-१, ३ विराड्जगती । ४ जगती । २ निचृतिष्टुप् । ५ त्रिष्टुप् ॥ स्वरः---१,३,४ निषादः । २, ५ धैवतः ॥

पवस्त देवमादेनो विचर्षाणरुप्सा इन्द्रीय वर्रणाय वायवे । कृधी ने अद्य वरिवः स्वस्तिमदुरुक्षितौ गृणीहि दैव्यं जनम् ॥१॥ पर्वस्व । देवऽमार्दनः । विऽचंर्षणिः । अप्साः । इंद्रांय । वरुणाय । वायवे । कृषि । नः । अद्य । वरिषः । स्वस्तिऽमत् । उरुऽक्षितौ । गृणीहि । देव्यं । जनं ॥१॥

पदार्थः -- (देवमादनः ) विदुषामामोदकारकपरमात्मन् ! (विचर्षणिरप्ताः) कर्मणांद्रष्टा (इन्द्राय) कर्मयोगिने (वरुणाय) विज्ञानिने (वायवे) ज्ञानयोगिने (पवस्व) त्वं पवित्रतांदिह अथच (नः) अस्मान् (अध) अस्मिन्समये (विरेषः) धाननः (कृषि) कुरु । तथा (स्वस्तिमत्) भवान् स्वकीयेन ज्ञानेन मामविनाशिनं करोतु । अथच (उरुक्षितौ) विस्तृतेऽस्मिन्भूगर्भे (जनं) अमुम्पुरुषं (दैव्यं) दिव्यं विधाय (गृणीहि) अनुगृह्णातु ॥

पद्धि—(देवमादनः) हे विद्वानोंके आनन्दके वर्द्धकपरमा-त्वन् ! (विचर्षणिरप्सा) हे कम्मोंका द्रष्टा ! (इन्द्राय) कम्मेयोगीके छिये (वरुणाय) विज्ञानीके क्रिये (वायवे) ज्ञानीके क्रिये (पवस्व) आप पवि-त्रता मदान करें। और (नः) हमको (अद्य) इस समये (विदेश) धन-युक्त करें। और (उरुक्षिती) इस विस्तृत भूमण्डळमें (जनं) इस जनको (दैव्यं) दिव्यवनाकर (गृणीहि) अनुप्रह करें।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे मतुष्यो ! आप ज्ञानी विज्ञानी बनकर कर्मों के नियन्ता देवसे यह पार्थना करो कि हे भगवन ! आप अपने झानद्वारा हमको अविनाशी बनाएँ। और हमिरी दरिद्रता मिटा कर आप हमको ऐश्वर्ययुक्त करें ॥ १॥

> आ यस्त्रस्थो भुवनान्यमंत्यों विश्वानि सोमः परि तान्यर्पति ।

ंकुण्वन्त्सञ्चृती विचृत्तेमुभिष्टय

इन्दुंः सिषक्त्युपसं न सूर्यः ॥२॥

आ । यः । तस्यो । भुवनानि । अमंर्त्यः । विश्वानि । सोर्मः । परि । तानि । अपृति । कृष्वन् । संऽचृतै । विऽचृतै । अभिष्टंये । इंदुः । सिषाक्ति । उपसे । न । सूर्यः ॥२॥

पदार्थः—(इन्दुः) प्रकाश-स्वरूपः परमेश्वरः (सूर्यः) भातुः (उषसं न) ऊषेव (सिषक्ति) संयुनक्ति । अथच (अभिष्टये) ऐश्वर्याय (संचृतं) प्रकाशयुतं तथा (विचृतं) अज्ञान-शून्यं (कृण्वन्) कुर्वाणः (आतस्थौ) ममहृदयआगस्य विराज्ञमानोभवतु (यः) यः परमेश्वरः (अमर्त्यः) मरणधर्मरहितोऽस्ति । तथा (विश्वानिभुवनानि ) अखिललोकलोकान्तराणां (पिर, अपित) चतुर्विक्षुव्यापकोस्ति सः (सोमः) सौम्यस्वभावः परमात्मा अस्मान् रक्षतु ॥

पद्यि—(इन्दुः) मकाशस्त्ररूप परमात्मा (सूर्व्यः) सूर्व्यके (उपसं) उपाके (न) सपान (सिपक्ति) संयुक्त करता है। और अभिष्टये) ऐश्वर्व्य के लिये (संजृतं) मकाशों से संयुक्त और (विजृतं) अज्ञानोंसे रहित (कृष्वन्) करता हुआ (आतस्थी) आकर हमारे हृदयमें विराजनीनहीं। (यः) जो परमात्मा (अमर्त्यः) अविनाशी है। और (विश्वानि सुवनानि) सब कोककोकान्तरोंके (परि, अर्वाति) चारों और ज्यापक है। बह (सोमः) सोमगुणसम्पन्नपरमात्मा हमारी रक्षा करे।

भावार्थ--इस मन्त्र में परपात्मा ने ज्ञांनी विज्ञानी छोगों को सर्थ्यकी प्रभा के समान वर्णन किआ। तात्पर्थ्य यह है कि ज्ञान विज्ञान- द्वारा ही पुरुष तेजस्की और सूर्य्यके समान प्रभाकर बन सकता है। अन्यथा नहीं ॥२॥

आ यो गोभिः सृज्यतः ओषेशीष्वा देवानां सुम्न इपयन्नुपांवसुः । आ विद्यतां पवते धारंया सुत इन्द्रं सोमों मादयन्दैव्यं जनम् ॥३॥ आ । यः । गोभिः । सृज्यते । अपेषंशीयु । आ देवानां । सुम्ने । इपयंच् । उपंक्षसुः । आ । विद्युतां । प्वते । धारंया । सुतः । इंद्रं । सोमंः । मादयंच् । देव्यं । जनं ॥३॥

पदार्थः—(सोमः) जगदुत्पादको जगदीश्वरः (दैव्यंजनं) दिव्यगुणं (इन्द्रं) कर्भयोगिनं (मादयन्) आनन्दयन् (उपावधः) स्थिरोभवति । (यः) यः परमेश्वरः (गोभिः) पृथिव्यादिस्हमपञ्चतनमात्रमारभ्य (ओषधिषु आ) ओषिपपर्यन्तं (आस्वयते ) सकलं ब्रह्माण्डं विरचयति । अथच (देवानां) विद्वज्ञनानां (सुन्ने) सुखस्य (इषयन्) इच्छांकृतेन् (विद्युता) विद्युद्वपशक्त्यासवीन् पवित्रयति । अथ यः परमेश्वरः (धारयासुतः) स्वयमानन्दमयोवरीवर्ति ॥

पद्र्श्यि—(सोमः) पश्मात्मा (दैव्यंजनं) दिव्यगुणवाले (इन्द्रं) कर्म्भयोगीको (मादयन्) आनन्द करता हुआ (जपावसुः) स्थिर होताहै। (यः) जो परमात्मा (गोभिः) पृथिव्यादिकों की सूक्ष्म पश्चतन्मात्रोंसे लेकर (ओषथिषुआ) ओषथियों तक (आसुष्ठयने) सब ब्रह्माण्डोंको

रचता है। और (देवानां) विद्वानों के (सुम्ने) सुखके छिये (इपयन्) इच्छा करता हुआ (विद्युता) विद्युत् रूपी शक्तिसे सबको पिषत्र करताहै। और (धारयासुतः) सुधामय है।

भावार्थ---जो विद्वान पुरुष ईश्वरीय विद्या को प्राप्त होकर संसार की रक्षा करना चाहते हैं परमात्मा उनके सुलकी सदैवहिद्ध करता है।।३॥

> एष स्य सोमः पवते सहस्व-जिद्धिन्वानो वाचीमिष्रिरामुंपूर्वधंम् । इन्दुंः समुद्रमुदिंयर्ति वायुभिरेन्द्रंस्य हादिं कुछशेषु सीदति ॥४॥

एषः । स्यः । सोमः । पृष्वते । सहस्रऽजित् । हिन्यानः । वार्त्तं । इषिरां । उषःऽखुधं । इंदुः । समुद्रं । उत् । इयुर्ति । वायुऽभिः । आ । इंद्रंस्य । हार्दि । कुलशेषु । सीद्ति ॥४॥

पदार्थः—(सहस्रजित्) अनन्तशक्तिसम्पन्नः परमेश्वरो-विदुषां (इषिरां) ज्ञानपदां (वाचं) वाणीं (उपर्वुषं) याहि-ऊषाकालेप्रवोधयति तां (हिन्वानः) प्रेरयन् (पवते) पवित्रयति । (एषः स्यः सोमः) असावेषः सौम्यगुणसम्पन्नः परमेश्वरः (इन्दुः) प्रकाशस्रक्षपोऽस्ति । अथच (समुद्रं) अन्तारिक्षं (उदियर्ति) वर्षणशीलंकरोति । तथा (वायुभिः) स्वीयज्ञानशक्तिभिः (इन्द्र-स्य) ज्ञानयोगिनः (हार्दि) हृद्यच्यापिनि (कल्कशेषु) हृद्या-काशे (सीदति) रिथरो भवति। पदार्थ — (सहस्रजित्) अनन्तश्चित्तसम्पन्न परमात्मा विद्वानोंकी (इषिरां) ज्ञानमद (बाचं) पाणीको (उपर्वुपं) जो उपाकाछमें जगाने-वाछी है। उसको (हिन्धानः) मरणा करता हुआ (पत्ते) पतित्र बनाता-है। (एप स्यः सोमः) वह परमात्मा (इन्द्रः) मकाशस्त्रकप है। और (सामुद्रे) अन्तरिक्षको (उदिर्यंति) वर्षणशील बनाता है। और (बायुभिः) अपनी ज्ञानरूपी शक्तियोंसे (इन्द्रस्य) ज्ञानयोगीके (हार्दि) हृदयव्यापी (कछशेषु) हृदय नाकाशमें (सीदति) स्थिर होता है।

> अभि त्यं गावः पर्यसा पर्याग्रधं सोमं भीणन्ति मृतिभिः स्वर्विदंष् । धनुश्रयः पंवते ऋत्व्यो रसो विषः कविः काव्येना स्वर्चनाः ॥५॥९॥

अभि । त्यं । गावंः । पर्यसा । प्यःऽवृधं । सोमं । श्रीणंति । मतिऽभिः । स्वःऽविदं । धनंऽजयः । प्वते । कृत्व्यः । रसः । विप्रः । कविः । काव्येन । स्वंःऽचनाः ॥५॥

पदार्थः — हे जगदीश ! (पयोवधं) ज्ञानवृद्धो भवान् (त्यं) तं भवन्तं (गावः) इन्द्रियाणि (पयसा) ज्ञानद्वारा (अभि श्रीणन्ति) संसेवन्ते । अथ च (सोमं) सौम्यगुणसम्पन्नं भवन्तं (स्वर्विदं) देवतानां लक्ष्यस्थानीयं त्वां (मितिभिः) ब्रह्म-विपियिणीभिर्बुद्धिभिः (पवते ) विद्वांसः सक्षित्कुर्वते । भवान् (धनक्षयः) सकलधनजेतास्ति । तथा (कृत्व्यः) सर्वासांशक्ती-नां केन्द्रस्वरूपो भवान् (रसः) आमीद्रूपोस्ति अथ च (विपः) मेधाव्यस्ति । (कविः) सर्वज्ञोस्ति । (काव्येन स्वर्चनाः) स्वी-याखिलशक्त्या सर्वलोक-लोकान्तराणां प्रलयकर्तास्ति ॥

पद्धि— हे परमात्मन्! (पयोष्ट्यं) ज्ञानसे द्राव्धिकोमाप्त जो आप हैं (त्य) उस आपको (गावः) इन्द्रियं (पयसा) ज्ञानद्दारा (आभि श्रीणन्ति) सेवन कर्सी हैं। और (सोमं) सोमगुणविशिष्ट आपको (स्विभिः) अक्षाविपियणी बुद्धिदारा (पवते) विद्वानलोग साक्षात्कार करते हैं। (धनञ्जयः) आप घनञ्जय हैं। सम्पूर्ण घनों के जेता हैं। (कृत्व्यः) सब शक्तियों के केन्द्र हैं। (रसः) आनन्दक्य हैं। (विपः) मेधावी हैं। (किवः) संवक्षेत्र संवक्षेत्र लेवः) सर्वक्षेत्र संवक्षेत्र लेवः) सर्वक्षेत्र हैं। (काव्यक्षी हैं।

भावार्थ- जो परमात्मा पूर्वोक्तगुणोंसे सम्पन्न है । उसका ज्ञानयोगी अपने चित्रद्वतिनिरोधरूपी योगद्वारा साक्षात्कार करते हैं॥५॥

हति चतुरशीतितमं सूक्तं नबमोवर्गश्च समाप्तः । यह ८४ वां सूक्त और नवां बर्ग समाप्त इसा ।

१-१२वेनो भार्गव ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१, ५,९,१०विराङ्जगती।२,७ निचृज्जगती। ३ जगती। ४,६पादनिचृज्जगती। ८ आर्चीस्वराङ्जगती।११ भुरिक् त्रिष्टुप्। १२ त्रिष्टुप्॥ स्वरः-१-१० निपादः। ११, १२ घैवतः॥ इन्द्रांय सोम् सुर्षुतः परि स्रुवापामीवा भवतु रक्षसा सह। मा ते रसंस्य मत्सत द्वयाविनो द्रविणस्वन्त इह सन्त्विन्देवः॥१॥

इन्द्राय । सोम् । सुऽस्रंतः । परि । सृव् । अपं । अमीता । भृवतु । रक्षंसा । सृह । मा । ते । रसंस्य । मृत्सृत् । द्रुयाविनः । द्रविणस्वंतः । इह । सृतु । इन्दंवः ॥१॥

पदार्थः — (इन्दवः) कर्मयोगिनोऽस्मिन्संसारे (द्रविण-स्वन्तः) ऐश्वर्यवन्तो भुला (इह) आसिवध्वरे (सन्तु) विरा-जन्ताम्। अथ च (द्रयाविनः) सत्यामत्याविवेकिनोमायावि-पुरुषाः (ते रसस्य) भवदीयानन्दस्य (मा मत्सत) लाभं नाप्नु-वन्तु। (सोम) हे जगत्स्रष्टः ! (इन्द्राय) कर्मयोगिने (सुपुतः) साक्षाद्भूतो भवान् (परिश्रव) ज्ञानद्वाग तदीयहृदयमागत्यः

विराजताम् । अथ च (रक्षता सह ) राक्षतैः कृताः कर्मयोगिनां (अमीया) रोगाः (अप भवन्तु) दूरी भवन्तु । पदार्थ— (इन्द्वः) कर्मयोगी इस संसारमें (द्रविणस्वतः) ऐव्यर्थवाळे होकर (इह्र) इस यक्षमें (सन्तु) विराजपान हों। और 'द्रया विनः) क्रुट सचका विवेक न करने वाले पायावि पुरुप (ते रमस्य)

तुम्हारे आनन्दका (मा पत्सत) पत लाम उडावें (सोम) हे जगत्कत्ती परमात्पन् ! (इन्द्राय) कर्मयोगीके लिये (सुषुतः) साक्षात्कारको पाप्त-हुए आप (परिस्नव) ज्ञानद्वारा उसके हृदयमें आकर विराजमान होतो।

और (रक्षमा सह) राक्षमों करके किये हुए कर्म्मयोगियोके रागादिक (अपभवतु) दूर हों । भावार्थ — जो लोग सत्यासत्येम विवेक नहीं कर सकते और असत्यको त्यागकर दहतार्थ्वक सत्यन्य ग्रहण नहीं कर सकते वे सदैवं सत्याग्रतके मागरमें गोत खात रहते हैं। इसलिये मनुष्यको चाहिए कि वह सत्यामत्यका विवेक करके सत्याग्रही वर्ने ॥१॥

अस्मान्त्संमुर्थे पंवमान चोदय दक्षी देवानामिस हि प्रियो मर्दः। जुहि शत्रूरभ्या भेन्दनायुतः पिबेन्द्र सोममर्व नो मृधी जहि ॥२॥

अस्मान् । सृऽम्यें । पृवमान् । चोद्यु । दक्षः । देवानां । असि । हि । प्रियः । मदः । जहि । शत्रून् । अभि । आ । भृदनाऽपृतः । पिर्व । हुन्द्र । सोमै । अर्व । नः । सृषः । जहि ॥ २॥

पदार्थः—(पवमान) सर्वपवितः परमात्मब् ! त्वं (समर्थे)
वैदिकाध्वरेषु (अस्मान्) नः (चोवय) प्रेरय । लं (देवानां)
दिव्यगुणसम्पन्नानां विदुषां (दक्षोसि) प्रेरकोसि । (हि) यतः
(त्रियो मदः) आनन्दस्य प्रियोस्ति भवान् (इन्द्र) ऐश्वर्यसम्पन्न
(ज्ञातूञ्जहि) लमन्यायकारिशत्रू लाज्ञय । अथ च (अभ्या) सर्वथा
महाप्रासोभव।(भन्दनायतः) उपासकस्य (सोमं) स्ववनं (पिब)
भवान् गृह्णातु । तथा (नो मृधः) मम यज्ञेभ्यो विझकारिणः (अवजिह्न) दुरय ।

पदार्थ---(पवपान) हे सबको पवित्र करनेवाळे परमात्मनू! (समर्थे) वैदिक यहोंमें आप (अस्मान्) हमको (बोदय) प्रेरणा करें। आप (देवानां) विद्वानोंके (दक्षोऽसि) मेरक हैं। (हि) क्योंकि (प्रियो मदः) आनन्दके प्यारे हैं। (श्रृष्ट्राहि) आप अन्यायकारी श्रृष्ट्रआंका नाश करें। आर (अभ्या) सब प्रकारसे हमको प्राप्त होएँ (भन्दनायतः) उपासकके (सोमं) स्तुतिको (पिव) आप ग्रहण करें। और (नोमुधः) हमारे यहाँसे विद्यकारियोंको (अब जिहे) दूर करें।

भावार्थ--जो लोग परमात्मपरायण होकर परमात्माके स्वरूपमें ध्यानद्वारा पविष्ठ क्षेते हैं। परमात्मा उन्हें अवश्यमेव ग्रहण करता है।।१॥

अदंब्ध इन्दो पवसे मृदिन्तंम आत्मेन्द्रंस्य भवसि घासिरुंनुमः । अभि स्वंरन्ति बृहवी मनीषिणो राजानमस्य भुवनस्य निंसते ॥३॥

अदंब्धः। इंदो इति । पृवसे । मदिन्ऽतिमः । आत्मा । इन्द्रंस्य । भवसि । धासिः । उत्ऽतुमः । अभि । स्वरंति । बहवंः । मनीषिणंः । राजानं । अस्य । भुवनस्य । निंसते ॥३॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्रस्य जगदीश्वर! लं (अदब्धः) अदम्भनीयोऽसि । तथा (मदिन्तमः) आमोदरू-पोसि । अथ च लं (पवसे) सर्वान्पवित्रयसि । तथा (इन्द्रस्य) प्रकाशपूर्णविद्युदादिपदार्थेषु (आत्मा भवसि) व्यापकरूपेण विगजसे । तथा (धासिरुत्तमः) उत्तमोत्तमगुणान् धाग्यसि । (बहुवो मनीषिणः) प्रभूताज्ञानिविज्ञानिनः पुरुषाः (अभि स्वर-नित) भवत स्तवनं कुर्वन्ति । अथ च (अस्य सुवनस्य) अस्य संसारस्य (राजानं) प्रकाशकं भवन्तं (निसते) सन्मन्यन्ते ॥

पद्रार्थ — (इन्दो) हे प्रकाशस्त्र रूपपरमात्मन् ! आप (अद्रुघः) किमीस द्वाये नहीं जा सकते । और (मितृन्तमः) आनन्दस्त्र हैं। (वनसे) पतित्र करते हैं। (इन्द्रम्य) प्रकाशयुक्त त्रियुदादिपदार्थीमें (आत्मा भविभे) व्यापक रूपसे विराजमान हो रहे हैं। और (धासिक स्माः) उत्तमोत्तमपुर्णोको धारणकरा रहे हैं। (बद्देश मनीपिणः) बहुतसे ज्ञानी विज्ञानी छोग (अभिस्वरन्ति) आपकी स्तुति करते हैं। और (अस्य- धुवनस्य) इस संसारके (राजानं) मकाशक आपको (निसते) मानते हैं।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्वाको आत्मा शब्दसे वर्णन किया है। अथीत् "अति सर्वत्रव्याभोतीति आत्माः" जोसर्वत्र व्यापक हो उसका नाम आत्मा है। यहांसर्वीत्पादकसोमपरमात्मा को ब्यापकरूपसे वर्णन किया है। जो लोग सोमशब्द को जड़लताबाचक ही मानते हैं उनको इस मंत्रसे शिक्षा लेनी चाहिये कि सोम यहां सर्वव्यापक परमात्माका नाम है।।है।।

> सहस्रंणीयः शत्यारो अद्भुत् इन्द्रायेन्द्धंः पवते काम्यं मधुं। जयन्क्षेत्रम्भ्यंपा जवन्नप उरुं नी गातुं क्रंणु सोम मीद्वः॥शा

सहस्रंऽनीयः । शृतऽघारः । अद्भुतः । इन्द्रांय । इन्दुः । पुवते । काम्यं । मधुं । जयंन् । क्षेत्रं । अभि । अप् । जयंन् । अपः । उरुं । नः । गातुं । कृणु । सोम । मीद्धः ॥४॥

पदार्थः--(सहस्रनीथः) भवान् सहस्राक्षोति । तथा (शतधारा) नानाविधामोदानां स्रोतः। अथ च (अद्मुतः) आश्चर्यमयोस्ति । (इन्द्राय इन्दुः) ऐश्वर्यस्य प्रकाशकश्चास्ति । (काम्यं मथुः) कामनारूपमाधुर्थ (पवते) पवित्रयति । अथ-च (क्षेत्रं जयन्) विस्तृतिमिमं ब्रह्माण्डं तथौ (अपः) कर्माणि च स्ववशे क्कृषेन् (नो गातुं) मदीयामुपासनां (उहं कृणु) विस्तारयतु । (सोम) हे परमात्मन् ! भवान् विविधविधानामा-नन्दानां (मीद्धः) सिञ्चनकर्षाऽस्ति ॥

पद्रश्रि——(सहस्रतीथः) आप सहस्राक्ष हैं। (श्रतधारा) अनेक प्रकारके आनन्दोंके श्रोत हैं। (अद्भुतः) आश्रव्यंवय हैं। (इन्द्रायः इन्दुः) ऐश्वव्यंके प्रकाशक हैं। (काम्यं मधु) कामनारूप मधुरताको (पवते) पवित्र करनेवाले हैं। और (क्षेत्रं जयेन) इस विस्तृत ब्रह्माण्डको वशीभूत करते हुए (नीगातुं) हमारी जपासनाको ( उर्क कुणु) विस्तृत करें। (सोप) हे परपात्मन्! आप सबगकारके आनन्दोंको (मीदुः) सिश्चनकरनेवाले हैं।

भावार्थ — परमात्मा में ज्ञान की अनन्तराक्तियें हैं। और आनन्द की अनन्तराक्तियें हैं। बहुत क्या १ सब आनन्दोंकी दृष्टि करनेवाला एक-मात्र परमात्मा ही है। इसलिये उपासकोंको चाहिये कि उस सर्वेश्यर्थभद्-परमात्माकी उपासना करें।।।।।

> किनेकदत्कृत्रशे गोभिरज्यसे व्यर्थव्ययं समया वारमर्पसि । मुर्मृज्यमानो अत्यो न सानसि-रिन्द्रंस्य सोम जठरे समक्षरः ॥५॥

किनिकदत् । कुछशे । गोभिः । अज्यसे । वि । अव्ययं । समया । वारं । अर्षसि । मर्मुज्यमानः । अत्यः । न । सानसिः । इंद्रस्य । सोम् । जुटरे । सं । अक्षरः ॥५॥ पढार्थः -- हे जगन्नियन्तः ! ( कनिकदत् ) स्वसत्तया-

गर्जन् (कलशे) विदुषामन्तःकरणे (गोभिः) अन्तःकरणवृत्तिभिः (अउयसे) साक्षान्त्वासि (अव्ययं) स्वाव्ययस्वरूपेण (समया) सह (वारं) वरणीयं ज्ञानपात्रं (अर्षिति) प्राप्तो भविति । (मर्मृ-ज्यमानः) साक्षात्कृतः (अत्यो न) गत्वरपदार्थं इव (सानितः) उपासनीयोभवान् (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः (जठरे) अन्तःकरणे (सोम) हे परमात्मन् ! (समक्षरः) सम्यग् विराजमानो भवित॥॥॥

पद्धि——हे परमात्मन् (किनकदत्) स्वसत्तासे गर्जतेहुए (कळगे) विद्वानों के अन्तःकरण में (गोभिः) अन्तःकरण की दृत्तियोंसे (अज्यसे) साक्षात्कारको प्राप्त होतेहैं। (अज्ययं) अपने अज्यय स्वस्थके (समया) साथ (वारं) वर्णनीयज्ञानके पात्रको (अपिस) प्राप्त होते हैं। (मर्मृज्य मानः) साक्षात्कारको प्राप्त (अल्यो न) गतिशीळ पदार्थोंके समान (सानिमः), उपासनायोग्य आप (इन्द्रस्य) कम्भयोगीके (जहरे) अन्तःकरणमें (सोप) हे सर्वोन्पादक परमात्मन् आप (समक्षरः) मळी-भांति विराजमान होते हैं।

भावार्थ — -पस्पात्मा का अविनाशीभाव जब मनुष्य के हृदय में आता है तो मनुष्य मानों ईश्वर के समीप पहुँच आताहै। इसी का नाम परमात्मवािष्ठ है। वास्तव में परमात्मा किसी के पास चळ कर नहीं आता। और न किसी से दूर जाता। इसी अभिमाय से वेदमें ळिखा है कि 'तदूरे तद्धन्तिकें" अर्थात् अज्ञानियों से दूर और ज्ञानियों के समीपहै।

> स्वादुः पंवस्व दिव्यायु जन्मने स्वादुरिन्द्रीय सुहवीतुनाम्ने । स्वादुर्भित्रायु वर्रुणाय वायवे बृहुस्पतीये मर्श्वमाँ अदीभ्यः ॥६॥१०॥

स्वादुः । प्वस्त् । दिव्यायं । जन्मने । स्वादुः । इंद्रीय । सुहवींतुऽनाम्ने । स्वादुः । मित्रायं । वरुणाय । वायवे । बृहस्पत्ये । मधुऽमान । अद्भियः ॥ ६ ॥ १० ॥

पदार्थः—( अत्भयः ) अदम्भनीयपरमेश्वर ! ( बृहस्ण्नयं ) वाक्पतये विदुपे (मधुमान्) भवान् मधुरोस्ति । (मित्राय) मुहदे ( वरुणाय ) वरणीयाय ( वायवे ) ज्ञानयोगिने (स्वादुः) स्वादयुतोस्ति । भवान् (दिव्यायजन्मने) पवित्रजन्मने मां(स्वादुः) प्रियतां प्रणीय ( पवस्व ) पवित्रयतु । अथच ( इन्द्राय ) कर्म योगिने मां ( स्वादुः ) प्रियं विद्धातु । तथा ( सुहवीतुनाम्ने ) कर्मयोगिने मां पवित्रयतु ॥

पद्धि—(अदाभ्यः) हे अदम्भनीय परमात्मन ! (बृहस्पतये) वाणियोंके पान विद्वानके लिये आप (मधुमान ) मीठे हैं। (मित्राय) सर्वमित्र (वम्णाय) वम्णीय (वायते) ज्ञानयोगीके लिये (स्वादुः) सर्वभिय बना कर (पतस्व) हमको पवित्र करें। और (इन्द्राय) कर्म्मयोगीके लिये आप हमको (स्वादुः) प्रिय बनायें और (सुहबीतुनाम्ने) कर्म्मयोगीके लिये आप हमको पवित्र बनायें।

भावार्थ— जो पुरुष परमात्माका उपासन करते हैं । उनकी कुटिळतायें झानयोगसे दग्ध हो जाती हैं। इसलिये वे सर्विप्रिय हो जाते हैं॥ ६॥ १०॥

अत्यं म्डान्ति कुलशे दश् क्षिपः प्र विप्राणां मृतयो वार्च ईस्ते । पर्वमाना अभ्यर्भन्ति सुद्धितिमेन्द्रं विशन्ति मदिरास इन्दंवः ॥ ७ ॥ अर्थ । मृजंति । कुलशे । दर्श । क्षिपं । प्र । विप्राणां । मत्रयंः । वार्चः । ईरते । पर्वमानाः । अभि । अर्षेति । मुझ्तुतिं । आ । इंद्रं । विशांति । मदिससंः । इंद्रंवः ॥ ७ ॥

पदार्थः—( मदिरास इन्दवः ) आनन्दवर्द्धक ज्ञानप्रकाश्वक्तस्वभावा हि ( इन्द्रमाविशन्ति ) कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । कथंभृतं कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । कथंभृतं कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । तथाहि ( सुस्तुतिं ) शोभनस्तुतिकर्तारं । तं कर्मयोगिनं (पवमानाः ) परमेश्वरस्य पवित्रतरा भावा ( अभ्यपंत्रित ) प्राप्ताभवन्ति । तस्य (कलशे) अन्तःकरणे (दशक्षिपः ) दशप्राणाः ( अत्यं ) गतिशीलं परमात्मानं ( मृजन्ति ) साक्षात्कुर्वन्ति ( विप्राणां मतयः ) विज्ञानिजनानांबुद्धयः (वाच-ईरते ) तस्मिन् परमात्माने वाण्याः प्रयोगंकुर्वन्ति ।

पदार्थ— (मदिगस इन्द्र्यः ) आनन्द्रके वर्द्धक और ज्ञानके प्रकाशकस्वभाव (इंट्र्याविशन्ति ) कर्म्पयोगीको आकर प्राप्त होते हैं । जो कर्म्पयोगी (सुस्तुर्ति ) सुन्दरस्तृति करनेवाला है । उसको (प्रवमानः ) परमात्माके पवित्रभाव (अभ्यर्पन्ति )प्राप्त होतेहैं । उसको (कल्को ) अन्तः करणमें (दशक्षिपः ) दशपण (असं ) गतिशील परमात्माको (मृजन्ति ) साक्षात्कार करते हैं । (विप्राणां मतयः ) विज्ञानी पुरुषोकी बुद्धियें (वाच ईरते ) उस परमात्मामें वाणियोंका प्रयोग करतीं हैं ।

भावार्थ- परमात्माकी उपासनासे मनुष्यको सुन्द्रशील मिलता है जिस शीलके द्वारा मनुष्य सद्विद्याको प्राप्त होकर ब्रह्मज्ञानका अधिकारी बनता है ॥ ७ ॥

> पर्वमानो अभ्येषी सुवीर्यं सुर्वी गन्यूंतिं महि शर्म सुप्रथः।

मार्किनों अस्य परिष्ठतिरी-शतेन्दो जयेमृत्वया धर्मन्धनम् ॥८॥ पर्वमानः । अभि । अर्षे । सुवीर्षं । दुवीं । गव्यृतिं । मिहं । र्शमं । सुऽप्रथः । मार्किः । नः । अस्य । परिसूतिः । ईशत । इंदो इतिं । जेथेम । त्वयां । धर्मेऽधनं ॥८॥

पदार्थः—( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा (सुवीर्यमुर्वी) बलप्रदं विस्तृतमध्वानं ( गर्न्यातं ) इन्द्रियाणां ज्ञानमार्गं दत्वा हे परमात्मन् ! त्वम् ( मिह् ) महत् ( सप्रथः ) बृहत् ( शर्म ) सुखं ( अभ्यर्षा ) देहि । ( इन्दो ) सर्वप्रकाशकपरमेश्वर !परि-पूतिरीशत ) कस्यापिद्धेष्टा ( नः ) मां ( मािकः ) माकुरु ।अथच ( त्वया ) भवदुत्पादितं ( अस्य ) संसारस्य ( धनंधनं ) सकल मैश्वर्यं ( जयेम ) वयंजयेम ॥ ८ ॥

पद्धि— (पत्रमानाः) हे सबको पत्रित्र करनेवाले परमात्मतः! (सुवीर्यमुवीं) बलके देनेवाले विस्तृतमार्गको जो (गन्यूर्ति) इन्द्रियोंका झानमार्ग है उसको देकर हे परमात्मनः! आप (मिह) महत् (समयः) सबमकारसे बड़ा (श्रम्म) सुख (अभ्यर्षा) दें। (इन्दो) हे सर्वप्रकाशक परमात्मनः! (परिषूतिरीशत) किसीका द्वेषी (नः) हमको (मािकः) मत करो। और (त्वया) तुम्हारे से उत्पन्न किया हुआ (धनं धनं) सबधनको (जयेम) हम जीतें।

भावार्थ — जिन लोगोंके ऐश्वर्यसम्बन्धी इन्द्रिय विशाल होते हैं। वह किसी के साथ द्वेष नहीं करते। और बुद्धिकल्से ही सब ऐश्वर्य उनके अधीन हो जाते हैं॥ ८॥

अधि द्यामंस्थाद्वृष्भो वि'चक्षुणो-ऽष्ट्रज्वद्धि दिवो रो'चना कृविः । राजा प्वित्रमत्येति रोह्रविद्वः पीयुषं दुहते नृचक्षंसः ॥ ९ ॥

अधि । द्यां । अस्थात् । द्रुषमः । विऽचक्षणः । अर्रूरुचत् । वि । दिवः । रोचना । कृविः । राजां । पृवित्रं । अति । पृति । रोरुवत् । दिवः । पीयूषं । दुहते । नृऽचक्षसः ॥ ९॥

पदार्थः—(किवः) सर्वज्ञः परमेश्वरः (दिवोरोचना) युलोकप्रकाशकानि नक्षत्राणि (अरूरुचन्) प्रकाशयित स पर-मात्मा (विचक्षणः) विविधपदार्थद्रष्टास्ति । अथच (वृषभः) बलवानस्ति । (अधियामस्थात्) युलोकमाश्रित्य स्थिरोस्ति । (राजा) सकलस्यवस्तुनः प्रकाशकोस्ति । अथच (पिवत्रमत्येति) महा पवित्रोस्ति । तथा (रोस्विद्दिनः) योहि युलोकमिपशब्दा-यमानं करोति । (पीपृषं) तममृतमयं परमात्मानं (वृचक्षसः) विज्ञानिनोजनाः (दुहते) परिपृरयन्ति ॥ ९॥

पद्धि—(किवः) सर्वज्ञपरमात्मा (दिवोरोचना) द्युलोककेमकाशकनक्षत्रोंको (अरूरुचत्र) मकाश करता है। वह परमात्मा (विचक्षणः) विविधपदार्थों का द्रष्टा है। और (टपभः) वल वाला है। अधिधामस्थात्) द्युलोकको आश्रितकरके स्थिर है। (राजा) सबका मकाशक है। और (पवित्रमत्योति) सर्वोपिर पवित्र है (सेरुविद्दः) जो द्युलोक्
को भी शब्दायमान कर रहा है। (पीयूपं) उस अमृतमय को (नृचक्षसः)
विक्कानी लोग (दृहते) परिपूर्ण करते हैं।

भावार्थ- युलंक के नक्षत्रादिकोंका प्रकाशक स्वयंप्रकाश्वपरमात्मा ही है। उसीसे सूर्यचन्द्रादिकोका प्रकाश होताहै। वही स्वतः प्रकाशस्व-रूपपरमात्मा (पीयूषं) अग्रुत का धामहै। उसीसे नित्य सुख मुक्तिकी इच्छा करनी चाहिये॥ १॥

दिवो नाके मर्स्रजिह्या अस्श्रती वेना देहन्त्युक्षणं गिरिष्टाम् ! अप्सु दुप्सं वांद्रधानं संसुद्र आ सिन्धोरूर्मा मर्सुमन्तं पवित्र आ ॥ १० ॥

दिवः । नार्के । मधुंऽजिह्नाः । असश्चतंः । वेनाः । दुहंति उक्षणं । गिरिऽस्थां । अप्ऽसु । दुष्सं । वृबुधानं । समुद्रे । आ । सिंधेाः । ऊर्मा । मधुंऽमंतं । पवित्रे । आ ॥ १० ॥

पदार्थः—( गिरिष्ठां ) वाण्यादीनां प्रकाशकं ( उक्षणं ) सर्वेगिरि बलस्वरूपं परमेश्वरं ( वेनाः ) यज्ञीयाजनाः (दुहन्ति ) पृणितया साक्षात्कुर्वन्ति । योहि याज्ञिकोजनः (असश्चतः) कामनास्वसक्तोरित । ( मधुजिह्ना ) मधुरभाषिणः ( दिवो नाके ) आध्यात्मिकयज्ञेषु ये स्थिराआसते (पवित्रे) पूतान्तःकरणे (आ) आप्नुवन्ति । यः परमेश्वरः ( मधुमन्तं ) आमोदस्वरूपोस्ति । अथच ( समुद्रे ) अन्तरिक्षे ( सिन्धोरूमां ) वाष्परूपपरमाणूनां ( वात्रुधानं ) वर्ष्टकोस्ति । तथा यः ( अप्सु ) सर्वरसेषु (इत्सं) सर्वोत्कृष्टरसोरित ॥ १०॥

पदार्थ- (गिरिष्ठां ) वाण्यादिकोंके मकाशक ( उक्षणं ) सर्वो-

पिरं बलस्वरूपपरमात्माको (वेनाः) याङ्किकलोग (दुइन्ति) परिपूर्णरूपसे साक्षात्कार करते हैं। जो याङ्किक (असश्चतः) कामनाओं में संसक्तनहीं। (मधुजिह्वा) मधुरवोलनेवाले (दिवो नाके) आध्यात्मिक यज्ञों में जो स्थिर हैं। वे (पवित्रे) पवित्र अन्तःकरण में (आ) आप्नुवन्ति। सब ओरसे प्राप्त होते हैं। जो परमात्मा (मधुमन्तं) आनन्दस्वरूप हैं। और (समुद्रे) अन्तरिक्ष में (सिन्धोरूम्मां) वाष्परूपपरमाणुओं को (वाह-धानं) जो बढ़ने वाला है। और (अप्सुद्रप्सं) जो सब रसों में सर्वोपिर रस है।

भावार्थ— याहिकलोग जो नित्र मुक्तिमुखकी इच्छा करते हैं। वे आनन्दमय परमात्मा का अपने पवित्र अन्तःकरणमें ध्यान करते हैं। जिस मकार जलादिपदार्थों के सूक्ष्मरूप परमाणु इस विस्तृतनभोमण्डल में ज्याप्त हो जाते हैं इसी प्रकार परमात्मा के अपहत पापादिधम्में उनके रोम २ में ज्याप्त होजाते हैं। अर्थात् वे सर्वाङ्ग से पवित्र होकर परमात्मा के भावों को ग्रहण करते हैं॥ १०॥

नाके सुप्र्णसेपपित्वांसं गिरों वेनानांमक्रपन्त पूर्वीः । शिशुं रिहन्ति मृत्यः पनिष्नतं हिरण्ययं शकुनं क्षामीण स्थाम् ॥ ११ ॥

नार्के । सुऽपूर्ण । उपपृष्ठिऽवांसं । गिरः वेनानीं । अकृपन्तु । पूर्वीः शिशुं । रिह्नंति । मृतयः । पनिष्रतं । हिरुण्ययं । शुकुनं । क्षामीण । स्था ॥ ११ ॥

पदार्थः---यः स्वसत्तया विराजमानः, उपदेशकवचोभिः

स्तूयते (वेनानाम्) उपासकानाम् (गिरः) वाण्यः तं परमात्मानम् (उपाकृपन्त ) अभिष्टुवन्ति कीदृशं (सुपर्णम् ) स्वसत्तया विराजमानम् (उपपित्रवांसम् ) शब्दायपानम् (शिशुम् ) उपित सृक्षंमकरोति प्रलयकाले चराचरंजगिदिति शिशुः । तं शिशुं (मतयः ) बुद्धयः (रिहन्ति ) प्राप्नुवन्ति (तं किदृशं हिरण्ययम् ) प्रकाशस्त्ररूपम् (शकुनम् ) सर्वशक्तिमन्तम् (क्षामणि, स्थाम् ) क्षमायां तिष्ठन्तम् ।

पद्रार्थ—(वेनानां) उपामक छोगों की (पूर्वीः, गिरः) बहुतसी बाग्रियं ( मक्रुपन्त ) उसकी स्तृति करती हैं। जो (नाके) सुख में (सुपर्णम्) अपनी चित्सचा से (उपपित्रांसम्) शब्दायमान होता है। शिशुम वर्धात सूक्ष्मं करोति मळयकाछ इति शिशुः परमात्मा, जो मळयकाछ में सब पदार्थों की सुक्ष्म करे उसका नाम यहां शिशु है। उस परमात्मा को ( रिहन्ति ) जो प्राप्त होते हैं। ( मतयः ) मूक्ष्मबुद्धिवाले ( पिनप्रतम् ) जो शब्दायमान है (हिरण्यम् ) मकाश्वस्वरूप है। और ( शकुनम् ) शक्रोति मर्थ कर्तुं भिति शकुनं, जो सर्वशक्तिमान हो उसका नाम यहां शकुन है। ( शाष णिस्थाम् ) जो क्षमा में स्थिर है।

भावार्थ--परमात्मा विद्वानों की वाणी द्वारा मनुष्योंके हृदय में प्रकाशित होता है। इसिछिये मनुष्यों को चाहिये कि वे सदीपदेश द्वारा उसका ग्रहण करें॥ ११॥

ज्ञध्वी गंन्ध्वी अधि नाके अस्थादिस्यां रूपा प्रतिचक्षाणी अस्य । भातुः शुक्रेणं शोचिषा व्ययोत्पारूरुवदेशदेसी मातस् शुचिः॥१२॥११॥४॥ ऊर्धः । गृंधर्वः । अधि । नार्के अस्थात् । विश्वी । रूपा । प्रतिऽन्नक्षीणः । अस्य । भानुः । श्रुक्रेणे । शोनिर्षा । वि । अद्योत्।प्र । अरूरुचत् । रोदंसी इति । मातरां । श्रुचिः ॥

पदार्थः—( विश्वा, रूपा, प्रति चक्षाणोऽस्य ) अस्यसूर्यं मण्डलस्यानेकानिरूपाणि प्रख्यापयन् परमात्मा ( अधि, नाके, अस्थात् ) सर्वोपिर सुखे विराजमानोऽस्ति।(ऊर्धः)सर्वोपर्व्यस्ति ( शुक्रेण ) निजबलेन अपि च ( शोचिषा ) निजतेजसा (भानुः) सूर्य्यमिप ( व्यचौत ) प्रकाशयति । अपि च ( रोदसी, मातरा ) अन्यलोकलोकान्तराणांनिर्माता ( द्यावापृथिव्योः प्रकाशकोऽस्ति ( शुचिः ) पवित्रोस्ति । अपि च ( गन्धर्वः ) सर्वलोक लोकान्तराणामधिष्ठाता अस्ति ।

पदार्थ — (विश्वा, रूपा, प्रतिचत्ताणोऽस्य) इम सूर्य्यमण्डलकी प्रतिचक्षाण, रूपा नाना प्रकारके रूपोंको प्रख्यात करता हुआ परमात्मा (अधि, नाके, अस्थात) सर्वोपिर सुखमें विराजमान है। (अर्धः) सर्वोपिरहै। और ( श्रोत्या) अपनी दीप्तिसे ( भानुः) सुर्यको भी ( व्यद्यौत्) प्रकाशित करता है। और (रोदमी मातरा) अन्य लाकळोकान्तरोंका निर्माण कर्ता हुआ द्यात्रा पृथितीको (प्राइरूक्त प्रकाशित करने वाला है। ( श्रीचः) पवित्र है। और ( गन्धर्यः) मर्वलोकळोकान्तरों का अधिष्ठाता है।

भावार्थ---परमात्मा अपने प्रकाश से सुर्य्यचन्द्रादिकों का प्रकाशक है। भौर सम्पूर्ण विश्वका निर्माता विधाता भ्रोर अधिष्ठाता है, उसीकी उपासना सबस्रोगों को करनी चाहिये॥ १२॥

इति पञ्चाशीतितमं मूक्तं एकादशो वर्गश्च समाप्तः॥

## अथाष्टचत्वारिंशदचस्य षडशीतितमस्य सूक्तस्य

ऋषिः--१-१० आकृष्टामाषाः । ११-२० मिकता निरावरी । २१-३० पृक्षयोऽजाः। ३१-४० त्रय ऋषिमणाः । ४१-४५ अत्रिः। १६-४८ गृत्समदः॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१, ६, २१, २६, ३३, ४०, जगती । २, ७, c, ११, १२, १७, २०, २३, ३०, ३१, ३४, ३५, ३६. ३८, ३९. ४२, ४४, ४७, विराहनगती । ३-५, ९, १०, १३, १६, १८, १९, २२, २५, २७, ३२, ३७, ४१, ४६, निचु-ज्ञगती । १४. १५, २८, २९, ४३, ४८, पादनि-चृज्जगती । २४ आर्चीजगती । ४५ आर्चीस्वराडजगती ॥ निपादः स्वरः॥ प्र तं आश्रवंः पवमान धीजवो मद्रां अर्षन्ति रघुजा ईव त्मना । दिव्याः सुपर्णा मधुपनत इन्देवा मदिन्तंमासः परि कोशंमासते ॥ १ ॥

प्रतेः । आशर्वः । प्वमान् । धीऽजर्वः । मदौः। अपितः । रघुजाः ऽईव । त्मनां । द्विच्याः । सुऽपूर्णाः । मधुंऽमंतः । द्वेदेवः । मदिन्ऽनंमासः । परिं । कोशं । आसते ।

पदार्थः—( पत्रमान ) हे सर्वपवित्रकारक परमात्मन् !

(ते) तव (धीजवः) ज्ञानस्य (आशवः) ज्ञानेन्द्रियरूपाः भावाः (रघुजाइव, त्मना) विद्युदिव शीघ्रगतिकारकाः (मदाः) अपिच आनन्दरूपाः (प्रार्षन्ति) अनायासेन प्रत्यहं गच्छन्ति। अपि च ते भावाः (दिव्याः) दिव्याः (सुपर्णाः) चेतनरूपाः (मधुमन्तः) आनन्दरूपाः (इन्दवः) प्रकाशरूपाः सन्ति। (मान्दन्तमासः) आह्ञादकाः सन्ति। ते उपासकस्य (कोशम्) अन्तःकरणे (पर्यासते) स्थिरा भवन्ति।

पदार्थ — (पवनान) हे सबको पिवित्र करनेवाले परमात्मन् (ते) तुम्हारं (धीनवः) ज्ञानके (धाशवः) प्राणक्ष्यभाव (रघुनाइवत्मना) विद्युत्के समान बीध्रगति करनेवाले (मदाः) धीर आनन्दक्ष्प (प्रापन्ति) धनायामन प्रतिदिन गाति कर रहे हैं। धीर वे भाव (दिच्याः) दिव्य हैं (सुपणाः) चतनक्ष्प हैं (मधुमन्तः) धानन्दक्ष्प हैं (इन्दवः) प्रकाशक्ष्प हैं। (मदिन्तमासः) आह्नादक हैं। वे उपामकके (कोशं) अन्तःकरणोमं (पर्यासने) स्थिर होते हैं।

भावार्थ- जो लेग पदार्थान्तरों से चित्तवृत्तिको इटाकर एकमात्र परमात्माका प्यान करते हैं उनके अन्तःकरणको मकाशित करने के लिये परमात्मा दिव्यभावसे आकर उपस्थित हो जाते हैं ॥ १ ॥

> प ते मदांसी मदिससं आशवो ऽमृंशत स्थ्यांसी यथा पृथेक्। धेनुर्न वृत्सं पर्यसामि विज्ञण-मिन्द्रमिन्दंवो मधुमन्त ऊर्मर्यः॥ २॥

प्र । ते । मदांसः । मृद्गिसः । आशार्वः । अमृक्षत । रथ्यां-सः । यथां । पृथंक् । धेनुः । न । वत्सं । पर्यसा । अभि । विज्ञिणे । इंद्रै । इंदेवः । मधुंऽमंतः । ऊर्मयः ॥ २ ॥

पदार्थः—( विज्ञणम, इन्द्रम् ) अषुच्छिक्तिधारकाय-कर्मियोगिने ( धेनुः ) गीः ( न ) यथा ( वत्सम् ) निजपुत्रकम्-( पयमा ) दुग्धेन (अभिगच्छिति ) प्राप्नोति, एवमेव ( इन्दवः ) परमात्मनः प्रकाशरूपस्वभावाः ( मधुमन्तः ) ये आनन्दमयाः ( ऊर्मयः ) अपि च समुद्रस्य तरङ्गा इव गतिशिल्याः सन्ति । ते ( मदामः ) आह्यदकाय ( मदिरासः ) उत्तेजकाय ( आशवः ) व्याप्तिशीलस्वभावाय ( ते ) तुभ्यम् ( प्रामृक्षत ) विरचिताः ( यथा ) येन प्रकारण (रथ्यांसः) रथगत्यै अश्वादयः (पृथक् ) भिन्नाः रविरचितास्तथैव (ते) तुभ्यं हे उपासक उक्तस्वभावारचिताः।

पद्धि—( विज्ञणम्, इन्द्रम् ) विद्युतकी शक्ति रखनेवाले कर्म्मन्योगीके लिये ( धेनुः ) गों ( न ) जैसे ( वत्सं ) अपने बच्चेको ( पयसा ) हुग्धके द्वारा ( अभिगच्छिति ) प्राप्त होती है । इसी प्रकार ( इन्द्रवः ) परमात्माके प्रकाशरूपस्वभाव ( मधुमन्तः ) जो आनन्द्रमय हैं । ( उत्मियः ) और समुद्रकी लहरोंके समान गतिश्रील हैं। वे (मदासः) आह्लादक (मिद्रासः) उत्तेजक ( आशवः ) ज्याप्तिशीलस्वभाव ( ते ) तुम्हारे लिये ( प्रायक्षत ) रचेगये हैं । ( यथा ) जैसे ( रध्यासः ) रथकी गतिके लिये अञ्चादिक ( प्रथक ) भिन्न २ रचे गये हैं इसी प्रकार ( ते ) तुम्हारे लिये हे उपासक उक्त स्वभाव रचे गये हैं ।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे उपासक ! तुम्हारे अरीररूपी रथके लिये ज्ञानके विचित्र भाव घोड़ोंके समान जिसमकार घोड़े रथको गतिशील बनाते हैं । इसीमकार विज्ञानी पुरुषकी चित्तवृत्तियें उसके अरीरको गतिशील बनाती हैं ॥ २ ॥ अत्यो न हियानो अभि वार्जनर्ष म्वर्वित्कोशं दिवो अद्रिमातरम् । ष्टपा पृतित्रे अपि सानां अव्यये सोमः पुनान इन्द्रियाय धार्यसे ॥ ३ ॥

अत्यः । न । हियानः । अभि । वाजै । अर्ष् । स्वःऽवित् । कोशै । दिवः । अदिऽमातरं । वृष् । पृवित्रे । अर्षि । सानौ । अन्यये । सोर्मः । पुनानः । इन्द्रियाय । धायसे ॥ ३ ॥

पदार्थः—(सोमः) हे परमात्मन् ! ( पुनानः ) सर्वं पवित्रयन् (इन्द्रियाय धायसे) धनधारणाय ( अव्यये ) अविना।शेने (पवित्रे ) पवित्रात्मिन ( अधिसानौ ) यः सर्वेा-पि विराजमानोऽस्ति । एवंविधपवित्रात्मने ( वृषा ) सर्व-कामान् वर्षकः परमात्मा ( स्वर्वित ) यः सर्वज्ञोऽस्ति । (अत्यः) गितिशीलपदार्थस्य ( न ) समानः ( हियानः ) प्रेरकः परमात्मा ( वाजम् ) यज्ञस्य ( अभि ) सम्मुखे ( अर्ष् ) गच्छति । ( दिवो, अद्रिमातरम् ) द्युलोकान्मेधस्य निर्माता ( कोशम् ) निधानमुत्पादयति ।

पदार्थ — (सामः) परमात्मा (पुनानः) सबको पवित्र करता हुआ ( इन्ट्रियायथायसे ) धनके धारण कराने के लिये ( अव्यये ) अविनाज्ञी ( पवित्रे ) पवित्र आत्मामें ( अधिसानों ) जो सर्वोपारे विराजमान हे ऐसे पवित्र आत्माके लिये (हपा) सब कामनाओं की दृष्टिकर्ता परमात्मा (स्वर्वित ) जो सर्वेह्न हैं ( अत्यः ) गतिशील पदार्थके ( न ) समान ( हियानः )

पेरणा करनेवाळा परमात्मा (वाजम् ) यक्के (अभि) सम्मुख ( अर्थ ) गाति करता है ( दिवे, अद्रिमातरम् ) युळोकसे मेघका निर्म्माता (कोक्कम् ) निधि-को उत्पन्न करता है।

भावार्थ — परमात्मा विशुदादि पदार्थों के समान गतिशीछ है। और प्रकाशभावके आधार निधियोंका निम्मीता है। वही परमात्मा पवित्र अन्तःकरणवाले पुरुषको ऐत्वर्थसम्पन्न करता है॥ ३॥

> प्रत आर्थिनी पवमान श्रीजुवी दिव्या अंसुप्रन्पयंसा वरीमणि । प्रान्तर्ऋषयः स्थाविसिस्मक्षत् ये त्वा सुजन्त्यृपिषाण वेधसंः ॥ ४ ॥

प्र । ते । आर्श्विनीः । प्वमान् । धीऽज्ञवंः । दिव्याः । अमृत्रन् । पर्यसा । धरीमणि । प्र । अंतः । ऋषयः । स्थावि-रीः । अमृश्वत् । ये । त्वा । मृजंति । ऋषिऽसान् । वेधसंः ।

पदार्थः — ( पवमान ) हे परमात्मन् ! ( ते ) तव (आश्विनीः ) व्याप्तयः ( धींजुवः ) या मनोवेगसमानगतिशीलाः ( दिव्याः ) अपि च दिव्यरूपाः सन्ति ( धरीमणि ) भवद्धारके अन्तःकरणे ( पयसा, प्रासृष्ठन् ) अमृतं वाह्यन्त्यो गञ्छन्ति । ( वेधसः ) कर्म्मविधातारः ( ऋषिषाण ) ज्ञानिनः ( ये ) ये ( त्वा ) त्वाम् ( मृजन्ति ) तत्विमध्यात्वे विविच्य जानन्ति । ते ऋषयः ( स्थाविरीः ) सर्वकामान् वर्षकं भवन्तम् ( अन्तेः ) अन्तःकरणे ( प्रासृक्षत ) ध्यानविषयं विद्धति ।

पदार्थ — (पवमान) हे परमात्मन् (ते) तुम्हारी (आश्विनीः) व्याप्तियें (धीजुवः) जो मनके वेगके समान गतिशीळ और (दिव्याः) दिव्यस्प हैं। (धरीमणि) आपको धारणकरनेवाळे अन्तः करणमें (पयसासृप्रन्) अमृतको वहाती हुई गमन करती हैं। (वेधसः) कम्मौंका विभान करनेवाळे (ऋधिपाण) ज्ञानी (ये) जो (त्वा) तुमको (मृजनित) विवेक करके जानते हैं। वे ऋषि (स्थाविरी) सव कामनाओंकी दृष्टि करनेवाळे आपको (अन्तः) अन्तः करणमें (प्रासृक्षत) ध्यानका विषय वनाते हैं।

भीवार्थ — नो लोग दहतासे ईश्वरकी उपासना करते हैं । पर-मान्मा उनके ध्यानका विषय अवश्यमेव होता है । अर्थात नव तक पुरुष सब ओग्से अवनी चित्तविचोंको हटाकर एकमात्र ईश्वरपरायण नहीं होता तब तक वह सुक्ष्मेस सुक्ष्म परमान्मा उसकी बुद्धिका विषय कदापि नहीं होता । उसी अभित्रायस कहा है कि 'दृश्यते त्वग्रया बुद्ध्या सुक्ष्मया सूक्ष्मदार्शिभिः' वह सूक्ष्मदार्शियोंकी सृक्ष्म बुद्धिद्वारा ही देखाजाता है अन्यथा नहीं ॥ ४॥

विश्वा धार्मानि विश्वचक्ष ऋभ्वंसः
प्रमोस्तं सतः परि यन्ति केतवः ।
ब्यानक्षाः पंवसे सोम्धर्मभः
पतिर्विश्वस्य सुर्वनस्य राजसि ॥ ५ ॥ १२ ॥

विश्वां । धार्मानि । विश्वऽनुक्षः । ऋभ्वंसः । पृडमोः । ते । सतः । परि । यृति । केतवंः । विऽञ्जानारीः । पवसे । सोम् । धर्मेऽभिः । पतिः । विश्वस्य । भ्रुवंनस्य । राजसि ॥

पदार्थः--( सोम ) हे परमात्मन्! त्वं (विश्वस्य भुवनस्य)

सर्वभुवनानाम् (पितः) स्वामी असि । अपि च (धर्मभिः) नित्यादिधम्मैं (राजामे ) विराजमानो भवसि (व्यानिशः) अपि च सर्वत्र व्यापको भूत्वा (पवसे) सर्व पवित्रयसि (विश्व चक्षःप्रभोः) हे मर्वज्ञ जगत्स्वाभिन् ! (ते) तव (ऋभ्वसः) महत्यः (केतवः) शक्तयः (पिर्यन्ति) सर्वत्र विद्यन्ते । अपि च (ते, सतः) तव मक्तायाः । विश्वाधामानि ) अखिल्र-लोकलोकान्तराणि उदग्धन्ते ।

पदिश्वि— (सोम) हे परमातमन ! आप (विश्वस्य भुवनस्य) सम्पूर्ण भुवनोंके (पतिः) स्वामी हैं। और (धर्मभिः) अपने नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्त स्वभावादि धर्मभिंके द्वारा (राजिस) विराजमान है। (ब्यानिशः) और सर्वत्र व्यापक होंकर (पत्रसे) सबको पवित्र करते हो (विश्वचक्षः-प्रभोः) हे सर्वज्ञ जगत्स्वामिन !(ते) तुम्हारी (ऋभ्वसः) वड़ी (केतवः) शक्तियें (पित्यन्ति) सर्वत्र विद्यमान हैं। और (ते सतः) तुम्हारी सत्ता से (विश्वावामिन) सम्पूर्ण लोकलोकान्तर उत्पन्न होते हैं।

भीविधि — जो यह संसार के पति हैं, वह अपहत पाष्मादि धम्मोंसे सर्वत्र पिरपूर्ण हो रहा है । सायणादिभाष्यकार 'धम्मीभेः' के अर्थ भी सोमके वहनेके करते है यदि कोई इनसे पूछे कि, अस्तु धम्मेके अर्थ वहन ही सही पर पितर्विश्वस्य भुवनस्य इस वाक्यके अर्थ जड़सोममें केंसे संगत होते हैं । क्योंकि एक लताविशेषवम्तु सम्पूर्ण लोकलोकान्तरोंके पित केंसे हो सकती है । वास्तवमें बात यह है कि मन्त्रोंके आध्यात्मिक अर्थीको छोड़कर इनको केवल मौतिक अर्थ ही प्रिय लगते हैं ॥ ९ ॥ १ २ ॥

उभयतः पर्वमानस्य रशमयो भ्रुवस्यं सतः परि यन्ति केतर्वः । यदी पृवित्रे अधि मृज्यते हरिः सत्ता नि योनां कलरीषु सीदति ॥ ६ ॥

उभयतः । पर्वमानस्य । रश्मर्यः । ध्रुवस्य । सृतः । परि । यृति । कृतवः । यदि । पवित्रे । अधि । मृज्यते । हरिः । सत्ता । नि । योनां । कलशेषु । सीदित ॥

पदार्थः—( ध्रुवस्य ) अस्य ध्रुवरूपपरमात्मनः कथम्भृतस्य तस्य ( सतः ) सर्वत्र विद्यमानस्य पुनः कथम्भृतस्य ( पवमानस्य ) सर्व पूयमानस्य । एवम्भृतस्य ( रदमयः ) तेजांसि
( उभयतः ) इतदचामृतदच ( परियन्ति ) पिराच्छन्ति तानि
तेजांसि ( केतवः ) सर्वेत्कृष्टत्वेन केतुतुल्यानि सन्ति । (यदि)
यदा (पवित्रे) पुतान्तःकरणे (हरिः) परमात्मा ( अधिमृज्यते )
साक्षाात्क्रियते । तदा (सत्ता) तस्य सत्ता (नि) सनतम् ( कलशेषु,
योना) अन्तःकरणस्थानेषु ( सीदित ) विराजते ।

पद्र्धि ( ध्रुवस्य ) इस ध्रुव परमात्माको ( सतः ) जो सर्वत्र विद्यमान है और (पवमानस्य ) जोकि सबको पवित्र करने वाला है। उसको (रक्ष्मयः ) ज्योतियें ( उभयतः ) दोनों लोकोंमें ( परियन्ति ) प्राप्त होती हैं। वे ज्योतियें ( केतवः ) सर्वोपिर होनेसे केतुके समान हैं। (यदि) जब ( पवित्रे ) पवित्र अन्तःकरणमें ( हरिः ) परमात्मा ( अधिमृज्यते ) साक्षात्कार कियाजाता है। तब ( सत्ता ) उसकी सत्ता ( नि ) निरन्तर ( कलकेषु योना ) अन्तःकरणस्थानोंमें ( सीदिति ) विराजमान होती है।

भावार्थ— जो पुरुष अपने अन्तःकरणोंको सस्कर्मद्वारा शुद्ध बनाते हैं। उन्होंके अन्तःकरणोंमें परमात्मा प्रतिबिभ्बित होता है । अन्योंके नहीं । यज्ञस्यं केतुः पंत्रते स्वध्वरः सोमों देवानामुर्वं याति विष्कृतम् । सहस्रवारः परि कोशंमपेति दुर्वा पवित्रमत्येति रोक्षेत्रत् ॥ ७ ॥

यज्ञस्य । केर्तुः । पवते । सुऽअध्यरः । सोर्मः । देवानं । उपं ॥ याति । निःऽष्कृते । सहस्रंऽधारः । परि । कोशं । अपैति वृषा । पवित्रं । अति । एति । रोरुवत् ॥

पद्र्थिः—( यज्ञस्य, केतुः ) परमात्मा ज्ञानयज्ञादिनां प्रज्ञापकोऽस्ति । (पवते ) सर्वपुनाति अपि च (स्वध्वरः) शोभन यज्ञकर्ता अस्ति । (सोमः ) सोमस्वभावपरमात्मा (देवानाम् ) विदुपाम् ( निष्कृतम् ) संस्कृतान्यन्तःकरणानि प्राप्नोति । किम्भूतः परमात्मा (सहस्रधारः) अनन्तशक्तिसम्पन्नः (कोशम्) ज्ञानिपुरुपस्यान्तःकरणम् (पर्च्यपिति ) प्राप्नोति । स परमात्मा (पवित्रम् ) प्रत्येकपवित्रताम् (अत्येति ) अतिकामित अर्थात् मर्वोपिर पवित्रोऽस्ति । किम्भृतः परमात्मा (वृष्) बल्रस्यः पुनः किम्भृतः (रोह्वत्) सर्वत्र शब्दायमानोऽस्ति ।

पदार्थ — (यज्ञस्य केतुः) ज्ञानयज्ञ, कम्मयज्ञ, ध्यानयज्ञ, योगयज्ञ, इत्यादि यज्ञोंका परमान्मा केतु है। (पत्रते) सबको पत्रित्र करनेवाला है। और (स्वध्वरः) आहस्मात्र्यान यज्ञोंवाला है। (सोमः) वह सोमस्वभाव परमात्मा (देवानां) विद्वानों के (निष्कृतप्) संस्कृत अन्तःकरणोंको प्राप्तः होता है। (सहस्र्यारः) अनन्तज्ञक्तिसम्पन्न है। और (कोश्म्) ज्ञानी-

पुरुषके अन्तःकरणको (पर्स्यपिति ) प्राप्त होता है। वह परमात्मा (पवित्रं) पत्येक-पवित्रताको ( अत्येति ) अतिक्रमण करता है। अर्थात् सर्वोपारे पवित्र है । ( हुपा ) वह बलम्बरूष है । और ( रोस्वत ) सर्वत्र शब्दायमान है ।

भावार्थे—-परमात्मा अपनी अनन्तशाक्तिसे सर्वत्रविराजमान है. यद्यपि वह सर्वत्रविद्यमान है तथापि उसकी अभिन्यक्ति विद्वानोंके अन्तःकरणमें ही होती है। अन्यत्र नहीं॥ ७॥

> राजां समुद्रं नद्योश्वि गाहते-ऽपामूर्भि संवत् सिन्धुषु श्रितः । अध्यस्थात्सातु पर्वमानो अव्ययं नाभा पृथिव्या धुरुणो महो दिवः ॥ ८ ॥

राजां । समुद्रं । नद्यः । वि । गाहते । अपां । ऊर्मि । सचते । सिंधुपु । श्रितः । अधि । अस्थात् । सान् । पर्व-मानः । अव्ययं । नार्या । पृथिव्याः । पुरुणः । मुहः । दिवः ।

पदार्थः —यः परमात्मा (पृथिव्याः) पृथिवीलोकस्य अपि च (महोदिवः) अस्य महतो द्युलोकस्य (धरुणः) आधारोऽस्ति । (पवमानः) सर्वपवित्रयन् परमात्मा (नद्यः) सर्वाः समृद्धिः अपि च (अव्ययम्, समुद्रम्) अविनाशिमन्ति-रिक्षम् (विगाहते) विगाहनं करोति (अपामूर्मिम्) जलतर-ङ्गरूपनदीः (सिन्धुषु) महासागरेषु (सचते) सङ्गताः करोति (श्रितः) स सर्वस्याश्रयोभूत्वा (अध्यस्थात्) विराजते । अपि-च (सानुनाभा) अत्युच्चशिखराणामपि मध्ये विराजते ।

पदार्थ--- जो परमात्मा ( पृथिन्याः ) पृथिवीलोक और ( महो-

दिवः) इस वडे़ द्युलोकका (धरुणः) आधार है। (पवमानः) सवको पवित्र करनेवाला परमात्मा (नद्यः) सब समृद्धिओं को और (अन्ययं-समृद्रम्) इस अविनाशी अन्वारेक्षको (विगाहते) विगाहन करता है। (अपामुर्मिम्) जलकील हेरें रूपनदियों को (सिन्धुपु) भहासागरों में (सचते) संगत करता है। (अतः) वह सबका आश्रयहोकर (अध्यस्थात्) विराजमान हो रहा है। अंग (सानुनाभा) उच्चमे उच्च शिखरों के मध्यमें भी विराजमान है।

भावार्थ — वद्यात स्यूलद्दाष्ट्रसे यह पूर्विव्यादिलोक अन्यपदार्थांके अधिष्ठान पतीत होते हैं ज्यापि सर्वाधिकर्म्म एकमात्र परमात्मा ही है क्यों कि सब लोकलोकान्तरोंकीरचना करनेवाला और नदियोंको सागरोंके साथ संगत करनेवाला और ग्रह उपग्रहोंको सूर्व्यादि वड़ी २ ज्योतियोंमें हैं, संगत करनेवाला एकमात्र परमात्माही सवका अधिष्ठान है कोई अन्यवस्तु नहीं ॥८॥

दिवो न सार्च स्तनयंत्रचिकद्द्यौश्च यस्यं पृथिवी <u>च</u> भर्मेऽभिः । इन्द्रंस्य <u>स</u>ख्यं पंवते विवेविं-दुरसोर्मः पुनानः कुलशेषु सीदति ॥ ९ ॥

दिवः । न । सार्तु । रतनयंन् । आचिक्रद्त् । द्योः । <u>म</u> । यस्यं । । पृथिवी । <u>च</u> । धंर्मऽभिः । इंद्रंस्य । सुरूयं । पवते विऽवेविंदत् । सोर्मः । पुनानः । कुळशेषु । सीद्ति ॥

पदार्थः—यः परमात्मा ( दियः, सानु ) द्युलोकस्योच-विरवराणि ( स्तनयन् ) विस्तारयन् ( न ) इत्र ( आचिकदत् ) गर्जिति । (च) पुनः ( यस्य धर्म्भीभः ) यत्पुण्यैः (चौः) द्युलोकः, अपिच ( पृथिवी ) पृथिवीलोकस्तिप्रति । स परमात्मा (इन्द्रस्य) कर्म्मयोगिनः ( सख्यम् ) मित्रताम् ( पवते ) पवित्रयति । तथा ( विवेविदत् ) प्रसिद्धयित । सः ( सोमः ) परमात्मा (पुनानः) मां पवित्रयन् ( कलशेषु ) मदन्तःकरणेषु (सीदित) विराजते ।

"पदार्थ— जो परमात्मा ( दिवःसातु ) द्युळोकके उचिशिषर-को ( स्तनयत ) विस्तारकरनेकी ( न ) नाई ( अचिकदत् ) गर्जरहा है। ( च ) और ( यस्य धर्मिभः ) जिसके भर्मोंसे ( द्योः ) द्युळोक और पृथ्वी पृथ्वीळोक स्थिर है, वह परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगीके ( सख्यं ) मेत्रीभायको ( पवते ) पिवत्र करता है तथा ( विवेविद्त ) प्रासिद्ध करता-है। वह ( सोमः ) परमात्मा ( पुनानः) हमको पिवत्र करता हुआ (कळशेषु) हमारे अन्तःकरणों में ( सीद्ति ) विराजमान होता है।।

भीवार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माने इस बातका निरूपण किया है कि घुळोक अं पृथ्वी-लोक किसी चेतन वस्तु के सहारेसे स्थिर हैं। और उस चेतन में भी जगत्कर्तृत्वादि-ध्रमें से इनको धारण किया है। वेदमें इतना स्पष्टईश्वरवाद होनेपर भी सायणादि-भाष्यकार इन मन्त्रों-को जद-सोमलतामें लगात हें और ऐसे मिथ्या अर्थ करना ब्राह्मण और उपनिपशेंसे सर्वथा विरुद्ध है। देखों ''साच मशासनात'' राशेर इस सूत्र में महाभैत्यासने '' शतपथ '' ब्राह्मण के आधार पर यह लिखा है, कि एतस्य वा अक्षरस्य वा गार्गि ! द्यावापृथिव्यो विधृते तिष्ठतः द्र. ३। ८।०। इस भक्षरकी आज्ञा में हे गार्गि ! द्यु-लोक और पृथ्वी लोक स्थिर-है। इससे स्पष्टसिद्ध है यहां ईश्वरका वर्णन है जह सोमका नहीं॥ ९॥

ज्योतिर्यज्ञस्यं पवते मधं प्रियं

. पिता देवानां जनिता विभवसुः।

## दर्शाति रुनं स्वथयोर्शाच्यं मदिन्तमो मत्सर ईन्द्रियो स्मः ॥ १० ॥ १३ ॥

ज्योतिः । यज्ञस्यं । पवते । मधुं । प्रियं । पिता देवानां । जनिता । विभुव्यंसः । दर्धाति । रहनं । स्वधोयोः अपीच्यं । मदिन्ऽ तमः । एत्सरः । इदियः । रसंः ॥

पदार्थः—स परमात्मा ( यज्ञस्य ) अध्वरस्य ( ज्योतिः ) तेजोऽस्ति । अपिच ( मधु ) आनन्दरूपोऽस्ति ( प्रियं पवते ) यस्तस्य ध्रियङ्करोति तं पवित्रयति।(देवानाम्) सर्वलोकलोकान्तरणम् ( पिता ) रक्षकः । अपिच ( जनिता ) जनकः ( विभुव्युः ) अपिचात्यन्तैश्वर्यवान् अस्ति । ( स्वध्वयोरपीच्यम् ) तथा द्यावापृथिव्योरन्तर्गतम् ( रत्नम् ) मणिम् ( द्धाति ) धरणङ्करोति । अपिच स परमात्मा ( मदिन्तमः ) आनन्दरूपोऽस्ति । तथा ( मत्सरः ) सर्वोनन्ददायकः । अपिच ( इन्द्रियः ) ऐश्वर्ययान् तथा ( रसः ) आनन्दरूरूपोऽस्ति ।

पद्विभि— बह परमात्मा (यहस्य) यहकी (ज्योतिः) ज्योति-है। और (मधू) आनन्दरूप है। प्रियं पवते ) जो इससे प्रेम करते हैं छः हैं पवित्र करता है। (देशानां) सवलोक-लोकान्तरोंका (पिता) पालन करनेवाला और (जिनता) उत्पन्नकरनेवाला है। (विभूवसुः) और अत्यन्त ऐर्श्वयंवाला है। (स्वध्योरपीच्यं) तथा द्यावा-पृथिवी के अन्तर्गत (ग्रन्तं) रत्नोंको (द्याति ) धारणकहृता है। और वह परमात्मा (मदिन्तमः) आनन्दस्वरूप है। तथा (मत्सरः) सवको भानन्द देने बाला है। और (इन्द्रियः) ऐर्श्वर्य युक्त है तथा (रसः) आनन्दस्वरूप है। भावार्थ — इस मन्त्र में परमात्मा को नानाविष रत्नों का धाता विधाता, और निर्माता, कथन किया है। अर्थात वही स्टिष्ट का धारणकरने वाला है, बही पालनकरने वाला है और वही प्रलयकरने वाला है। इस मन्त्र में "मत्सर" और मदादिक जो नाम आये हैं वे परमात्मा के गौरवको कथन करने हैं आधुनिक संस्कृत में मद मत्सरादिनाम बुरे अर्थों में आने लगे हैं बेद में इनके ये अर्थ न थे। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है, कि आधुनिकसंस्कृत और वैदिकसंस्कृत में बड़ा प्रभेद है।। १०॥ १३॥

अभिकन्दंनकुळशं वाज्यंषीत् पतिर्दिवः शतधारो विचक्षणः। हरिर्मित्रस्य सदनेषु सीदात मर्मृजानोऽविभिः सिन्धुंभिर्वृषा ॥ ११ ॥

अभिऽकंदंन । कुलशं । वाजी । अपिति । पितः । दिवः । शतऽधारः । विऽनुक्षणः । हिरः । मित्रस्यं । सदंनेषु । सी-दित । मर्मृजानः । अविंऽभिः । सिंधुऽभिः । वृषां ।

पदार्थः—( अभिक्रन्दन् ) स्वसत्तयार्गजन् ( कलशम् ) अस्मै ब्रह्माडाय ( वाज्यंषीत ) बलपूर्वकं गतिं ददाति । अन्यच्व ( दिवः ) द्युलोकस्य ( पतिः ) रक्षकः तथा ( शतधारः ) अनेकानन्दानां स्रोतस्तथा ( विचक्षणः ) सर्वद्रष्टा अपिच (हरिः) सर्वशक्तीनां स्वाधीनकारकोऽस्ति । अपरञ्च ( मित्रस्य ) प्रेमपात्राणाम् ( सदनेषु ) अन्तःकरणेषु ( सीदति ) विराजते । तथा ( मर्मृजानः ) सर्वपिश्रोधयन् ( अविभिः, सिन्धुभिः ) स कृपासागरः ( वृषा ) निजकृपावृष्टिभिः सर्व सिञ्चनित ।

पदार्थ—(अभिकन्दन् ) स्वसत्ता से गर्जता हुआ (कल्खं ) इस ब्रह्माण्ड को (वाज्यपैति ) वल्लपूर्वक गति देनेवाला है । और (दिवः ) युलोकका (पितः ) स्वामी है । तथा (क्षतथरः ) अनन्तपकारके आनन्दोंका स्रोत है। तथा (विचक्षणः ) सर्वद्रष्टा । और (हरिः ) सव ब्राक्तियोंको स्वार्थान रखनेवाला है । और (मित्रस्य ) प्रेमपात्रलोगोंके (सदनेपु ) अन्तःकरणोंमें (सादित ) विगजमान होता है । तथा (मर्मुजानः ) सबको गुद्ध करता हुआ (अधिभाः, सिन्धुभः ) वह कुपासिन्धु (हुणः ) अपनी कुपारु । हुएंस सबको सिश्चित करता है ।

भावार्थ — उपासकोंको चाहिये कि अपने मनोरूप मन्दिरको इस प्रकारस मार्जित करें जिससे परमात्माका निवास स्थान चनकर मन उनकी उपासनाका मुख्य साथन वने ॥ ११ ॥

> अब्रे सिन्धृनां पर्वमानो अर्षत्यब्रे वाचो अब्रियो गोर्षु गच्छति । अब्रे वार्जस्य मजते महाधनं स्वयुधः मोतृभिः पृयते वृषां ॥ १२ ॥

अग्रे । सिंधूनां । पर्वमानः । अर्षति । अग्रे । वात्रः । अग्रि-यः । गोर्षु । गुच्छति । अग्रे । वार्जस्य । भजते । महाऽधनं । सुऽआयुधः । सोतृऽभिः । पृयते । वृषां ॥

पदार्थः—यः परमात्मा (वाचोऽग्रियः ) वेदवाणीनां प्रधानकारणमस्ति । अन्यच (गोषु) स्वसत्तया लोकलोकान्तरेषु (गच्छति ) प्राप्नोति । (सिन्धूनाम् ) प्रकृते वाष्परःपावस्थया (अग्रे ) प्रथमम् (पवमानः ) पवित्रयन् ( अर्षति ) सर्वत्र

प्राप्नोति । एवम्भृतस्य परयात्मन उपासकः (वाजस्याग्रे ) धना-चैश्वर्यैः प्रथमम् ( महाधनम् ) महाधन परमात्मानम् (भजते ) सेवते । एवम्भूतमुयासकम् ( स्वायुधः ) अनन्तश्चक्तिः सम्पृज्ञः ( सोतृभिः ) स्वसंस्कारकशक्तिभिः ( वृषा ) बलस्वरूप पर-मात्मा ( पृयते ) पवित्रयति ।

पद्धि— नो परमात्मा (वाचोऽग्रियः) वेदरूपी वाणियोंका मुख्यकारण है। ओर (गोषु) अपनी सत्तासे लोक-लोकान्तरोंमें (गच्छिते) प्राप्त है। (सिन्धुनां) प्रकृतिकी वाष्परूपअवस्थासे (अग्रे) पहले (प्रवमानः) प्रवित्र करता हुआ (अपीते) सर्वत्र प्राप्त है। ऐसे परमात्माको उपासक (वाजस्याग्रे) धनादि ऐश्वर्योंसे पहले (महाधनं) महाधनरूप उक्त एर-मात्माको (भनते) सेवन करता है। ऐसे उपासक को (स्वायुधः) अनत्त-प्रकारकी शक्तिवाला (सोनुभिः) अपनी संस्कृत करनेवाली शक्तियोंके-द्वारा (त्रुपा) वलस्वरूप परमात्मा (पृथते) प्रवित्र करनेवाली है।

भावार्थ--परमात्मा शब्द. स्पर्श. रूप, रस, गन्थ इन पञ्चतन्मात्राओं के आदिकारण अहङ्कार और महत्तत्त्व तथा प्रकृतिसे भी पहले विराजमात-था। उसी ने इस शब्द स्पर्श. रूप, रस. गन्थादि गुण युक्त संसारका निर्माण-किया है।जिन विचित्रशक्तियोंसे परमात्मा इन सुक्ष्मसे सुक्ष्म तत्त्वोंका निर्माता है उनसे इमार हृदयको शुद्ध करे॥ १३॥

अयं मृतवां ज्लकुनो यथां हितोऽज्यें ससार पर्वमान ऊर्मिणां । तव कत्वा रोदंसी अन्तरा कवे श्रिचिंधिया पवते सोमं इन्द्र ते ॥ १३॥ अयं । मृतऽत्रीन् । शुकुनः । यथां । हितः । अन्ये । सुसार् । पर्वमानः । ऊर्मिणां । तत्रं । कत्वां । रोदंसी इति । अंतरा । कवे । शुन्तिः । धिया । पवते । सोमः । इंद्र । ते ॥

पदार्थ — (इन्द्र ) हे कर्मयोगिन् ! (ते ) तुम्यम् (श्राचिः ) शुद्धम्वरूपः (सोमः ) परमात्मा (पवते ) पवित्रतां ददाति । (कवे ) हे व्याख्यातः ! (तवकत्याधिया ) तव सुन्दर कर्मभीभः (रोदसी अन्तरा) अस्मिन् ब्रह्माण्डे तुभ्यम् शुभक्तं ददाति । अपरञ्च (अयं, मतवान् ) अयं सर्वज्ञः परमात्मा (शकुनो-यथा ) विद्युदिव (हितः ) हितकरो भृत्वा (अव्ये ) रक्षायुक्त-पदार्थे (ससार ) प्रविद्योभवति । एवम् (पवमानः ) पवित्रयन् परमात्मा (उर्भिणा) स्वयंभणः वेगरूपशक्तिभः सर्व पवित्रयति ।

पदार्थ — (इन्द्र) हे कर्म्यतामन (ते) तुम्हारे छिषे (शुचिः) शुद्धस्त्ररूप (सीपः) प्रमान्मा (पत्रंत) पत्रित्रता देनेवाला है। (कथे) हे व्यास्त्र्यातः। (तत्रक्रत्वाधिया) तुम्हारे सुन्दर कम्भों के द्वारा (सेदसी-अन्तरा) इस ब्रह्माण्डमें तुम्हें शुभफल देता है। और (ब्रयं, मनवान्) यह मर्वज्ञ प्रमान्मा (शकुनो यथा) जिस प्रकार विद्युत (हितः) हितकर होकर (अव्ये) रक्षायुक्त पदार्थ में (समार) प्रतिष्ठ होजाता है। एवं (प्रमानः) सवको प्रतित्र करनेवाला प्रमान्मा (ऊर्भिणा) अपने मेमकी वेगक्ष्प शक्तियोंने स मक्को प्रतित्र करता है।

भावार्थ--परमात्मा कम्मोंके द्वारा शुभक्तलोंका मदाता है। इस लिये मनुष्योंको चाहिये कि वे उत्तम कर्म्म करें। ताकि उन्हें कर्म्मानुसार उत्तम फल मिले॥ १३॥ द्रापिं वसानो यज्ञतो दिविस्प्रशं-मन्तरिक्षपा भुवनेष्वपितः । स्वर्जज्ञानो नर्भसाभ्यंक्रमीत्प्रत्नमंस्य पितरमा विवासति ॥ १४ ॥

द्वापि । वसानः । यजतः । दिविऽस्पृशं । अंतरिक्षऽपाः । भुवंनेषु । अपितः । स्वः जज्ञानः । नम्सा । अभि । अक-मीत् । पुरनं । अस्य । पितरं । आ। विवासति ॥ १४ ॥

पदार्थः — ( द्रापिम ) य. स्वकवचकर्मभिः ( वसानः ) शारीरिकीयात्रां करे।ति । ( यजतः ) अमुंकर्मशीलम् ) ( दिविस्पृशम् ) सत्कर्मभिरुचपुरुषम् ( अन्तिरिक्षप्राः ) अन्तिरिक्षप्राः ) अन्तिरिक्षप्राः ) अन्तिरिक्षप्राः ) अन्तिरिक्षप्राः ) अन्तिरिक्षप्राः । अन्तिरिक्षप्राः । अन्तिरिक्षप्राः । अन्तिरिक्षप्राः । अन्तिरिक्षप्राः । भवर्गादिलोकानामुन्यादकः ( नभमा ) सृक्षमसूत्रात्मभिः (अक्षमीत) चेष्टते (अस्यपित्रस्) अस्यब्रह्माण्डस्यपिता (प्रत्नम्) अपि च प्राचीनोऽस्ति । तमुपामकः ( आविवासित ) स्वलक्ष्यं कृत्वा गृहुणाति ।

पद्धि——(द्रापिम) जो अपने कवचरूपी कम्माँके द्वारा (वसानः) शारीरिकयात्रा करता है। (यजतः) उस कम्मेशीळ (दिविस्पृशाम्) सत्कम्माँ- द्वारा उच पुरुपको (अन्तरिक्षमा) अन्तरिक्षकी पूर्ति करनेवाळा परमात्मा (अवनेष्विपितः) जो सर्वत्र व्याप्त है। (स्वर्जज्ञानों) स्वर्गादि ळोकोंको उत्पन्न करनेवाळा (नभमा) सुक्ष्मसूत्रात्ना द्वारा (अक्षपीत्) चेष्टा करता- है। (अस्य पितरं) इस संपूर्ण ब्रह्मा-सहका जो पिता है (मतनं) और-

जा कि प्राचीन है। उसका उपासक पुरुष (आविवासित) अपना लच्छ्य बनाकर ग्रहण करता हैं।

भावार्थ-- स्वर्गलोक्कंक प्रथ यहां मुखकी अवस्या विशेषके हैं ॥१४:।

सो अंस्य बिशे माहे शर्म यच्छति यो अस्य धार्म प्रथमं व्यानुशे । पदं यदस्य एग्मे व्योमन्यतो बिश्यां , अभि सं याति संयतः॥ १५॥ १४॥

सः । अस्य । विशे । महिं । दार्भे । युच्छति । यः । अस्य । धार्म । प्रथमं । विऽअानदो । पदं । यत् । अस्य । परमे । विऽओमनिं । अतंः । विश्वाः । अभि । सं । याति ।संऽयतंः॥

पद्र्शिः—(सः) उक्तपरमात्मा (अस्य) जिज्ञासोः (विशे) शरणागते सित (मिह) महत (शर्म) सुखं तस्मै (यच्छित) ददाति। यो जिज्ञासुः (अस्य धाम) अस्य स्वरूपम् (प्रथमम्) प्राक् (व्यानशे) प्रविश्य गृह्णाति। अपरञ्च (यत्, अस्य) परमात्मनः (पद्म्) स्वरूपमस्ति। (परमे, व्योमिन) यः सूक्ष्मादिष सृक्ष्मे महद्काशे विस्तीर्णस्तं गृह्णाति। (अतः) अस्मात्कारणात् (विश्वाः) सर्वथा (संयतः) संयमी मृत्वा (सत्कर्माण्यिभे) सत्कर्माणि (संयाति) प्राप्नोति।

पदार्थ--(सः) उक्त परमातमा) ( अस्य) जिल्लासु के ( विका)-शरणागत दोनेपर (मिंद्रे) बड़ा ( शर्म्भ) सुख ( यच्छर्गत) उनुको देता- है। (यः) जो जिज्ञासु) (ग्रस्य धाम) इसके स्वरूपको (प्रथमं) पहले (च्यानशे) प्रवेश होकर ग्रहण करता है। ग्रीरं (यत्) जो (अस्य) इस पर्वात्माका (पर्द) स्वरूप है। (पर्वे च्योमिनि) जो सुक्ष्मसे सुक्ष्म महद-काशों फैला हुआ है। उसको ग्रहण करता है। अतः) इसलियं (विश्वाः) सब प्रकारसे (संयतः) संयपी जिज्ञामु कर (सत्कर्म्भाण्यभि) सत्कर्भोंको (संयाति) प्राप्त होता है।

भावार्थ-तिद्वष्णाः परमं पदं सदापश्यन्ति सरयः, इत्यादि विष्णु के स्वरूप निरूपण करनेवाल मंत्रोमं जो विष्णुके स्वरूपका वर्णन है वही वर्णन यहां पद शब्दसे किया है। पदके अर्थ किसी अङ्ग विशेषके नहीं किन्तु स्वरूपके हैं॥ १५॥

> प्रो अयासीदिन्दुरिन्द्रस्य निष्कृतं सखा सस्युर्ने प्र भिनाति सङ्गिरंम् । मर्ये इव युवतिभिः समर्पति सोमः कल्ले शतयोग्ना पथा ॥ १६ ॥

प्रे। इति । अयासीत् । इंदुः । इदंस्य । निःऽकृतं । सखां । सच्युः । न । प्र । मिनाति । संऽगिरं । मर्थःऽइव । युवति ऽभिः । सं । अर्थति । सोर्मः । कुलशे । शुतऽयोम्ना। पथा॥

पदार्थः—( इन्दुः ) सर्वप्रकाशः परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः (निष्कृतम् ) संस्कृतमन्तः करणम् (प्रो अयासीत्) सर्वप्रकारण प्राप्तोति । अन्यच ( सख्युः ) मित्रस्य ( न ) इव ( सखा ) मित्रं भवति । अपरञ्च ( संगिरम् ) सर्वशक्तीः

(प्रिमनाति) प्रमाणयित (युवितिभिरिव) प्रौढस्त्रीभिर्यथा (मर्च्यः) मर्च्यादा स्थिरा स्वति । (कलशे) आरेमद ब्रह्मा-ण्डकलशे (शतयाम्ता पथा) शतशक्तिमता नार्गेण परमात्मा (सर्भेपति) सर्वथा गन्छति ।

पदार्थे—(इ.दूः) भवेषकाशक परमात्मा (इन्द्रस्य) कर्म्मेळोगी के (निष्कृत) भेस्कृत अन्तः करमाको (प्रो अयामीत्) भिल्नभाँति प्राप्त होता है। और (संख्युः) सखाके (न) समान (सखा) होता है। और (संगिरं) मस्पूर्ण शक्ति प्रोको (प्रमिनाति) प्रमाणित कर देता है। (युव-तिभिरिय) युवित स्त्रियोंको द्वारा अस (मर्थ्यः) मर्थ्यादा स्थिर कि जाती है। (कला) इस बन्धाण्डक्ष्यी कल्यामें (शतयाम्ना पथा) सकड़ीं-शक्तियों बाले रास्तेसे परमान्या (समर्पति) भिल्नभाँति गति कर रहा है।

भ[व[थे--जिस पकार स्त्रियं भ्रपने सदाचानसे पर्यादाको बान्यती हैं, वा यों कहा कि वर्षादाकुरुपोत्तन पुरुपोंको उत्पन्न करके मर्थ्यादा वान्यती हैं इसी प्रकार परमात्मा वेद मर्थ्यादाक्य वैदिक पथसे महापुरुपोंका उत्पन्न करके पर्यादा वान्यते हैं ॥ १६ ॥

प्र वो धियो मन्द्रयुत्रो विष्नयुवः पनस्युवः संवसनप्वक्रमुः । सोमं मनीषा अभ्यंनृषत् स्तुभोऽभि धेनवः पर्यसेमिशिश्रयुः ॥ १७ ॥

प्र । वः । धिर्यः । मृंदुऽयुर्वः । विष्नुयुर्वः । पुन्स्युर्वः । संऽवसंनेषु । अक्रमुः । सोमें । मनीषाः । अभि । अनुष्तु । स्तुर्भः । अभि । धेनवः । पूर्यसा । ई । अशिष्ठश्रयुः ॥ १७ ॥ पदार्थ —हे परमात्मन् ! ( प्रवोधियः ) तव ध्यानपरा-यणाः ( मन्द्रयुवः ) तवानन्दयाचकाः ( विपन्युवः ) उपासकाः ( पनस्युवः ) स्तुतिं कामयमानाः ( संवसनेषु ) उपासनास्थानेषु ( अक्रमुः प्रविशन्ति । अपिच ( सोमम् ) सर्वोत्पादकं परमा-त्मानम् ( मनीपा ) मनसः सृक्ष्मवृत्त्या ( अभ्यनृषत ) सर्वथा भवति निवसन्ति । ( स्तुभो ) यथोपास्यस्य (अभि ) अभिमुखम् ( धेनवः ) इन्द्रियाणां वृत्तयः ( पयसा ) वेगेन ( अशिश्रयुः ) तमाश्रयन्ति । एवमुपासकचित्तवृत्तय ईश्वरस्याभिमुखं गच्छन्ति ।

पद्र्यि—हे परमात्मन ! (प्रवेशियः) तुम्हारा ध्यान करनेवाले (पन्द्रयुवः) तुम्हारा आनन्द चाहनेवाले (विपन्युवः) उपासकलोग (पनस्युवः) स्तुति की कामना करते हुए (संवसनेषु) उपासना स्थानोंमें (अक्षपुः) भवेश करते हैं। और (सोमं) मर्वोत्पादक परमात्माको (मनीपा) चिन की मूच्यहिन द्वारा (अभ्यन्यत्) सब प्रकारने आपमें निवास करते हैं (स्तुभा) जैसे उपास्यक (अभि) अभिमुख (धनवः) इन्द्रियोंको हिन्यं (प्या) श्रेगमे (अशिश्रयुः) उसको ग्राश्रयण करतीं हैं। इसी प्रकार उपासककी चिन्तहिन्यं ईश्वर की ओर भूक जातीं हैं।

भावार्थ-- जो पुरुष समाहत चित्तसे ईश्वरका ध्यान करते हैं। उन की चित्तवृत्तिये प्रयलप्रवाहसे ईश्वरकी और फुक जाती हैं॥ १७॥

आ नः सोम संयन्तं पिष्युषी-मिष्मिन्दो पर्वस्व पर्वमानो असिर्धम् । या नो दोहते त्रिस्ह्झसंश्चषी क्षुमद्राजयन्मधुमतसुवीर्यम् ॥ १८॥ आ । नः । सोम् । संऽयतं । पिष्युपी । इपै । इंदो इति । पर्वस्व पर्वमानः । अस्तिर्व । या । नः । दोईते । ज्ञिः । अहन्।असञ्जुषी । क्षुऽमत् । वा जंऽवत् । मर्थुऽमत् । सुऽवीर्थे ।। १८॥

पदार्थः --( सोम ) हं परमात्मन् ! ( इन्दों ) हे प्रकाश स्वस्य । ( त्वम् ) ( नः ) अस्माकम् ( सञ्चतम् ) सम्बन्धि अपि च ( पिष्पुषी ) वृद्धियुक्तम् ( इषम् ) ऐश्वर्य्यम् ( अस्निष्यम् ) अक्षयधनैः ( आपवस्य ) सर्वथा मां पवित्रयतु । (या ) यतोहि ( नः ) अस्माकम् (त्रिरहन्) भूतादित्रिकालेषु ( अस्वष्यी ) अप्रातिवन्धम् ( क्षमत ) महदैश्वर्यवत् ( वाजवत् ) वलयुक्तम् ( मधुमत् ) मधुयुक्तम् ( सुवीर्यम् ) बलकारकमै-श्वर्यं भवान् ( दोहते ) परिपूर्यतु ।

पदार्थ—(साम) हे परमात्मन ! (इन्दा) हे प्रकाशस्वरूप।
आप (नः) हपारे (संयत) मन्दन्त्री प्रोर (पिष्युषीम) द्राद्धियुक्त (इपं)
पेश्वर्यको (अस्त्रिषं) जो मन्द्रम् हो ऐसे धनमे (आपवस्त्र) सब ओर से
इसको पित्रज्ञ करे। (या) जो कि (नः) इमारे सम्बन्धमें (जिरहन्),
भूत, भिष्ट्य, वर्तमान तीनों कालों में (असञ्ज्ञुषी) मात्वन्ध रहित (सुमत्)
बहुत ऐश्वर्य वाली (वाजवत्) वलवाली (मधुमत्) मधुर युक्त (मुनीर्य)
बल करने वाले ऐश्वर्यको आप (दोहते) परिपूर्ण करें॥

भावार्थ-—स्विनयमानुकूळचलनेवाळे पुरुषोंक लिये परमात्मा अक्षय धनको पदान करते हैं ॥ १८॥

> वृषां मतीनां पंवते विचक्षणः सोमो अद्नैः प्रतरीतोपसो दिवः ।

क्राणा सिन्धृंनां कुलशाँ अवीवश्-दिन्द्रंस्य हाद्यीविशन्मंनीषिभिः ॥ १९ ॥

वृषां । मृतीनां । प्वते । विऽवक्षणः । सोमः । अहः । पृऽत रीता । उपमः । दिवः । काणा । सिंधूनां । कुछशान् । अवीवशत् । इंदेश्य । हार्दि । अरऽविशन् । मृनीपिऽर्भिः ॥

पदार्थः—परमात्मा ( मनीषिभिः ) सदुपदेशैरुपदिष्टस्य ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( हार्दि ) हृदये ( आविशत् ) प्रवेशं कुर्वन् ( कलशान् ) कर्मयोगिनोऽन्तः करणानि ( अवीवशत् ) कामयंत । यः परमात्मा ( दिवः ) द्युलोकस्य ( सिन्धृनां ) स्यन्दनर्शालसूक्ष्मपदार्थानां ( काणा ) कर्ता अस्ति । अपि च ( अहः ) दिवसम्य ( उपमः ) ज्योतिषां ( प्रतरीता ) वर्द्ध-कोऽस्ति । ( सोमः ) सर्वोत्पादकपरमान्मा ( विचक्षणः ) सर्वज्ञः परमेश्वरो ( मतीनां ) उपासकानां कामनानां ( वृषा ) पृरकः पृवोक्तारमात्मा अस्मान् ( पवते ) पवित्रयतु ।

पद्रिर्थ — गरंग्स्म (मनीपिभिः) सदुर्व देशकों से उपदेश किया हुआ (उन्ट्रस्) कर्षयोगिके (हार्दि) इदयमें (आविश्वतः) प्रवेश करता हुआ (कल्प्स क्रियोगियों के अन्तः करणों की (अवीवशतः) कामना करता है। जी परमात्मा (दिवः) द्युलोकको (सिन्धूनां) स्यन्दनशील सूक्ष्म तत्त्वों का (आणा) कर्ता है और (ब्रह्मः) दिनके (उपभः) ज्योति योंका (मतरीता) वर्द्धक है। (संगः) वह सर्वोत्पादक परमात्मा (विवक्षणः) सर्वेद्ध परमेश्वर हमारी (मनीनां) उपासकों को कामना बोंकी (वृषा) पूर्ति करने वाला उक्त परम त्या इम लोगों को (पर्वतं) पवित्रकरे।

भावार्थ--नो लोग सदुपेदशकोंके सदुपदेशको श्रद्धापुर्वक प्रहरण करंत हैं, उनके श्रन्तःकरणेंको परमान्मा श्रवश्यमेव पवित्र करता है ॥

मुनीषिभिः पवते पूर्व्यः कृतिर्नृ-भिर्युतः परिकोशाँ अचिकदत् । त्रितस्य नामं जनयन्मधुं क्षरिदन्दंस्य वायोः सख्याय कर्तवे ॥२०॥१५॥

मुनीषिऽभिः । पुवते । पूर्व्यः । कृषिः । तृऽभिः । यतः । परि । कोशान् । अचिकृद्त् । श्रितस्य । नामं । जनयंन् । मधुं । क्षुरत् । इंदेस्य । वायोः । सुरूयायं । कर्तवे ॥

पदार्थः — ( मनीषिभः ) विद्वज्ञिरुपिदृष्टः ( पूर्व्यः ) अनािदिसिद्धः परमात्मा ( पवते ) अस्मान् पवित्रयति । यः परमात्मा ( कविभिः ) विद्वज्ञिः ( यतः ) गृहीतोऽस्ति । सः ( कोशान् ) प्रकृतेः कोशान् ( अचिक्रदत् ) शब्दादिभिः प्रसिद्धयति । सः ( मधु ) सानन्दः परमात्मा ( त्रितस्य ) सत्वरजस्तमसां साम्यावस्थारूपप्रकृतिपुञ्जं (नामजनयन्) नामरूपे विभजमानः ( इन्द्रस्य ) कर्ममयोगिनः ( वायोः ) तथा ज्ञानयोगिनः ( सख्याय ) मैन्नीं ( कर्तवे ) कर्तुं (क्षरत् ) निजानन्दं प्रवाह्यति ।

पदार्थ- (ननीपिभिः) विद्वानीते उपदेश किया हुआ ( पूर्व्यः) अनादिसिद्ध परमात्मा (पवते ) इयको पवित्र करना है जो परमात्मा (किविभिः) विद्वानों द्वारा (यतः) ग्रहण किया हुआ है, वह (कोबान) प्रकृतिके कोशोंको (अचिकद्व ) शब्दादि द्वारा प्रसिद्ध करता है। वह (मधु) ग्रानन्दयुक्त परमात्मा (वितस्य) सत्व रज ग्रीर तमो गुणकी साम्यावस्थाद्भप प्रकृतिपुष्टजको (नामजनयन् ) नाम द्भपमें विभक्त करता हुआ (इन्द्रस्य) कर्मयोगी के (वायोः) तथा ज्ञानयोगीके साथ (सरूयाय) भैत्री (कर्तवे) कर्रनेके लिये (ज्ञरत्) ग्रयंने आनन्दको प्रवाहित करता है॥

भावार्थ-- कमयोगी और ज्ञानयोगी लोग परमात्मगुर्खांके धारण करनेम परमात्मांक माथ एक प्रकारकी मैत्री उत्पन्न करते हैं। अर्थाद '' अहंवात्वाभिभगवो देवेतत्वंवा श्रहमस्मि '' कि-'' मैं, तु , '' और '' तू मैं '' इस प्रकारकी अहंग्रहजपासना द्वारा श्रर्थाद श्रभेदोपासना द्वारा परमात्माका ध्यान करते हैं॥ २०॥

अयं पुनान उपसो विरोत्ययद्यं सिन्धुंभ्यो अभवदु लोक्कृत्। अयं त्रिः सप्त दुंदुहान आशिरं सोमो हदे पवते चारु यत्सरः॥ २१ ॥

अयं । पुनानः । उपसंः । वि । रोत्रयत् । अयं । सिंधुंऽभ्यः । अभवत् । ऊं इति । लोकऽऋत् । अयं । त्रिः । सप्त । दुदु-हानः । आऽशिरं । सोर्मः । हृदे । पवते । चारुं । मुत्सरः ।

पदार्थः—( अयं ) पूर्वोक्तः परमात्मा स्वशक्तिभः (पु-नानः ) पवित्रयन् अपिच ( उषसः ) प्रभातकालं ( विरोच-यत् ) प्रकाशयन् ( सिन्धुभ्यः ) स्यन्दनशीलप्रकृतेः सूक्ष्मतत्त्वैः ( लोककृत् ) जगत्कर्ता ( अभवत् ) भवितस्म । ( उ ) अयं हढताबोधकोऽस्ति ( अयं, त्रिः, सप्त ) अयं परमात्मा प्रकृतेरेक-विश्रितसख्याकमहत्तत्वादिपदार्थान् ( दुदुहानः ) दुहन् ( आशिरं ) ऐश्वर्थमुन्पाद्य ( सोमः ) अयं जगदुत्पादकपरमात्मा किरमृतः, ( चारुमत्सरः ) अतिशयाह्लादकः ( हदे ) मम हदये ( पवत ) पवित्रयति ।

पदार्थ—( अयं ) पूर्वोक्त परमात्मा अपनी शक्तियोंसे ( पुनानः ) पिवत्र करता हुआ और ( उपसः ) उपाकालका ( विरोचयत ) प्रकाश करता हुआ (सिन्धुभ्यः ) स्यन्द्रनशीला प्रकृतिके सूक्ष्म तत्त्वोंसे ( लोक- कृत् ) संसारका करनेवाला ( अभवत ) हुआ ( उ ) यह दृहताबोधक है । ( अयं त्रिः सप्त ) यह परमात्मा प्रकृतिके एकविश्रति महत्तन्वादि तत्त्वों को (दुहुहानः) दोहन करता हुआ ( आशिरं) ऐत्थर्यको उत्पन्न करके (सोमः ) यह जगदुत्पादक परमात्मा ( चारुमत्सरः ) जो अत्यन्त आहलादक है वह ( हृदये ) हमारे हृदयमें ( पर्वते ) पिवत्रता मदान करता है ।

भावार्थ---परमात्माने प्रकृतिसे महत्तत्व उत्पन्न किया और मह-त्तत्त्वसे जो अहंकारादि एकविंशति गण है उसीका यहां " त्रिः सप्त " शब्दसे गणन है किसी अन्यका नहीं ॥ २१ ॥

पर्वस्व सोम दिन्येषु धार्मसु सृजान इन्दा कलशे पवित्र आ। सीद्जिन्द्रस्य जुटेर् कनिकद्-न्नृभिर्यतः सूर्यमारोहयो दिवि ॥ २२ ॥

पर्वस्व । सोम् । द्वियेषु । धार्मऽसु । सृजानः इंदोइति ।

कुलझें । पृवित्रे । आ। सीदंन् । इंदेस्य। जुटरें । किने-कदत् । नृऽभिः । यतः । सूर्यं । आ। अरोहयः दिवि॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! ( दिव्येषु धामसु ) खुलोकादिस्थानेषु ( सृजानः ) उक्तसृष्टिरचयिता त्वं ( पवस्व ) पवित्रय। ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! ( पवित्रे कलशे ) पूतान्तःकरणेषु ( आसीदन् ) तिष्ठन् ( इन्द्रस्य ) कर्म्भयोगिनः ( जठरे ) सत्तास्फूर्तिदायके जठराग्नौ ( कनिकदत् ) गर्जन् ( नृभिर्यतः ) मनुष्यस्थानविषये त्वं ( दिवि ) द्युलोके (सृर्ये) रवेः ( आरोहय ) आश्रयणं कुरु ।

पद्धि—( सोम ) हे परमात्मन ! ( दिव्येषु धामसु ) द्युलोकादि स्थानोंमें ( स्रजानः ) उक्त मृष्टिको रचनेवाले आप ( पवस्व ) पित्र करें । ( इन्द्रों ) हे प्रकाशस्वरूप ! ( पित्रित्र कल्को ) पित्र अन्तः करणों में ( आसीदन् ) स्थिति करते हुए आप ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगीकी ( जटरे ) सत्तास्फूर्ति देनेवाली जटगिनमें ( किनकद्त् ) गर्जते हुए ( नृभिर्यतः मनुष्यों के स्थान के विषय आप ( दित्रि ) द्युलोकमें ( सूर्य ) सूर्य को ( आरोहयः ) आश्रय करे ।

भावार्थ—परमात्मा मूर्य-चन्द्रमादिकोंका निर्माण करता हुआ इस विविध प्रकारकी रचनाका निर्माण करके प्रजाको उद्योगी वनाने के लिये कर्मयोगी की कर्माग्निको प्रदीप्त करता है।। २२।।

> अदिभिः सुतः पंवमे पृवित्र आँ इन्द्विन्दंस्य ज्रुठेरेष्वाविशन ।

त्वं नृवक्षां अभवो विवक्<u>षण</u> सोमं <u>गोत्रमङ्गिरोभ्योऽवृण</u>ोरम् ॥ २३ ॥

अद्विंडिभः । सुतः । प्रविष्ठे । प्रवित्रे । आ । इंद्रोइित । इंदेस्य । जुटेरेषु । आऽविद्यान । त्वं । नृऽनक्षाः । अभवः । विऽनक्षण । सोर्द्र । ग्रोत्रं । अंगिरेःऽभ्यः ! अवृणोः । अर्थ ॥

पद्धिः—( इन्दो ) हे प्रकाशसम्बरूपपरमात्मन् । त्वं (इन्द्रस्य ) कर्म्मयोगिनः कर्मप्रदीते ( जठरेषु ) अग्नौ ( आविशन् ) प्रवेशं कुर्वन् ( अद्रिभिः सुतः ) वज्रेण संस्कृतं कर्म्मयोगिनं ( पवसे ) पृत्रित्रयसि । ( आ ) अपिच ( पित्रेत्रे ) अस्य पित्रान्तःऽकरणं ( अभवः ) निवस ( नृचक्षाः ) त्वं सर्वद्रष्टाऽसि ( विचक्षणः ) तथा सर्वज्ञोऽसि । ( सोम ) हे जगदुत्पादक ! त्वं ( अङ्गिरोभ्यः ) प्राणायामा दिभिः ( गोत्रं ) कर्म्मयोगिशरीरं गक्ष । अन्यच तस्य विद्यानि ( अपावृणाः ) अपसारय ।

(इन्दों) हं प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन ! आप (इन्द्रस्य ) कर्मयोगी के कर्मपदीप्त (जटरेषु) अग्नि में (आविशन ) प्रवेश करने हुए (अद्विभिः मृतः ) वज्रसे संस्कार किये हुए कर्मयोगीको (पवसे ) पवित्र करने हैं। (आ) और (पवित्रे ) उसके पवित्र अन्तःकरणमें (अभवः) निवास करें। (नृवक्षाः) तुम सर्वद्रष्टा हो (विचक्षणः) तथा सर्वज्ञ हो। (सोम) हे जगदुत्पादक ! आप (अङ्गिरोभ्यः) माणायामादि द्वारा (गांत्रं) कर्मयोगीके शरीरकीरक्षा करें और उसके विद्यों को (अपाटणोः) दूर करें।।

भावार्थ — ''गोर्वाग्यहीता अनेनित गोत्रं शरीरम् '' जो वाणी को प्रहण करे उसका नाम यहां गोत्र है इस प्रकार यहां शरीर और पाणोंका वर्णन इस मन्त्रमें किया गया है ! और सायणाचार्यने गोत्रके अर्थ यहां मेघके किये हैं और ''आङ्गरोभ्यः'' के अर्थ कुछ नहीं किये हैं यदि सायणाचार्यके अर्थोंको उपयुक्त भी माना जाय तो अर्थ ये बनते हैं हे सोमलते ! तुम अङ्गरादि ऋषियोंसे मेघोंको दूर करो इस प्रकार सर्वथा असंबद्ध मलाप हो जाता है । वास्तवमें यह प्रकरण कर्मयोगीका है और उसी को पाणोंकी पृष्टिके द्वारा विद्योंको दूर करना लिखा है।। २३॥

त्वा सोम् पर्वमानं स्वाध्योऽनु विप्रांसो अमदन्नवस्यवः । त्वां सुपूर्ण आभरिद्दवस्परीन्दो विश्वांभिर्मृतििमः परिष्कृतम् ॥ २४ ॥

त्वां । सोम् । पर्वमानं । सुऽञाध्यः। अतुं । विप्रांसः । अम-दन् । अवस्यवः । त्वां । सुऽपर्णः । आ । अभस्त् । दिवः । परिं। इंदो इति । विश्वांभिः । मातिऽभिः । पीरंऽकृतं ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( पवमानं,त्वां ) मर्वपृत्र्यं त्वां ( स्वाध्यः ) सुकम्मीणः किम्भूताः ( विप्रासः ) भधाविनः पुनः किम्भूताः ( अवस्यवः ) त्वदुपासनपरायणाः ( अन्वमदन् ) भवन्तंस्तुवन्ति । ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप ! ( त्वां ) भवन्तं ( सुपर्णः ) सबोधोपासकः ( आभरत् ) उपासनया गृह्णाति किम्भूतस्त्वं ( दिवस्परि ) द्युलोकस्य मर्थ्यादा-

मुलङ्घ्यस्थितः । अपरञ्च ( विश्वाभिर्मातिभिः ) निाबिलज्ञानैः ( परिष्कृतं ) अलङ्कतोऽसि ।

पद्रार्थ——' सोम ) हे परमात्मन ! (पत्रमानं त्वां ) सर्वपूज्य तुझको (स्वाध्यः ) सुकर्म्मीलोग (विमासः ) जो मेधावी हैं । और (अवस्यवः ) आपकी उपासनाकी इच्छा करनेवाले हैं । वे (अन्वमदन ) आपकी स्तुति करते हैं ! (इन्दों ) हे पकाशस्वरूप (त्वां ) तुझका (सुपर्णः ) वोधयुक्त उपासक (आभरतः ) उपासना द्वारा ग्रहण करता है । तुम कैसे (दिवस्परि ) कि युलोककी भी मर्थ्यादा के उलंघन करके वर्तमान हो । और (विश्वाभिर्मीतिभिः ) सम्पूर्ण ज्ञानोंसे (पारिष्कृतम् ) अलंकृत हो ।

भावार्थ-- जो लोग विद्यां द्वारा अपनी बुद्धिका परिष्कार करते हैं। वेही परमात्माकी विभूतिको जान सकते हैं। अन्य नहीं।। २४।।

> अब्ये पुनानं परि वारं ऊर्मिणा हरिं नवन्ते अभि सप्त घेनवंः । अपासुपस्थे अध्यायवंः कृविसृतस्य योनां महिषा अहिषत ॥ २५ ॥ १६ ॥

अब्ये । पुनानं । परि । वारे । ऊर्मिणां हरिः। नवंते। अभि । सप्त । धेनवंः । अपां । उपऽस्थे । अधि । आयर्वः । कृविं । ऋतस्यं । योनां । महिषाः । अहेषत ॥

पदार्थः—(अन्ये, वारे) वरणीयपुरुषं (ऊर्मिणा ) प्रीत्या (पुनानं ) पवित्रकर्तारं (हरिं ) परमात्मानं (सप्तधेनवः) इन्द्रियाणां सप्तवृत्तयः ( अभिनवन्ते ) प्राप्तुवन्ति ( अपामुपस्थे) कम्मीध्यक्षतायांयः ( किवं ) सर्वज्ञोऽस्ति तं ( अध्यायवः ) उपासकाः किम्भूताः ( महिषाः ) महाशयाः ( ऋतस्ययोना ) सत्यस्थानेषु ( अध्यहेषत ) उपासनां कुर्वन्ति ।

पदार्थ—( अव्ये वारे ) वरणीय पुरुषको (ऊर्मिणा) मेशसे (पुनानं ) पित्र करनेवालं (हिरम् ) परमात्माको (सप्तथनेवः ) इन्द्रियों- की सात द्यत्तियें (अभिनवन्ते ) प्राप्त होती हैं (अपामुपस्थे) कम्मोंकी अध्यक्षतामें जो (किं ) सर्वज्ञ है । उसको ( अध्यायवः ) उपासक लोग जो (मिहिषाः ) महाज्ञय हैं वे (ऋतुस्ययोना ) सचाईके स्थानमें (अध्यहेषत ) उपासना करते हैं ।

भावार्थ—सदसद्विवेकी लोग अन्य उपास्य देवोंकी उपासनाको छोड़कर सब कम्मींके अथिष्ठाता परमात्माकी ही एकमात्र उपासना करते हैं। किसी अन्य की नहीं॥ २५॥

> इन्द्धः पुनाना अति गाहते मृथा विश्वानि कृष्वन्तसुपथानि यज्यवे। गाः कृष्वानो निर्णिजं हर्युतः कवि-रत्यो न कीळन्परि वारमपति॥ २६॥

इंदुः । पुनानः । अति । गाहते । मृधः । विश्वानि । कृष्वन् । मुऽपर्थानि । यज्येवे । गाः । कृष्वानः । निःऽनिजै । हुर्यतः । कृविः । अत्यः । न । क्रीळन् । परि । वारं । अर्षति ॥२६॥ पद्रार्थः—( यज्ये ) यज्ञकर्तृभ्यो यजमानेभ्यः परमात्मा ( विश्वानिसुपर्थानि ) सर्वान् मार्गान्( कृष्वन् ) संशोधयन् ( मृधः ) तस्य विष्नानि ( अतिगाहते ) मर्दनं करोति । अपिच ( पुनानः ) तं पवित्रयन् , अन्यच्च ( निर्निजं ) निजरूपम् ( गाः कृष्वानः ) सरलयन् ( हर्म्यतः ) सकान्तिमयः परमात्मा किम्नृतः ( कविः ) सर्वज्ञः ( अत्योन ) विद्यदिय ( कीळन् ) खेळन् (वारं )वरणीय पुरुषं ( पर्यपैति ) प्राप्नोति ॥

पद्धि——( यज्वं ) यज्ञ करनेवाले यज्ञमानोंके लिये परमात्मा ( विश्वानि सुपथानि ) सव रास्तोंको(कृण्वन्) सुगम करता हुआ (मृष्यः) उनके विद्नोंको (अतिगाहते ) मईन करता है। और ( पुनानः ) उनको पवित्र करता हुआ और ( निर्निजं ), अपने रूपको ( गाः कृण्यानः ) समल करता हुआ ( हर्यतः ) वह कान्तिमय परमात्मा ( किंवः ) सर्वज्ञ ( अत्योन ) विद्युत्के समान ( फीळन् ) कीड़ा करता हुआ ( वारं ) वरणीय पुरुपको ( पर्य्यपिति ) प्राप्त होता है।

भावार्थ--- जो लोग परमात्भाकी आज्ञाओं का पालन करते हैं। परमात्मा उनके लिये सब रास्तों को सुगम करता है।। २१॥

> अस्य्रतः शतधारा अभिश्रियो हरिं नवन्तेऽव ता उद्नयुवः । क्षिपो मजन्ति परि गोभिरार्रतं तृतीये पृष्ठे अधि रोचने दिवः ॥ २७ ॥

असुश्रतः । शत्रावाद्यांसः । अभिद्रश्रियः । हरिं । नुवंते । अर्व । ताः । उदन्युर्वः । क्षिपः । मृजंति । परि । गोभिः । आऽ-वृतं । तृतीये । पृष्ठे । अधि । सेचने । दिवः ॥ २७ ॥

पद्धिः—( उदन्युवः ) प्रीतेः ( ताः ) पूर्वोक्ताः ( शत-धाराः ) शतधाराः याः ( असश्रतः ) नानारूपेषु ( अभिश्रियः ) रिथितिं लभन्ते । ताः ( हिर्रे ) परमात्मानं ( अवनवन्ते ) प्राप्नु-वन्ति ( गोभिरावृतं ) प्रकाशपुञ्जंपरमात्मानं ( क्षिपः ) बुद्धि-वृत्तयः ( मृजन्ति ) विषयं कुर्वन्ति । यः परमात्मा ( दिवः, नृतीये, एष्टे ) चुलोकस्य तृतीयके एष्टे विराजते । अन्यच्च ( रोचने ) प्रकाशस्वरूपोऽस्ति बुद्धिवृत्तयस्तं प्रकाशयन्ति ।

पदार्थ — ( उदन्युवः ) प्रेम की ( ताः ) वे ( शतधाराः ) सैकड़ों धारायें ( असश्चतः ) जो नानारूपों में ( अभिश्रियः ) स्थिति को लाभ कर रही हैं। वे ( हिएं ) परमात्माको ( अवनवन्ते ) प्राप्त होती हैं। ( गोभिराटतं ) प्रकाशपुञ्ज परमात्माको ( क्षिपः ) बुद्धिटित्त्यें ( मृजनित ) विषय करती हैं। जो परमात्मा ( दिवस्तृतीये पृष्ठे ) द्युलोकके तीसरे पृष्ठ पर विराजमान है। और ( रोचने ) मकाशस्वरूप है। उस को बुद्धिटित्तयें भकाशित करती हैं।

भावार्थ--- युलोकादिकोंके प्रकाशक परमात्माको मनुष्य ज्ञानकी विचियों से ही साक्षात्कार करता है। अन्यथा नहीं ॥ २७॥

तवेमाः प्रजा दिव्यस्य रेतंसस्तवं विश्वस्य भुवनस्य राजीस । अथेदं विश्वं पवमान ते वशे त्व-मिन्दो प्रथमो थामधा असि ॥ २८॥

तर्व । इमाः । प्रुऽजाः । दिव्यस्यं । रेतंसः । त्वं । विश्वस्य । भुवंनस्य । राजसि । अयं । इदं । विश्वं । पृवमान् । ते । वशें । त्वं । इंदो इतिं । पृथमः । धामुऽवाः । असि ॥

पदार्थः—( तव, दिव्यस्य, रेतसः ) ते दिव्यसामर्थ्यात ( इमाः, प्रजाः ) एते जना उत्पद्यन्तेस्म । (त्वं ) पूर्वोक्तः ( विश्वस्य, भुवनस्य ) सम्पूर्णसृष्टेः ( राजासि ) राजाभृत्या विराजसे । ( प्रवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ! ( इदं, विश्वं ) इदं सर्व जगत् ( ते, वशे ) तवाधीनम् । ( अथ ) आपि च ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! (त्वं, प्रथमं ) त्वमेव प्रथमं ( धामधाः, असि ) निवासस्थानमसि ।

पदार्थ——(तत्र दिव्यस्य, रेतसः ) तुम्हारे दिव्य सामर्थ्यसे (इमाः मजाः ) ये सत्र प्रजा उत्पन्न हुई हैं । (तं) तुम ( विश्वस्य ) भुनस्य ) सम्पूर्ण सृष्टिके (राजिस ) राजा होकर निराजमान हो । (पत्र-मान ) हे सत्रको पत्रित्र करने वाले परमात्मत् ! (इदं विश्वं ) ये सम्पूर्ण संसार (ते वक्षे ) तुम्हारे वक्षमें हे । (अथ) और (इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मत् ! (त्वं पथमं ) तुमही पहले (धामधाः ) सत्रके निवास स्थान (असि ) हो ।

भावार्थ---परमात्मा सबका अधिकरण है। इसलिये सब भूतोंका निवास स्थान वहीं है ॥ २८ ॥ 900

त्वं संमुद्दे। असि विश्वाविष्कवे तवेमाः पञ्चं पृदिशो विधर्मणि । त्वं द्यां चं पृथिवीं चातिं जिश्चेषे तव ज्योतींषि पवमान सृर्यः ॥ २९ ॥

त्वं । समुद्रः । असि । विश्वऽवित् । कवे । तर्व । इमाः । पंचं । प्रऽदिशंः । विऽर्धर्मणि । त्वं । द्यां । च् । पृथिवीं । च । अति । जभ्रिषे । तर्व । ज्योतींपि । पवमान । सूर्यः ॥

पदार्थः—( विश्वावित, कवे ) हे सर्वविश्वज्ञ ! परमात-मन् ! ( त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं ( समुद्रोऽसि ) समुद्रः " सम्यग्द्र-वन्ति भूतानि यस्मात्ससमुद्रः, यस्मात्सर्वभूतान्युत्पद्यन्ते तस्येह् नाम समुद्रः । ( तव विधम्मीण ) तव विशेषसत्तायां ( इमाः, पञ्च, प्रदिशः ) एपां पञ्चभृतानां सूक्ष्माणि पञ्च तन्मात्राणि विरा-जन्ते । अपि च ( त्वं, द्याञ्च ) त्वं द्युलोकस्य ( पृथिवीञ्च ) पृथिवीलोकस्य च (अति, जिम्निषे) भरणं पोषणञ्च करोषि । अन्यच्च हे परमात्मन् ! (सूर्यः) सूर्यों पि (तवऽज्योतीषि) तव तेजांस्यस्ति ।

पद्।र्थ—— (विश्ववित कवे) हे सम्पूर्ण विश्व के ज्ञाता परमात्मन् (त्वं) तुम (समुद्रोऽसि) समुद्र हो ''सम्यग् द्रवन्ति भूतानि यस्मात् स समुद्रः, जिसमें सब भूत उत्पत्ति स्थिति प्रलय को प्राप्त हों उसका नाम यहां समुद्र है। (तव विधम्माणि) तुम्हारी विशेषसत्ता में (इमाः पश्च प्रदिशः। इन पांचों भूतों के सूक्ष्म पञ्च तन्मात्र विराजमान हैं। और (त्वंद्याश्च )आप द्युलोक

को ( पृथिवीश्र्य ) और पृथिवी लोक को अति ( जिश्रिषे ) भरणपोषण करते हैं । और हे पत्रमान परमात्मन ! ( सूर्य्यः ) सूर्य्य भी ( तव ज्योतींषि ) तुम्हारी ज्योति है ।

भावार्थ — सम्पूर्ण भूतों की उत्पत्ति स्थिति और प्रखय का हेत होने से परमात्माका नाम समुद्र है। उसी सर्वाधार सर्वनिधि महासागर से यह सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति स्थिति प्रखय होता है। किसी अन्य से नहीं ॥ २९॥

> त्वं प्वित्रे रजसो विधंभिणि देवे-भ्यंः सोम पवमान पूयसे । त्वामुशिजंः प्रथमा अंगुम्णत् तुम्येमा विश्वा भुवनानि येमिरे ॥ ३० ॥ १७ ॥

त्वं । प्वित्रे । रजसः । विऽर्धर्मणि । देवेभ्यः । सोम् । प्वमान । प्रयसे । त्वां । उशिजः । प्रथमाः । अगृभ्णतः । तभ्यं । इमा । विश्वां । भूवंनानि । येमिरे ।

पद्धि—( त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं (पित्रत्ने, विधर्मिणि ) स्वपूतस्वरूपे (देवेभ्योरजसः ) दिव्यगुणयुक्तरजोगुणस्य परमाणु भिरिदंजगदुत्पादयसि । (सोम) हे परमात्मन् (पवमान) निस्तिल पित्रकर्तः त्वं (पूयसे ) पित्रयसि । (त्वामुशिजः ) पूर्वोक्तं त्वां विज्ञानिनः प्रधमं (अगृभ्णत ) अग्रहीषुः । (तुभ्य, इमाः ) तुभ्यमिमानि (विश्वा, भुवनानि) निस्तिललोकलोकान्तराणि (येमिरे ) आत्मानंसमर्पयन्ति ।

पद्धि—(त्वं) तुम (पवित्रेविधर्म्भणि) अपने पवित्र स्वरूप में (देवेभ्यो रजसः) विव्यगुणयुक्त रजीगुणके परमाणुओं से इस संसार को उत्पन्न करते हो। (सोम) हे परमात्मन् (पवमानः) सवको पवित्र करने वालं (पृयसे) तुम पवित्र करते हो। (त्वामुक्तिजः) तुमको विज्ञानी लेगों ने (प्रथमाः) पहले (अग्रुभ्णत) ग्रहण किया। (तुभ्यइमाः) तुम्हारे लिये ये (विक्वाभुवनानि) सम्पूर्णलोकलोकान्तर (येमिरे) अपने आपको समीपित करते हैं।

भावार्थ-परमात्माही सम्पूर्ण लोक लोकान्तरों की उत्पत्ति का कर्ता है। और उसीकी विभूतिको सवलोकलोकान्तर प्रदीप्त कर रहे हैं।

> प्र रेम एत्यति वारम्ब्ययं दृषा वनेष्वयं चकद्द्धरिः । सं धीतयो वायशाना अनूषत् शिशुं रिहन्ति मृतयः पनिष्ठतम् ॥ ३१ ॥

प्र। रेमः । एति । अति । वारं । अव्ययं । वृषां । वनेषु । अर्व । चक्रद्रत् । हरिः । सं । धीतर्यः । वावशानाः । अनूषत । शिशुं । रिहांति । मतर्यः । पनिष्नतं ॥ ३१ ॥

पदार्थः—(रेभः) शब्दब्रह्माश्रयः परमात्मा (वारमव्ययम्) वरणीयमुपासकं (प्र, अत्येति) सर्वप्रकारेण संगच्छति । यः परमात्मा (वृषा) बल्लानि ददाति । (सः, हरिः) स सर्वस्य सत्तायां लीनः परमात्मा (वनेषु) उपासनासु (अव, चक्रदत्) शब्दायमानोभवति ( धीतयः ) उपासकाः ( वावशानाः ) तस्योपासनासु मग्नाः सन्तः (समनषत) सर्वप्रकारैः, तं स्तुवन्ति । (पनिप्नतं) शब्दब्रह्मणा निदानं ब्रह्म यत् (शिशुम्) सर्वस्य उद्ध्यस्थानमित तत् (मतयः) बुद्धिमन्तः (रिहर्न्त) साक्षात्कारं कुर्वन्ति ।

पद्धि—(रेभः) शब्दब्रह्मका आधार परमात्मा (वारमव्ययं) वरणीय उपासकको (प्र अत्येति भलीभांति प्राप्त होता है। जो परमात्मा (हपा) वलोंका दाता है (स हिरेः) वह सबको स्वसत्ता में लीन करने वाला परमात्मा (वनेषु) उपामनाओं में (अवचक्रदत्) शब्दायमान होता है (धीतयः) उपासक लोग (वावसानाः) उसकी उपासनामें मग्न हुए हुये (समनूषत्) भलीभाँति उसकी स्तुति करते हैं। (पनिष्नतम्) उस शब्द ब्रह्मके आदि कारण ब्रह्मको जो (शिशुं) सबका लक्ष्य स्थान है। उसको (मतयः) सुमति लोग (रिह्मित्र) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ- जो लोग चित्तदित्तको अन्य प्रवाहोंसे हटाकर एक मात्र परमात्माका ध्यान करते हैं। वेंही परमात्माको भलीभाँति साक्षात्कार करते हैं। अन्य नहीं ॥ ३१॥

> स सूर्यस्य रिशिभाः पीरं व्यत् तन्तुं तन्वानस्त्रिवतं यथां विदे। नर्यन्नृतस्यं प्रशिषो नवीयसीः पतिर्जनीनामुपं याति निष्कृतम् ॥ ३२ ॥

सः । सूर्येस्य । गुरेमऽभिः । परि । ब्युत् । तंतुं । तुन्वानः । त्रिऽवृतं । यथां । विदे । नयंत् ! ऋतस्यं । पृऽश्चिषंः । नवीं-यसीः । पतिः । जनीनां । उपं । याति । निःऽकृतं ॥ पद्रार्थः—स परमात्मा ( यथाविदे ) सत्यज्ञानिने ( त्रि-वृतं ) त्रिधा ब्रह्मचर्य्य ( तन्त्रानः ) विस्तारयन् ( तन्तुंपिर-व्यत ) सन्ततिरूपतन्तुं विस्तारयति ( सः ) अपि च सपरमात्मा (सृर्यस्य रिहमभिः) सृर्यिकरणैः प्रकाशयन् ( ऋतस्य प्रशिषः ) सत्यस्य प्रशंसा ( नवीयसीः ) यानित्यनूतनाऽस्ति तां ( नयन् ) प्राप्नुवन् ( जनीनां ) मानवानां ( निष्कृतं ) संस्कृतमन्तःकरणं ( उपयाति ) प्राप्नोति । ( पतिः ) स एव परमात्मा अस्य नि-खिलब्रह्माण्डस्येश्वरोऽस्ति ।

पदा्र्थि—गह परमात्मा ( यथाविदे ) यथार्थज्ञानीके लिये ( त्रिटतं ) ३-प्रकार के ब्रह्मचर्य्य को ( तन्वानः ) विस्तार करता हुआ ( तन्तुं परिच्यत ) सन्तित्रक्ष तन्तुका विस्तार करता है। ( सः ) और वह परमात्मा ( सूर्य्यस्य रिव्यतिः ) स्थ्यंकी किरणों द्वारा प्रकाश करता हुआ ( ऋतस्य प्रशिपः ) सचाई की प्रशंसा ( नवीयसीः ) जो कि नित्य सूतन है। उसको ( नयन ) प्राप्त कराता हुआ ( जनीनां ) मनुष्यों के ( निष्कृतं ) संस्कृत अन्तःकरणको ( उपयाति ) प्राप्त होता है। (पतिः) वहीं परमात्मा इस सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड का पति है।

भावार्थः — परमात्मा इस संसार में प्रथम मध्यम उत्तम३-प्रकारके ब्रह्मचर्य्य की मर्यादा को निर्माण करता है। उन कृतब्रह्मचर्य्य पुरुषों से ग्रुभसन्तिका प्रवाह संसार में प्रचलित होता है।। ३२॥

राजा सिन्धेनां पवते पतिर्दिव ऋतस्यं याति पृथिभिः कनिकदत् । सहस्रभारः परि पिच्यते हरिः प्रनानो वार्च जनयन्तुपीवसुः ॥ ३३ ॥ राजां । सिंधूनां । पुवते । पतिः । दिवः । ऋतस्यं । याति । पृथिऽभिः । किनकदत् । सहस्रेऽधारः । परि । सिच्यते । हरिः । पुनानः । वार्चं । जनयन् । उपेऽवसुः ॥

पदार्थः—(हरिः) परमात्मा ( पुनानः ) सर्व पवित्रयन् ( वाचं जनयन् ) वेदवाणीमुत्पादयन् किम्भृतः ( उपावसुः ) सर्वधनानामाधारः ( परिषिच्यते ) विद्वाङ्गिरुपास्यते ( सहस्रधारः ) सोऽनन्तशक्तिमान् अस्ति । अन्यच ( सिन्धूनां राजा ) स्यन्दनशीलिनिखिलपदार्थानां राजाऽस्ति । अपिच ( दिवःपतिः ) द्युलोकस्य पतिः ( ऋतस्य, पथिभिः ) सत्यमार्गः ( किनिकदत् ) शब्दायमानः परमात्मा ( याति ) निजभक्तान् गच्छति । तथा ( पवते ) तान् पवित्रयति ।

पद्रिध्—(हिरः) परमात्मा (पुनान )सव को पवित्र करता हुआ (वाचं जनयन्) वेदरूपी वाणी को उत्पन्न करता हुआ (उपायमुः) सव धनों का आधार (परिषिच्यते) विद्वानों द्वारा उपासना किया जाता है। (सहस्रगरः) वह अनन्तर्शक्तिमान् है। (सिन्यूनांराजा) और स्यन्दनशील सव पदार्थों का राजा है और (दिवः) द्युलोक का (पितः) पिते है। (ऋतस्य पिथिभः) सचाई की रास्तों से (किनिकदत्) वह शब्दायमान ब्रह्म (याति) अपने भक्तों की गित करना है। तथा (पवते । उनको पिवित्र करता है।

भावार्थ--परमात्मा अपनी वेट्रूपी वाणी को उत्पन्न करके सदा उपदेश करता है। परमात्मानुयायी पुरुपों को चाहिये कि उसकी आज्ञा-नुसार अपना जीवन बनावें ॥ ३३ ॥ पर्वमान् महाणों वि धांवास् मुरो न चित्रो अन्यंयानि पन्यंया । गुभस्तिपृतो नृभिरद्रिभिः सुतो महे वाजांय धन्यांय धन्वास ॥ ३४ ॥

पर्वमान । महिं । अर्णः । वि । धावासि । स्र्ःः । न । चित्रः । अन्ययानि । पन्यया । गर्भास्तऽपूतः । नृऽभिः । अदिऽभिः । सुतः । महे । वार्जाय । धन्याय । धन्यासि ॥

पदार्थः—( पत्रमान ) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! त्वं ( मह्यर्णः ) गतिस्वरूपोऽसि अपिच ( विधावासि ) स्वगत्या सर्वं गमयसि । ( सूरः, न ) सूर्य्यो यथा ( चित्रः ) अनेकवर्णविशिष्टान् ( अव्ययानि ) रक्षायुक्तपदार्थान् ( पव्यया ) स्वशक्त्या पवित्रयति एवं ( गमस्तिपृतः ) भवक्तेजाभिः पवमानाः भवदुपासका भवत उपासनां कुर्वन्ति । ( अद्रिभिर्नृभिः ) भवत्साक्षात्कारिकाभिश्चित्तवृत्तिभिः ( सुतः ) साक्षातकृत-स्त्वं ( महे, वाजाय ) महेश्वर्याय अन्यच ( धन्याय ) धनाय ( धन्वसि ) ऐश्वर्यप्रदो स्विस ।

पदार्थ--( पत्रमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ! आप (महार्णः ) गतिस्वरूपहो ( विधावसि ) अपनी गतिसे सबको गमन कराते हैं । (सूरः न ) जैसे सूर्य्य ( चित्रः ) नानावर्णविशिष्ट अव्ययानि ) रक्षायुक्तपदार्थोंको ( पव्यया ) अपनी शक्तिसे पवित्र

करते हैं। इसी प्रकार ( गभस्तिपूतः ) आपकी रोशनीसे पावित्र हुए आपके उपासक (अद्रिभिर्ज़भिः) आपको साक्षात्कार करनेवाली चित्तवृत्तियों द्वारा ( सुतः ) आपकी उपासना करते हैं ( नहे-वाजाय ) तव आप वडे ऐर्श्वयंके लिये और (धन्याय) धनके लिये (धन्वासे) एस्वर्यपद होते हैं।

भावार्थ- जिस प्रकार सूर्य्य अपनी किरणों द्वारा स्वाश्रित पदार्थों को प्रकाशित करना है। इसी प्रकार परमात्मा अपनी ब्राट्यशक्तिसे अपने भक्तोंका प्रकाशक है।। ३४॥

इप्तमूंजी पवमानाभ्यंषीस ख्येनो न वंसु कलशेषु सीदाप्ति । इन्द्राय मद्धा मद्यो मृद्धं सुतो दिवो विष्टुम्भ उपमो विचेक्षणः ॥ ३५ ॥ १८ ॥

इषं । उज्जै । प्वमान् । आभि । अर्षास् । स्येनः । न । वंस्रुं। कुलक्षेषु । सीदास् । इंद्रंय । मद्रां । मद्यः । मदेः । सुतः । दिवः । विष्टंमः । उपऽमः । विऽनक्षणः ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! त्वं (इषं ) ऐश्वर्यमपिच ( ऊर्ज ) बलं ( अभ्यषित ) ददाप्ति श्येनो, (न) यथा विद्युत् ( वंसु, कलशेषु ) निवासयोग्यस्थानेषु स्थिता भवति, तथैव ( सीदासि ) त्वं पवित्रेऽन्तःकरणे स्थिरो भवासि । (इन्द्राय ) कर्मयोगिने ( महा ) आनन्दकर्ता

( मद्यः ) आनन्दहेतुः ( मदः ) अपिचानन्दस्वरूपोऽसि ( सुतः ) स्वयंसिद्धः ( दिवो, विष्टम्भः ) द्युलोकस्याश्रयः अपरञ्च ( उपमः ) द्युलोकस्योपमायोग्यः किञ्च ( विचक्षणः ) सर्वोपरिप्रवक्ता असि ।

पदार्थ—(पवमान) हे सवको पवित्र करनेवाले परमात्मन् आप (इपं) ऐश्वर्य और (ऊर्ज) वलको ( अभ्यपिसि ) देते हैं। ( उपनो न) जिस प्रकार विजली ( वंसुकलकोपु ) निवास योग्य स्थानोंमें स्थिर होती हैं। इसी प्रकार (सीदासि ) आप पवित्र अन्तःकरणोंमें स्थिर होते हैं। (इन्द्राय) आप कर्म्पयोगीके लिये ( मद्वा ) आनन्द करनेवाले ( मद्यः ) और आनन्दके हेतु हैं। (मदः ) स्वयं आनन्दस्वरूप हैं। ( मुतः ) स्वयं सिद्ध हैं। (दिवो विष्टम्भः) द्युलोकको आधार हैं। (उपमः) और युलोककी उपमावाले हैं। (विचक्षणः ) सर्वोपिरमवक्ता हैं।

भावार्थ—परमात्मा युभ्वादि त्योकोंका आधार है । और उसी के आधार में चराचर छाष्टिकी स्थिति है । और वेदादि विद्याओंका प्रवक्ता होनेसे वह सर्वोपिरि विचक्षण है ॥ ३५ ॥

> सप्त स्वसारो अभि मातरः शिशुं नवं जज्ञानं जेन्यं विषश्चितम् । अपाङ्गन्यवं दिव्यं नृचक्षसं सोमं विश्वस्य स्वनस्य राजसे ॥ ३६॥

सप्त । स्वसारः । अभि । मातरः । शिशुं । नवं । जज्ञानं ।

जेन्यै । विषःऽचितै । अषां । गृंधर्वै । दिव्यं । नृऽचर्ससं । सोमं । विश्वस्य । भुवनस्य । राजसे ॥

पदार्थः—( सप्तस्वसारः ) ज्ञानेन्द्रियाणा सप्तिच्छिद्रैः गामिन्य इन्द्रियाणां सप्तवृत्त्वयः ( अभिमातरः ) याःज्ञानयोग्यपदार्थप्रमाणितं कुर्वन्ति ताः ( शिशुं ) मर्वोपाम्यपरमात्मानं ( नवं )
नित्यनृतनं पुनः किम्भूतं ( यज्ञानं ) स्फुटं किञ्च । ( जेन्यं )
सर्वजेतारं पुनः ( विपश्चितं ) सर्वोपिर विज्ञानिनमेवम्भृतं तं
विषयं कुर्वन्ति । अपिच परमात्मा ( अपां ) जलानां अपिच
( गन्धर्व ) पृथिच्या धारणकर्ता अस्ति । ( दिच्यं ) प्रकाश
मानः अपिच ( नृचक्षसं ) सर्वोन्तर्योभ्यस्ति । ( सोमं )
सर्वोत्पादकद्रचास्ति । तं (विश्वस्य, भुवनस्य राजसे) अखिलसुव
नानां ज्ञानाय विद्वांस उपसेवन्ते ।

पद्र्थि—(सप्त स्वसारः ) ज्ञानेन्द्रियोंके सप्त छिट्रोंसे गित करने-वाली इन्द्रियोंकी ७ द्वित्तयें (अभिमातरः) जो ज्ञान योग्य पदार्थको प्रमा-णित करती हैं। वे (शिछं) सर्वोपास्यपरमात्माको (नवं) जो नित्य नृतन है। (यज्ञानं) ओर स्फुट है (जेन्यं) सबका जेता (विपश्चितं) और सबसे बड़ा विज्ञानी है। उसको विषय करती हैं। जो परमात्मा (अपां) जन्नोंका (गन्धर्वं) और प्रथिवीका धारण करनेवाला है। (दिच्यं) दिच्य है। (नृचक्षसं) सर्वान्तर्थ्यामी है (सोमं) सर्वोत्पादक है। उसकी (विश्वस्य भुवनस्य राजसे) सम्पूर्ण भुवनोंके ज्ञानके लिये विद्यान लोग उपासना करते हैं।

भावार्थ--परमात्माका ध्यान इसिलये कियाजाना है कि पर-मात्मा अपहतपाप्मादि गुणोंको देकर उपासकको भी दिन्य दृष्टि दे । तािक उपासक लोक लोकान्तरोंके ज्ञानको उपलब्ध कर सके।इसीअभिप्रायते योग-में लिखा है कि 'धुवनज्ञानं मूर्व्य सययाद' परमालामें चित्तवृत्तिका निरोध करनेस लोकलोकान्तरोंका ज्ञान द्वेता है ॥ ३६ ॥

> र्ड्शान इमा भुवनानि वीयसे युजान इन्दो हस्तिः सुपूर्ण्यः । तास्ते क्षरन्तु मधुमदघृतं पय-स्तवं बते सोम तिष्ठन्तु कृष्टर्यः ॥ ३७ ॥

ईशानः । इमा । भुवनानि । वि । ईयसे । युजानः । इंदी-इति । हरितः । सुऽपण्यैः । ताः । ते । सुरंतु । मधुऽमत् । यृतं । पर्यः । तर्व । बृते । सोम् । तिष्ठतु । ऋष्टर्यः ।

पद्र्थिः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! (ईशानः) त्वमीश्वरोऽसि । (इमा, भुवनानि ) इमान्यखिलानि भुवनानि (वीयसे ) चालयसि।(हारेतः) हरणशीलशक्तयः (सुपर्ण्यः) याश्चेतनास्सन्ति ताः योजयसि।(ताः) पूर्वोक्ताः (ते) तव शक्तयः (मधुमद्दघृतं) मधुरप्रेम मह्यं (क्षरन्तु) परिवाहयन्तु। अपिच (पयः) दुग्धादिस्निग्धपदार्थान् दद्तु। (सोम) हे परमात्मन् ! (तव वते) तव नियमे (कृष्ट्यः) सर्वे मानवाः (तिष्ठन्तु) स्थिता भवन्तु।

 $q_{\mathbf{q}}(\hat{\mathbf{q}}_{+++})$  हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! (ईशानः ) आप ईश्वर हैं । (इमा भुवनानि ) इन सब भुवनोंको (बीयसे ) चलाते हैं ।

( हरितः ) हरणशीलशक्तियें ( सुपर्ण्यः ) जो चेतन हैं । उनको ( युजान ) नियुक्त करते हैं । ( ताः ) रे ( ते ) तुम्हारी शक्तियें ( मधुमदृष्टृतं ) मीटा प्रेम हमारे लिये ( क्षर्न्तु ) वहाये । ( पयः ) और दुग्ध्यप्दि स्निग्ध पशार्थी कः प्रदान करें । ( सोम ) हे पर्मात्मन्त्र ! ( तव वते ) तुम्हारे नियममें ( कृष्ट्यः ) सव मनष्य ( तिग्रन्तु ) स्थिर रहे ।

भादार्थ—इस मन्त्रमें परमात्माके नियममें स्थिर रहनेका वर्णन है जैना कि (अर्गन प्रतपते वर्त चारिष्यामि) इत्यादि मन्त्रोंमें व्रतकी प्रार्थना है यहां भी परमात्माके नियमरूपव्रतके परिपालनकी प्रार्थना है।

> त्वं नृवक्षां असि सोम विश्वतः पर्वमान दृषम् ता वि घावासि । स नः पवस्व वसुमुद्धिरंण्यवद्धयं भ्याम भुवनेषु जीवसे ॥ ३८॥

त्वं । नृऽचक्षाः । असि । सोम । विश्वतः । पर्वमान । वृष्म । ता । वि । धाविम । सः । नः । पवस्व । वसुंऽवत् । हिरण्य ऽवत् । वयं । स्याम । भुवनेषु । जीवेर्स ॥

पदार्थः—( सोम ) हेपरमात्मन् ! ( त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं ( नृनक्षाः, असि ) मानवेभ्यः कर्म्भणां पृथक् २ फलं ददासि । अभिच (पवमान) हेपरमात्मन् ( विश्वतः ) सर्वतः ( वृषभ ) अनन्तशक्तियुक्तोऽसि । ( ता, विधावसि ) ताभिः शक्तिभि-स्त्वंमां परिशोधय ( सः ) तच्छक्तियुक्तस्त्वं [ नः ] अस्मान् (पवस्व) पवित्रय ( वसुमत् ) ऐश्वर्य्यवान् ( हिरण्यवत् ) स-प्रकाशोऽसि । ( वयं ) वयं ( भुवनेषु ) अस्मिन् संसारे (जीवसे) जीवनाय ( स्याम ) उक्तैश्वर्ययुक्ता भवाम ।

पद्धि——( सोम ) हे परमात्मन् । ( त्वं ) तुम ( तृचक्षाः असि ) मनुष्योंके कम्बाँकं भिन्न २ फल देनेवाले हो और (पत्रमान ) हे पवित्र करनेवाले (विक्वनः) सब प्रकारसे (हप्प ) हे अनल्तक्षक्तियुक्त परमात्मन् (ता विधावसि) उन शक्तियोंसे आप हमको छुद्ध करें (सः) उक्तशक्तियुक्त आप ( नः ) हमको (पत्रस्व ) पवित्र करें । आप ( वसुंमन् ) एर्लारुर्यवाले और । (हिरण्यवन् ) प्रकाशवाले हैं । (वयं ) हम ( सुवनेषु ) इस ससारमें ( जीवसे ) जीनेके लिये ( स्याम ) उक्त ऐश्चर्ययुक्त हों ।

भावार्थ—इस मन्त्रमें परमात्माको कर्मोकें साक्षीरूपसे वर्णन किया है।

> गोवित्पर्वस्य वसुविद्धिरण्य-विद्वेतोषाईन्दो भुवनेष्वर्पितः । त्वं सुवीरोआस सोमविश्ववित्तं त्वा विष्ठा उपं गिरेम आसते ॥ ३९ ॥

गोऽवित्। प्वस्व ।वसुऽवित्। हिरण्य-ऽवित्। रेतः घाः । इंदो इति । सुर्वनेषु । अपितः । त्वं । सुऽवीरः । असि । सोम् । विश्वऽ-वित् । तं । त्वा । विपाः । उपं । गिरा । इमे । आसते

पदार्थः—(इन्दो)हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन्! [गोवित्] त्वं विज्ञान्यसि । ज्ञानेन मां (पवस्व) पवित्रय । (वसुवित्) ऐश्वर्यसम्पन्नोऽसि । ऐश्वर्येण मां पवित्रय । (हिरण्यवित् ) प्रकाशस्वरूपेऽसि प्रकाशेन मां पवित्रय । (रेतोधाः ) त्वं प्रजाया बीजरूपसामर्थ्यं दधासि । अन्यच्य ( भुवनेषु, अर्पितः ) निष्वरूजगित ज्यातोऽसि । (त्वं ) प्र्योक्तरत्वं (सुवीरोऽसि ) रावींपरि बल्युक्तोऽसि । (सोम ) हे सर्वीरपादक ! (विश्वावित् ) सर्वज्ञाताचामि। (तं त्वां ) पृथींक्तं त्वां (विप्राः ) विद्वांसः (उपिरोरेम ) उपामीनाः (आसते ) तिष्ठन्ति ।

पद्र्थि:—( उन्दो ) हे पकाशस्वरूपपर्मात्मन् ! ( गोवित ) आप विज्ञानी हैं । ज्ञान से ( पवस्व ) हमको पवित्र करें ! ( वसुनित ) ऐश्वर्यसे सम्पन्न हैं ऐश्वर्यसे हमको पवित्र करें । ( हिरण्यवित ) प्रकाशस्वरूप हैं प्रकाशसे हमको पवित्र करें ) । रेतोशाः ) आप प्रजाके वीजस्वरूप सामर्थ्यको धारण करनेवाले हैं । ( भृवनेषु अपितः ) और सव संसारमें व्याप्त हैं । ( त्वं ) तुम ( सुवीरोऽसि ) सर्वापिर वलयुक्त हो । ( सोम ) सर्वोत्पादक हो ( विश्ववित् ) सर्वज्ञाता हो । ( तं त्वां ) उक्तगुणयुक्त आपको ( विमाः ) विद्वान्छोग ( उपिगरेम ) उपासना करने हुए ( आसते ) स्थित होते हैं ।

भावार्थः — इस मन्त्रमें परमात्माको ज्ञान, प्रकाश और किया इत्यादि अनन्तगुणोंके आधाररूपसे वर्णन किया है, कि इसी आशयको लेकर (स्वाभाविकी ज्ञान वल किया) इत्यादि उपनिपद्राक्योंमें परमात्माको ज्ञान वल किया का आधार वर्णन किया है।

> उन्मध्वं किर्मिननां अतिष्ठिपद्यो वसानो महिषो वि गहित । राजां पवित्रेरथो वाजमार्ठ-हत्सहस्रंभृष्टिर्जयति श्रवो बृहत् ॥ ४० ॥ १९

उत् । मध्वंः। ऊर्मिः। वननाः। अतिस्थिपत् । अपः। वसानः । महिषः । वि । गाहते । राजां । पवित्रेऽरथः । वाजं । आ । अरुहत् । सहस्रुऽभृष्टिः । जयित् । श्रवंः । बृहत् ।

पदार्थ — ( मध्यः ) मधुरां ( ऊमिर्वननाः ) तरङ्गवतीं वेदवाणीं ( उदीतिष्ठिपत् ) त्वमाश्रयसि । तथा ( राजा ) त्वं सर्वप्रकाशकः (पवित्ररथः) पवित्रगतिमाँश्चासि । तथा (वाजमारुहत) एश्वर्यशक्तिमाश्रयसि । अपिच ( सहस्रभृष्टिः ) अनन्तशक्तिभिरस्य संसारस्य पालनं करोषि । तथा (वृहच्छ्रवः) महाशक्तिमानसि । अपरञ्च ( जयीत ) सर्वोत्कृष्टत्वेन वर्तसे ! उक्तगुणसम्पन्नस्त्वा ( अपो वसानः ) कर्मयोगी ( महिषः ) महापुरुष ( विगाहते ) साक्षात्करोति ।

पद्धि— (मध्यः ) मीठी (ऊर्मिर्वननाः ) लहरोंवाली वेदवाणी (उदितिष्ठिपत् ) तुम आश्रय किये हो । तथा (राजा ) तुम सवको मकाश देनेवाले हो । और (पिवत्रस्थः ) आप पित्रश्रातिवाले हैं । तथा (वाजमारुद्दत् ) ऐर्व्यरूष्णिशक्तिको आश्रय किये हुए हो । और (सहस्रशृष्टिः ) अनन्तशक्तियोंसे इस संसारको पालन करनेवाल हो । तथा (बृहच्छूवः ) वेडेयशवाले हो । और (जयित) सर्वोत्कृष्टतासे वर्तमान हो । उक्तगुणसम्पन्न आपको (अपोवसानः ) कर्म्मयोगी (मिह्नपः) महापुरुष (विगाद्दते ) साक्षात्कार करता है ।

भावार्थ---मिहपशन्दके अर्थ यहां महापुरुषके हैं । मिहप इति महन्नामसु पठितम् । नि० अ० । ३ । खं० १३ ॥ मिहप यह निरुक्तमें महत्वका वाचक है महापुरुष यहां कर्मयोगी और ज्ञानयोगीको माना है उक्त पुरुपोंमें महत्व परमात्माके सद्गुणोंके धारण करनेसे आता है इसीलिये इनको महापुरुष कहा है।

> स भन्दना उदियति प्रजावती विश्वायुर्विश्वाः सुभग अहर्दिवि । ब्रह्म प्रजावद्वयिमश्वयस्ययं पीत ईन्द्विन्द्रमुस्भभ्यं याचतात् ॥ ४१ ॥

सः । भंदनाः । उत् । इयार्ति । प्रजाऽवतीः । विश्वऽआयुः । विश्वाः । सुऽभराः । अहंःऽदिवि । ब्रह्मं । प्रजाऽवत् । र्ये । अश्वंऽपस्त्यं । पीतः । इंदो इति । इंद्रै । अस्मभ्यं। याचतात्॥

पदार्थ--( सः ) पूर्वोक्तः कर्ममयोगी ( भन्दनाः ) वन्दनां ( उदियर्ति ) करोति । या वन्दना ( अहदिर्वि ) सन्ततं ( प्रजावतीः ) शुभप्रजादायिका तथा ( विश्वायुः ) आखिलायु-र्दायिका । अपरञ्च ( विश्वाः ) सर्वप्रकारायाः ( सुभराः ) पूर्तेःकारिका चास्ति । ( ब्रह्म ) वेदः ( प्रजावत ) यः सदुपदेशैः शुभप्रजाः अपिच ( र्रायं ) धनं ( अश्व, पस्त्यं ) अन्यगतिश्चालपदार्थाश्च ददाति । ( पीतः ) सततनृप्तस्त्वं ( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्रस्त्रपपरमात्मन् ! ( इन्द्रं ) कर्म्ययोगिनं तथा ( अस्मम्यं ) महां उक्तैश्वर्यं ( याचतात ) देहि ।

पदार्थ-— (सः ) पूर्वोक्तकर्मयोगी (भन्दनाः ) वन्दना (बदियर्ति ) करता है जो वन्दना (अहर्दिवि ) सर्वदा (भजावतीः ) छन-

प्रजाको देनेवाली है तथा (विश्वायुः) सम्पूर्णआयुको देनेवाली है। और (विश्वाः) सव प्रकारकी (सुभराः) पूर्तियोंकी करनेवाली है। (ब्रह्म) वेद (प्रजावत्) जो सद्पदेशद्वारा ग्रुभपजाओंको देने वाला है और (र्रायं) धन और (अञ्वपस्त्यं) अन्य गतिशीलपदार्थोंको देनेवाला है। (पातः) नित्यतृष्त (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मत्। आप (इन्द्रं) कर्मयोगीको तथा (अस्मभ्यं) इमारे लिये उक्तऐश्वर्य (याचतात) दें।

भावार्थ--इस मन्त्र में एंड्बर्ट्य की पार्थना करते हुए वेदोंके सद्पदेशरूपी महत्व का वर्णन किया है।

> सो अथे अह्नां हरिहंयतो पदः प्र चेतसा चेतयते अनु द्युभिः। द्वा जनां यातयन्त्रन्तर्रायते नरा च शंसं दैव्यं च धुर्तरिं॥ ४२॥

सः । अग्रे । अहां । हरिः । हर्यतः । मदः । प्र । चेतंसा चेत्यते । अर्नु । बुऽभिः । द्वा । जनां । यातयन् । अंतः । ईयते । नराशंसं । च । दैव्ये । च । वर्तरि ॥

पदार्थः — (सः सोमः) उक्तगुणसम्पन्नपरमात्मा (अह्ना-मग्रे) अस्मादहर्दिवात्प्राक् (हर्यतो हिरः) हारकशक्तीना हरणकारकः। (मदः) आनन्दस्वरूपः (अनुद्युभिः) द्युभ्यादि लोकानां (चेतसा) निज चैतन्यरूपशक्त्या (प्रचेतयते) गति-शीलकारकश्चासीत्। (हाजना) कम्मयोगिनां ज्ञानयोगिनाञ्च ( यातयन् ) बेदविधिना प्रेरणां कृत्वा ( अन्तरीयते ) अस्य द्युलोकस्यापिच। पृथिवीलोकस्य मध्ये गतिशीलोऽस्ति। ( च ) पुनः ( नरा ) उक्तपुरुपद्धयं ( शंसं ) प्रशंसनीय ( दैव्यं ) दिव्यं च ( धर्निरि ) धारणविषये सर्वोपोरं निर्ममे ।

पद्र्धि—(सः सोमः) उक्तगुणसम्पत्नपरमात्मा (अह्नामेष्र) इस दिनरातसे पहले (र्घतोडिंगः) इरण करनेवाली शक्तियोंका हरण करनेवाला था । (मदः ) आनन्दस्वरूप था । और (अनुद्धिभः) गुभ्वादिकोकोंको (चेतसा) अपनी चेतन्यक्तपशक्तिस (प्रचेतयते) मित्रील करनेवाला था (द्वाजना) कर्मयांगी और ज्ञानयोगी दोनों पुरुषोंको (यातयन्) वेदिविधिसे मेरणा करके (अन्तरीयते) इस दुलोक और प्रथिवीलोककं मध्यमें गितिशील है (च) और (नरा) उक्त दोनों पुरुषोंको (शंसं) मशंसनीय (दैव्यं) दिव्य (च) और (धर्तिर) धारणाविषयमें सर्वोपार बनाता है।।

भावार्थ—वह परमात्मा इस प्रकृतिकी नानाविध्यक्षिक्तयोंको संयोजन करता हुआ कर्मयोगी और ज्ञानयोगी दोनों प्रकारके पुरुपोंको पर्शसनीय बनाता है।

अञ्जते व्यंञ्जते समञ्जते कतुं रिहन्ति मधुनाभ्यंञ्जते । सिन्धीरुच्छ्वासे प्तयंन्तमुक्षणं हिरण्यपादाः पशुमांसु गृभ्णते ॥ ४३ ॥

अंजते। वि । अंजते। सं। अंजते। कर्षुं। रिहाति ।

मधुना । अभि । अजिते । सिंधोः । उत्त्रश्वासे । पृतयंतं । उक्षणं । हिल्यऽपावाः । पशुं । आसु । गृभ्णते ॥

पदार्थः—( अञ्जते ) उक्तपरमात्मा निजज्ञानेन गतिहेतुरापेच ( व्यञ्जते ) पूर्वकृतकम्मीभः जीवानां विविध-जन्मना कारणं तथा ( समञ्जते ) स्वयं न्यायशीलो भूत्वा गमनहेतुश्रास्ति । अतः सम्यग्गतिकारकः ( ऋतुं ) यज्ञरूपञ्च परमात्मानं ( रिहन्ति ) उपासका गृह्णन्ति । यः परमात्मा ( मधुना ) निजानन्देन ( अभ्यञ्जते ) सर्वत्र प्रकटोऽस्ति । अन्यच ( सिन्धोरुच्छ्वासे ) यः सिन्धोरुचतरङ्गेषु ( पतयन्तं ) पतितः ( उक्षणं ) अपिच बलस्वरूपः ( हिरण्यपावाः ) सद्सादिवेकी ( पशुं ) अन्यच यो ज्ञानदृष्ट्या पश्यित, तमुक्तपुरुषं परमात्मा ( आसु ) निजार्द्रभावेन अर्थात् कृपादृष्ट्या (गृभ्णते) गृह्णाति ।

पदार्थः—(अञ्चते) उक्त परमात्मा अपने ज्ञान द्वारा गतिका हेतु है। और (ध्यञ्जते) पूर्वकृत कर्मोंके द्वारा जीवोंके विविध प्रकारके जन्मोंका हेतु हैं। तथा (समञ्जते) स्वयं न्यायशील होकर गतिका हेतु हैं इसलियं सम्यग्गति करानेवाला कथन कियागया। और (क्रतुं) यज्ञरूप-परमात्माका (रिहन्ति) उपासकलोग ग्रहण करते हैं। जो परमात्मा (मधुना) अपने आनन्दसे (अभ्यञ्जते) सर्वत्र प्रगट है। और (सिन्धेक्त ज्ञ्चासे) जो सिन्धुकी उच्च लहरोंमें (पत्यन्तं) गिरा हुआ मनुष्य है (उक्षणं) और वलस्वरूप है (हिरण्यपावाः) और सदसद्विवेकी है और (पशुं) जो ज्ञानदृष्टिसे देखता है "पशुः पत्र्यतेरित्न निरुक्तम्" । १६

उक्त पुरुषको परमात्मा (आसु) अपने आईभावसे अर्थात् कृपादृष्टिसे (गृभ्णते) ग्रहण करता है।

भावार्थ---परमात्मा पतितोद्धारक है जो पुरुष अपने मन्द्कर्गोंसे गिरकर भी उद्योगी बना रहता है. परमात्मा उसका अवश्यभेव उद्धार करता है।

> विषश्चिते पर्वमानाय गायत मही न धारात्यन्यों अधीते । अहिर्नजूर्णामिते सपीत् त्वत्र-मत्यो न कीळेन्नसरदृषा हिरंः॥ ४४॥

विषः ऽचिते । पर्वमानाय । गायत । मही । न । धारां । अति । अधि । अर्षात । अहिं । न । जूर्णा । अति । सर्पति । स्वचै । अत्यं । न । क्रीळेन । असरत् । वृषां । हरिं ॥

पदार्थः — हे ज्ञानिपुरुषाः ! (विपश्चिते ) सर्वज्ञपरमात्मने (पवमानाय ) यः सर्वपावकोस्ति । तस्मै त्वं (गायत )
गानंकुरुत यः (धारा, न )धारेव (मही )महत् (अत्यन्धः)
ऐश्चर्य (अर्षति ) ददाति । यदिभज्ञाय पुरुषः (अहिः )सर्पस्य
(जूर्णा, त्वचं, न ) जीर्णत्वचइव (अतिसर्पति )पिरत्यज्य
गच्छति । (अत्योन )विद्यदिव (क्रीळन् )क्रीडन् (असरत् )सर्वत्र गतिशीलो भवति । अपि च (वृषा ) सर्वान्
कामान् वर्षति (हरिः )तथा सर्वाविपत्तीईरित ।

पद्धि—हे ज्ञानीपुरुषे ! (विपश्चिते ) सर्वज्ञपरमात्माके (पव-मानाय ) जो सबको पांवेत्र करनेवाला है, उसके लिये आप (गायत ) गान करें जो (धारा न )धाराके समान (पद्यी ) बड़े (अत्यन्धः ) पेरुवर्यको (अपीत ) देनेवाला हैं । जिसको जानकर पुरुष (अहिः ) सांपकी (जूणी त्वचं न )जीर्णत्वचाके समान (अतिसपीत ) त्याग कर गमन करता है (अत्योन )विद्युतके समान (क्रीलन्) कीडा करना हुआ (असरत ) सर्वत्र गतिशील होता है । और (हपा ) सब कामनाओंकी हिष्ट करना है (हिरः ) तथा सब विपत्तियोंको हरलेता है ।

भावार्थ इस मन्त्रमें परमात्माकी उपासना का कथन कियान्या है कि, हे उपासकलागो तुम उस सर्वज्ञपुरूपकी उपासना करो जो सर्वापिर विज्ञानी ओर पातिताद्धारक है इस मन्त्रमें विपश्चित, शब्द परमात्माके लिये आया है और पहिलेपहिल (विपश्चित्) शब्द मेथावीके लिये वेदमें ही आया है इसीका अनुकरण आधुनिक कोपोंमें भी कियाग्या है।

अग्रेगो राजाप्यस्तविष्यते विमानो अहां भुवनिष्वार्पितः । हर्ष्ट्वितस्तुः सुदृशीको अर्णवो ज्योतीर्रथः पवते राय ओक्संः ॥ ४५ ॥ २०

अश्रेऽगः । राजां । अप्यः । तृविष्यते । विऽमानः । अन्हां । भुवंनेषु । अपितः । हिरः । घृतऽस्द्धः । सुऽहशीकः । अर्णवः । ज्योतिःऽरंथः । पवते । राये । ओक्यंः ॥ पदार्थः— यः परमात्मा [अग्रेगः] सर्वाग्रगामी तथा [राजा]

सर्वस्य पतिः (अप्यः) सर्वगतरचारित। (तविष्यते) स स्तूयते (अह्रोविमानः) अपिच सूर्य्यचन्द्रादीनां निर्माता, (भुवनेषु, अपितः) सर्वलोकेषु स्थिरः (हरिः) हरणशीलः, तथा (घृत-स्तुः) प्रेमाभिलाषी, तथा (सुदृशीकः) सुन्दरः, अपिच (अर्णवः) सुखसमुद्रः, (अपरञ्च (ज्योतीरथः) (ज्योतिस्वरूपः (ओक्यः) सर्वस्य निवासस्थानञ्चारित । स परमात्मा (राय) पृदेवय्यीय (पवते) मां पवित्रयतु॥

पद्धि— जो परमात्मा ( अग्रेगः ) सबसे पहले गति करनेवाला है, तथा ( राजा ) सबका स्वामी है और ( अप्यः ) सर्वगत है (तिविष्यते ) वह स्तुति किया जाता है । ( अद्गेविमानः ) सूर्यचन्द्रमादिकोंका निर्माता है ( अुवनेष्वर्षितः ) सबलोकोंमें स्थिर है ओर ( हरिः ) हरणशील है तथा ( घृतस्तुः ) प्रेमको चाहनेवाला है,तथा ( सुद्दशीकः ) सुन्दर है । ( अर्णवः ) सुर्खोका समुद्र हैं ( ज्योतीरथः ) ज्योतिःस्वरूप है । ओर ( ओक्यः ) सवका निवासस्थान है वह परमात्मा ( राये ) ऐश्वर्यके लिये ( पवते ) हमें पवित्र करे ।

भावार्थ—इस मन्त्रमें परमात्माको सर्वाधिकरणरूपसे वर्णन किया है, जैसा कि व्यस्मिन्विश्वानि भुवनानि तस्थुः) ऋ०।१०।१२।६। में यही वर्णन किया है कि सर्व लोकालोकान्तर उसीमें निवास करते हैं।

> असंर्जि स्कम्भो दिव उद्यंतो मदः परि त्रिधातुर्भुवंनान्यर्शति । अंशुं रिहन्ति मृतयः पनि<sup>१</sup>नतं गिरा यदि निर्णिजमृग्मिणो ययुः ॥ ४६ ॥

असर्जि । स्कंभः । दिवः । उत्ऽयेतः । मर्दः । परि । त्रिऽ-धार्तः । भ्रुवंनानि । अपैति । अंशुं । रिहंति । मृतयः । पनि-प्नतं । गिरा । यदि । निःऽनिर्जं । ऋग्निणः । युषुः ।

पदार्थः — यः परमात्मा ( दिवस्कम्भः ) द्युलोकस्याधारः अपि च ( विधातुर्भुवनानि ) प्रकृतेस्त्रयाणां गुणानां कार्य्यभूतो यो लोकस्तं ( पर्य्यपिति ) चालयित अपरञ्च ( मदः ) आनन्दस्वरूपस्तथा (उद्यतः) स्वसत्तया सदैव जीवितः जागरितश्चास्ति । ( असर्जि ) तेनेमानि लोकलोकान्तराणि विरचितानि । ( अंशुं ) तं गतिशीलं परमात्मानं ( मतयः ) बुद्धिमन्तः ( गिरा ) वेदवाण्या ( रिहन्ति ) साक्षात्कुर्वन्ति । कदा ? ( यदि ) यदा ( पनिप्नतं ) शब्दायमानं ( निर्निजं ) अमुं शुद्धस्वस्तं ( ऋग्मिणः ) स्तोतारस्तुत्या ( ययुः ) प्राप्नुवन्ति ।

पद्रार्थ — जो परमात्मा (दिवःस्कम्भः) द्युलोकका आधार है और विधातुर्भुवनानि ) मक्तिके तीनों गुणोंके कार्य जो लोक हैं उनको (पर्यपिति) चलानेवाला है। और (मदः) आनन्दस्वरूप है तथा (उद्यतः) अपनी सत्तासे सदेव जीवित जागृत है (असिर्ज ) उसने इन लोकलोकान्तरोंको रचा। (अशुं) उस गतिशील (पनिष्नतं) शब्दा-यमान परमात्माको (मतयः) बुद्धिमान् (गिरा) वेदवाणी द्यारा (रिहन्ति) साक्षात्कार करते हैं। कव २ (यदि) जव २ (निर्णिजं) उस शुद्ध-स्वरूपको (ऋग्मिणः) स्तोता लोग स्तुति द्वारा (ययुः) प्राप्त होते हैं।

भावार्थ--जब उपासक छुद्धभावसे उसका स्तवन करता है तो उसकी प्राप्ति अवश्यमेव होती है। प्र ते धारा अत्यण्वानि मेष्यः पुनानस्य संयती यन्ति रहेयः । यहोभिरिन्दो चम्बीः समुज्यस् आ सुवानः सीम कलशेषु सीदसि ॥४७॥

प्र । ते । घाराः । अति । अण्वानि । मेष्यः । पुनानस्य । संऽयतः । यंति । रहंयः । यत् । गोभिः । इंदो इति । चम्वोः । संऽअज्यसे । आ । सुवानः । सोम् । कुळशेषु । सीद्सि ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! (यद) यदा त्वं (गोभि:) ज्ञानिभिः (चम्वोः) सेनासम्बन्धे (समज्यसे) उपसेन्यसे तदा त्वं (आसुवानः) सर्वव्यापकः (सोम) हे शान्तस्वभावपरमात्मन् ! (कलशेषु) उपासकानामन्तःकरणेषु (सीदिस) विराजसे अपिच (ते धाराः) तवप्रेमधाराः (अत्यण्वानि) याः सूक्ष्माः सन्ति । (संयतः) संयमिनं पुरुषं (पुनानस्य) यः सदुपदेशैः सर्वपावकोऽस्ति । तं (यन्ति) प्राप्नुवन्ति । याः प्रेमधाराः (रहयः) गतिशिलास्सन्ति ।

पदार्थ—(इन्दो) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन ! (यद) जब आप (गोभिः) ज्ञानीपुरुषोंद्वारा (चम्बोः) आध्यात्मिकवृत्तियोंकी सेना- के सम्बन्धमें (समज्यसे) उपासना कियेजाते हो तब आप (आसुवानः)। सर्वव्यापक (सोम) हे शान्तिस्वरूप परमात्मन् ! (कळशेपु) उपासकोंके अन्तः- करणोंमें (सीदसि) विराजमान होते हो। और (ते धाराः) तुम्हारी मेम की धारायें (अत्यण्वानि) जो सूक्ष्महैं (संयतः) संयमीपुरुषको (पुनानस्य)

जो सदुपदेशद्वारा सबको पावित्र करनेवाला है उसको (यन्ति) माप्त होती हैं जो त्रेमधारायें ( रहयः ) गतिशील हैं ॥

भावार्थ——जब उपासक वाह्यवृत्तियोंका निरोध करके अन्तर्भुख होकर परमात्माका ध्यान करता है तो वह परमात्माकेसाक्षात्कारको अवझ्य-मेव प्राप्त होता है।

> पर्वस्व सोम ऋतुविन्नं जुक्थ्योऽव्यो वारे पीरं धाव मर्च प्रियम् । जुहि विश्वांत्रक्षसं इन्दो अत्रिणों बृहद्वंदेम विद्यें सुवीरांः ॥ ४८ ॥ २१ ॥

पर्वस्व । सोम् । ऋतुऽवित् । नः । उक्थ्यः । अब्यः । वारे । पीरे । मर्षु । प्रियं । जिहि । विश्वान् । रक्षसः । इंदोइति । अत्रिर्णः । बृहत् । वदेम । विदये । सुऽवीराः ॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन् ! त्वं (क्रतावित्) कर्म्मणा वेत्ताऽसि । (नः) अस्मान् (पवस्व) पवित्रय । (उक्थ्यः) त्वं सर्वासामुपासनानामाधाराऽसि । आपिच (अव्यः) रक्षकः । तथा (वारे) वरणीये पुरुषे (प्रियं, मधु) प्रियानन्दं (पिरिधाव) परिदेहि । (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! त्वं (आत्रिणो, विश्वान् रक्षसः) सर्वाणि हिंसकरक्षांसि (जिहे) हिंसय । (सुवीराः) सुसन्तितमन्तो वयम् (विदथे) महत्सु यज्ञेषु (बृहद्ददेम) भवतः स्तुर्ति कुर्य्याम ॥

पद्रार्थ—(सोम) हे परमात्मन्! आप (ऋतुवित्) कर्मोंके वेत्ता हैं (नः) हमको आप (पवस्व) पित्र करें। (उक्थ्यः) आप सर्वी-पासनाओं के आधार हैं। और (अन्यः) रक्षक हैं। तथा (वारे) वरणीय-पुरूषमें (प्रियं मधु) प्यारे आनन्दको (परिधाव) दें। (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप! (अत्रिणो विञ्वान् रक्षसः) सम्पूर्ण हिंसक राक्षसोंको आप (जिहे) मारें (सुवीराः) सुन्दरसन्तानवाले हम (विद्थे) बड़े बड़े यहों में (बृहद्देम) आपकी अत्यन्त स्तुति करें॥

भावार्थ—इस मन्त्रमें राक्षसोंसे तात्पर्य्य यज्ञविष्टनकारी दुष्टाचा-रियोंसे हे क्योंकि (रक्षन्ति येभ्यस्ते राक्षसाः) जिनसे रक्षा कीजाय उनका नाम यहां राक्षस है, तात्पर्य्य यह कि सब विष्टनोंसे बचाकर परमात्मा हमारे यज्ञोंकी पूर्ति करें ॥

> इति षडशीतितमं सुक्तमेकिर्विशो वर्गञ्च समाप्तः ॥ यह ८६ वाँ सुक्त और २१ वाँ वर्ग समाप्त हुआ ॥-

अथ नवर्चस्य सप्ताशीतितमस्य सूक्तस्य-

१-९ उज्ञना ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ निचृत्त्रिष्टुप्।३पादिनचित्त्रिष्टुप्।४,८ विराट् त्रिष्टुप्। ५-७, ९ त्रिष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

अस्मिन् सूक्ते ऋषिविप्रादिनामभिः परमारमैववर्ण्यते-

इस सूक्तमें ऋषिविपादिनामोंसे परमात्माकाही वर्णन है-

प्रतु द्रंव पीर कोशं नि पीर्द नृभिः पुनानो अभि वार्जमर्प । अश्वं न त्वां वाजिनं मुर्जयन्तोऽ-च्छां वहीं रेशनाभिनेयन्ति ॥ १ ॥

प्र । तु । दूव । पीरं । कोशैं । नि । सीद् । नृऽभिंः । पुनानः । अभि । वाजै । अर्षे । अश्वं । न । त्वा । वाजिनै । मुर्जेयंतः । अच्छं । बर्हिः । रुशनाभिंः । नुयंति ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! (तु) शीघ्रं (प्रद्रव)
गच्छ । गत्वाच (काशें) कर्ममयोगिनोऽन्तःकरणं (पितिषीद) गृहाण । (नृभिः) अपिच नरैः (पुनानः) पूज्यमानस्त्वं (वाजं) बलं (अभ्यर्ष) वर्ष । अश्वं) विद्युतः (न)
तुल्यं (त्वा, वाजिनं) बलस्वरूपं त्वां (मर्जयन्तः) उपासकाः
(अच्छाबर्हिः) यज्ञं प्रति (रशनाभिः) उपासनाभिः (नयन्ति)
प्राप्नुवन्ति ।

पद्धि— हे परमात्मन्! (तु) बीग्न (पद्भव) गमन करो और गमन करके (कोशं) कर्म्भयोगीके अन्तःकरणको (परिनिषीद) ग्रहण करो (नृभिः) और मनुष्योंसे (पुनानः) पूज्यमान आप (वाजं) वलकी (अभ्यर्ष) दृष्टि करो (अश्वं) विजली के (न) समान (त्वा वाजिनं) वलस्वरूप आपकी (मर्भयन्तः) उपासना करते हुए उपासक लोग (अञ्छावार्द्धः) यज्ञके प्रति आपकी (रज्ञनाभिः) उपासना द्वारा (नयीन्त) आपका साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ—यहां (वाजी) नाम वलवान का है, वलस्वरूपपरमात्भासे यहां हृदयकी छुद्धिकी मार्थना कीगई है, जो लोग 'वाजी 'के अर्थ घोड़ा करके वेदों के अर्थांको उच्चभावसे गिराकर निन्दित बनादेते हैं वे अत्यन्त भूल करते हैं 'वाज ' शब्दके अर्थ अन्न, ऐक्वर्य्य, और बल ) ही हैं इसल्यि (ये वाजिनं परिपञ्यन्ति पक्षम्) इत्यादिमन्त्रोंमें ऐक्वर्यके परिपक करनेका अर्थहै घोड़ा मारनेका नहीं।

स्वायुधः पंवते देव इन्दुं-रशस्तिहा बुजनं रक्षमाणः । पिता देवानां जनिता सुदक्षों विष्टम्मो दिवो धरुणः पृथिव्याः ॥ २ ॥

मुऽआयुधः । प्वते । देवः । इंदुः । अशस्ति । हा । वृजनै । रक्षमाणः । पिता । देवानौ । जनिता । सुऽदर्श्वः विष्टंभः ! दिवः । धरुणः । पृथिव्याः ॥

पद्धिः —हे परमात्मन् ! त्वं (दिवः) चुल्लोकस्य (विष्टम्भः) आधारस्तथा ( पृथिव्याः ) (धरण्याः ) धरुणः )धारकः (सुदक्षः) चतुरस्तथा ( देवानां जनिता ) सूर्य्योदिदिव्यज्योतिषामुत्पादकः । वृजनं ) व्यसनेभ्यः ( रक्षमाणः )रक्षांकुर्वाणः (पिता) पितृतुल्यः (अशस्तिहा) रक्षसां हननकर्ता । (इन्दुः) सर्वप्रकाशकः ( देवः ) दिव्यरूपश्चासि । ( स्वायुधः ) सर्वशाक्तिसम्पन्नः परमात्मा ( पवते ) मां पवित्रयतु ।

पदार्थ—हे परमात्मन् ! आप ( दिवः ) द्युलोकके ( विष्टम्भः ) आधार हैं तथा ( पृथिव्याः ) पृथिवीके ( धरुणः ) धारण करनेवाले हैं। (सृदक्षः) चतुर तथा ( देवानां जनिता ) सूर्य्यादिदिव्यज्योतियोंके उत्पादक हैं! (वृज्ञिनं ) व्यसनोंसे ( रक्षमाणः ) रक्षा करते हुए ( पिता ) पिताके समान ( अज्ञास्तिहा ) राक्षसोंको हनन करनेवाले हैं और ( इन्दुः ) सर्व-प्रकाजक हैं। ( देवः ) दिव्यरूप हैं ( स्वायुधः ) सर्वज्ञाक्तिसम्पन्न हैं उक्त गुणोंवाले आप ( पवते ) हमको पवित्र करें॥

भावार्थ---यहां सुदक्षादिनामोंसे उक्त परमात्माका प्रकारान्तरसे वर्णन किया है ॥

> ऋषिविंपः पुरष्ता जनानामः-भुधीरं उशना काव्येन । स चिद्धिवेद निहितं यदासाम-पीच्ये गुद्धं नाम गोनाम् ॥ ३ ॥

ऋषिः । विद्याः । पुरःऽएता । जनानां । ऋभुः । धीरः । उदानां । काव्येन । सः । चित् । विवेद । निःऽहितं । यत् । आसां । अपीच्यं । गुह्यं । नामं । गोनां ॥

पदार्थः—(ऋषिः) ऋषित जानात्यतीन्द्रियार्थमिति ऋषिः, योऽतीन्द्रियार्थस्य ज्ञाता तस्येह नाम ऋषिः । तथा (विप्रः) यो मेधावी । (पुर, एता, जनानां) अपि च यो नराणां हृदये पूर्व-मेव प्राप्तः। अपरञ्च (ऋभुः) अनन्तशक्तिसम्पन्नस्तथा (धीरः) धीरः (काब्येन) अन्यच स्वसर्वज्ञतया (उशना) सर्वत्र देदीप्यमानोऽस्ति । (सः चित् ) स एव परमात्मा (यदासां) याः प्रकृतेः शक्तयः दीप्तिमत्यः तातां (अपीच्यं) अभ्यन्तरे (गुद्धं नाम) सर्वथा गुप्तरहस्यं (निहितं) न्यद्धात् । तं परमात्मेव जानाति ।

पद्रार्थ——(ऋषिः) ऋषित जानात्यतीन्द्रियार्थिमिति ऋषिः, जो अतीन्द्रियार्थिको जाने उसका नाम यहां ऋषि है तथा (विषः) जो मेधावी है (पुर एता जनानां) और जो मनुष्योंके हृदयमें पहिलेही प्राप्त है और (ऋषुः) अनन्तशक्तिसम्पन्न तथा (धीरः) धीर है और (काव्येन) अपनी सर्वज्ञतासे (उशना) सर्वत्र देदीप्यमान है। (सश्चित्) वही परमात्मा। (यदासां) जो प्रकृतिकी शक्तियोंके (गोनां) जो दीप्तिवाली हैं उनके (अपीच्यं) भीतर (गुह्यंनाम) सर्वोपरि गृह्य रहस्य (निहितं) रक्खा है उसको परमात्माही (विवेद) जानता है।

भावार्थ- 'ऋपति सर्वत्र गच्छिति व्यापकत्वेन सर्व व्याप्नोति ' इति, ऋषिः परमात्मा जो सर्वत्र व्यापक है उसका नाम यहां ऋषि है, यहां ऋषि, विम्न, इत्यादि नामोंसे परमात्माका वर्णन किया है। किसी जड़ वस्तुका नहीं।

> एष स्य ते मधुमाँ इन्द्र सोमो वृषा वृष्णे परि पृवित्रे अक्षाः । सहस्रसाः शतसा भ्रीरदावां राश्वत्तमं बृहिंस वाज्यस्थात् ॥ ४॥

एषः । स्यः । ते । मधुऽमान् । इंद्रु । सोर्मः । वृषां । वृष्णे ।

परि । प्वित्रे । अक्षारिति । सहस्रऽसाः ।शत्रत्रसाः भूरिऽदार्वा । शखत्रतमं । बर्हिः । आ । वाजी । अस्थात् ॥

पदार्थः—( इन्द्र ) हे जगदीश्वर ! ( सोमः ) सोम-स्वभावः । अपिच ( वृपा ) सर्वकामनानां दाताऽसि ( वृष्णे ) हे व्यापकपरमात्मन् ! ( एपः, स्य ) अयंसः ( ते ) तव ( मधुमान् ) मधुरतादिगुणानां दाता ( शतसाः, सहस्रसाः ) शतसहस्रशक्तीनां निधाता ( भृरिदावा ) अनेककामपूरकः ( शश्वत्तमम् ) सन्ततफलोत्पादकः ( विहैंः ) यो यज्ञस्तथा ( वाजी ) बलयुक्तोऽस्ति, तं रवं ( अस्थात ) निजसत्तया सुशोभ-यसि । तथा ( पवित्रे ) पवित्रान्तःकरणेपु त्वं ( पर्यक्षाः ) आनन्दवर्षुकोस्ति ।

पद्रिश्च—(इन्द्र) हे जगदीश्वर! (संगः) आप सोमस्वभाव हैं। और (द्यपा) सव कामनाओं के देनेवाल हैं तथा (पिवत्रे) पिवत्र अन्तःकरणोंमें आप (पर्यक्षाः) आनन्दकी दृष्टि करनेवाले हैं (दृष्णे) हे व्यापकपरमात्मन् ! (एपः स्यः) वो ये (ते) तुम्हारा (मधुमान् ) मधुरतादिगुणोंको देनेवाला (शतसाः, सहस्रसाः) भैकड़ों और हजारों शक्तियोंको रखनेवाला (भूरिदावा) जो अनन्तमकारकी कामनाओं को देनेवाला है (शश्वत्तमम् ) निरन्तर फल उत्पन्न करनेवाला (वर्दिः) जो यज्ञ है तथा (वाजी) वल्युक्त है उसको आप (अस्थात्) अपनी सत्तास सुशोभित करते हैं।

भावार्थ---विः, इति 'भन्तरिक्षनामसुपठितमः' नि०अ०।२।सं०
१ । वींहः शब्दके सुख्यार्थ अन्तिरिक्षके हैं जिसमकार अन्तिरिक्ष नाना-प्रकारकी ज्योतियोंका आधार और अनन्तप्रकार कामनारूपदिष्टियोंका आधार इसीपकार यज्ञ भी अन्तरिक्षके समान विस्तृत है यहां रूपकालङ्कारसे यज्ञको वर्डिःरूपसे वर्णन किया है।

> एते सोमां आभि गृत्या सहस्रां महे वाजायामृतीय श्रवांसि । पवित्रेभिः पर्वमाना असृग्रव्छ्वस्यवे। न पृतनाजो अस्याः ॥ ५ ॥ २२

पुते । सोमाः । अभि । गुव्या । सहस्रा । मुहे । वाजीय । अमृताय । श्रवांसि । पवित्रोभिः । पर्वमानाः । अमृत्रुरः । श्रवस्यवः । न । पृतनार्जः । अत्याः ॥

पद्रार्थः—( एते ) पृवेंक्ताः ( सोमाः ) परमात्मनःसौम्य-स्वभावाः ( गन्या ) गतिशीलाय ( सहस्रा ) सहस्रशक्तिमते ( महे ) महते ( वाजाय, अमृताय ) यज्ञाय ( श्रवांसि ) ये ऐश्वर्थ्यरूपाः ( पवित्रेभिः ) पृतान्तःकरणैः ये ( पवमानाः ) पावकाश्च सन्ति,उक्तस्वभावानां ( श्रवस्यवः ) यश इच्छवः उपा-सकाः ( पृतनाजः ) ये युद्धेषु जयमिच्छन्ति ते ( अत्याः न ) शीघ्रगामिन्या विद्युतः शक्तय इव ( अभ्यसृग्रन् ) दधनु ।

पद्धि—( एते ) पूर्वोक्त (सोमाः ) परमात्माके सोम्यस्वभाव ( गव्या ) गतिशील ( सहस्रा ) सहस्रशीक्तयोंवाले ( महे ) वड़े ( बाजाय अमृताय ) यज्ञके लिये जो ( श्रवांसि ) एश्वर्यरूप हैं ( पवित्रेभिः ) पवित्र अन्तकरणोंसे जा ( पवमानाः ) पवित्रतावाले हैं वे उक्तस्वभावोंको ( श्रव-स्यवः ) यञ्चकी इच्छा करनेवाले उपासकलोग ( पृतनाजः ) जो युद्धोंमें जता वननेकी इच्छा करते हैं, वे (अत्यान) ज्ञीघ्रगामिनी विद्युत्की शक्तियोंके समान (अभ्यस्त्र्यन) धारण करें।

भावार्थ-—जो लोग संसारमें विजेता वनना चाहे वे परमात्माके विचित्रभावोंको धारण करें जिसप्रकार सत्पुरुषके भावोंको धारण करनेसं पुरुष सत्पुरुष बन सकता है इसीप्रकार उस आदिपुरुषपरमात्माके गुणोंके धारण करनेसे उपासक सत्पुरुष महापुरुष वन सकता है इसका नाम पर-मात्मयोग है ॥

> पिर् हि ष्मां पुरुहृतो जनानां विश्वासंरद्भोजना पूयमानः । अथाभर स्पेन भृत प्रयांसि र्यिं तुञ्जानो अभि वाजमर्ष ॥ ६ ॥

परि । हि । सम् । पुरुष्टूतः । जनानां । विश्वां । असस्त् । भोजना । प्रयमानः । अर्थ । आ । भर । स्येन्डभृत । प्रयां-सि । रियं । तुंजानः । अभि । वाजं । अर्थ ॥

पदार्थः—(हि) यतः परमात्मा (पुरुहृतः) सर्वस्योपास्य-देवोऽस्ति । (जनानां ) मानवानां (विश्वा) सर्वेषां (भोजना) भोग्यपदार्थानां (पूयमानः ) पावकः (पर्यसरत् ) उपास-काना हृदये समागत्य विराजते । (श्येनभृतः ) विद्युच्छिक्ति-धारकः परमात्मा (प्रयांसि ) सर्वाण्येश्वर्य्याणि पूरयताम् । अपिच त्वं (रियं ) धनं (तुञ्जानः ) ददासि अपरश्च त्वं मह्यं (वाजं ) बलं (अभ्यर्ष) सर्वथा देहि । पद्धि—(हि) क्योंकि परमात्मा (पुरुह्तः ) सत्रका उपास्य-देव है। (जनानां ) मनुष्योंके (विश्वा ) सव (भाजना ) भोग्यपदार्थां-को (पूयमानः ) पवित्र करनेवाला (पर्यसस्त ) उपासकोंके हृदयमें आकर विराजमान होता है। (अथ) और (ब्येनसुनः ) दिस्तृतकी शक्तियोंको धारणकरनेवाला परमात्मा (प्रयांसि ) सव ऐश्यर्योंको (आभर) पूर्ण करें और आप (र्राय ) धनको (तुआनः ) दंनेवाले हैं और आप हमको याजं) बल (अभ्यर्ष ) सव प्रकारसे दें।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माको सर्वेब्बर्यमदातारूपसे वर्णन किया है।

> एष सुवानः परि सोमः पविश्वे सर्गो न मृष्टो अंदधावदर्वा । तिग्मे शिशानो महिषो न शृङ्गे गा गुट्यत्रभि शूरो न सत्वो ॥ ७ ॥

एषः । सुवानः । परि' । सोमः । पवित्रे । सर्गः । न । सृष्टः । अद्धावत् । अर्वो । तिग्मेइति । शिशानः । मृहिषः । न । शृंगेइति । गाः । गृज्यन् । अभि । शरः । न । सत्वां ॥

पदार्थः — ( एषः ) उक्तपरमात्मा ( सुवानः ) सर्वत्रावि-र्भूतः ( सोमः ) यः सौम्यस्वभावयुक्तः सः (पवित्रे ) पवित्रान्तः-करणे (सृष्टः) विरचितानां (सर्गः) सृष्टीनां ( न ) तुल्यः (अर्वा) गतिशीलो यः परमात्मा सः ( पर्य्यद्धावत् ) उपासकानामभि-मुखं निजञ्जानदृष्ट्या समागञ्छति । अपिच ( न ) यथा (तिग्मे) तीक्ष्णे ( शृङ्गे ) अज्ञानिवदारणे ( शिशानः ) निमग्नः (महिषः) महापुरुषो भवति । अथवा ( श्रूरः ) वीरः ( न ) यथा (सत्वा) स्थितिमान् भृत्वा (गन्यन, गाः ) महदैश्वर्य्यमिच्छन् स्वलक्ष्याभि-मुखं गच्छति तथैव परमात्मा उपासकान् ज्ञानदृष्ट्यालक्ष्यं निर्माति ।

पद्र्थि—(एपः) उक्तपरमात्मा (सुवानः) सर्वत्र आविर्भृत (सामः) जो सौम्यस्वभावयुक्त है वह (पिवत्रे)पिवित्रअन्तःकरणमें (सृष्टः) रचेहुए (स्गःः) सृष्टियों के (न) समान (अर्वा) गितशील जो परमात्मा है वह (पर्यद्धावत्) उपासकों की ओर अपनी ज्ञानंदृष्टिमे आता है। (न) जिसपकार (तिग्मे) तीक्ष्ण (गृङ्गे) अज्ञानके विदारणमें (शिशानः) मग्न हुआ (मिहपः) महापुरुष होता है अथवा (श्रः) ग्रूखीर (न) जैसे (सत्वा) स्थितिवाला होकर (गव्यत् गाः) बड़े ऐश्वर्यंकी इच्छा करता हुआ अपने लक्ष्यकी ओर (अभि) जाता है इसीपकार परमात्मा उपासकों को ज्ञान—दृष्टिसे लक्ष्य बनाता है।

भावार्थ — जो लोग श्रवणमननादि साधनोंके द्वारा अपमे अन्तः-करणको ज्ञानका पात्र बनाते हैं पर्मात्मा उनके अन्तःकरणको अवक्यमेव ज्ञानसे भरपुर करता है।

> एषा ययौ परमादन्तरहेः कृचित्सतीरूर्वे गा विवेद । दिवो न विद्युत्स्तृनयंन्त्यभ्रैः सोमस्य ते पवत इन्द्रवारा ॥ ८ ॥

एषा । आ । ययो । पम्मात् । अंतः अद्रैः।कृऽचित्।सर्ताः।

ऊर्वे । गाः । विवेद् । दिवः । न । विऽद्युत् । स्तुनयंती । अभ्रेः । सोर्मस्य । ते।पवते ! इंद्र । घार्रा ॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे कम्मेयोगिन् ! (सोमस्य) सोम्यगुणसम्पन्नस्य परमारमनः (धारा) ज्ञानस्य धारा (ते) त्वा
(पवते) पवित्रयतु। (न) यथा (दिवः) बुलोकात (अभैः)
मेधैः (विद्युत्) तदित (स्तनयन्ती) शब्दायमाना विस्तारं
प्राप्नोति तथैव परमारमनो ज्ञानज्योतिस्रविध विस्तारं प्राप्नोतु।
(एषा) उक्तधारा (परमादद्रेः) सर्वविदारको यः परमात्मा
अस्ति तस्य (अन्तः) स्वरूपे (कृचित्) कस्मिन्नप्येकस्थाने
गुप्तासती (ऊर्वे) गुप्तदेशे या (गाः) निजसत्तां (विवेद)
लभते सा (भाययौ) उपासकस्यान्तःकरणे स्थिरा भवति।

पद्रार्थ — (इन्द्र) हे कर्मयोगित ! (सोमस्य) सौम्यगुणविशिष्ट-परमात्माकी (धारा) ज्ञानकी धारा (ते) तुमको (पवते) पंवित्र करें (न) जिसप्रकार (दिवः) ग्रुलोकसे (अन्नैः) अन्नोंके द्वारा (विद्युत) विजली (स्तनयन्ती) शब्द करतीहुई विस्तार पाती है इसी प्रकार परमात्माकी ज्ञानज्योति तुममें विस्तारको प्राप्त हो । (एपा) उक्तधारा (परमादद्वेः) सवको विदीर्ण करनेवाला जो परमात्मा है उसके (अन्तः) स्वरूपमें (कूचित्सती) किसी एक स्थानमें गृह हुई ( उर्वे ) गृहदेशमें जो (गाः) अपनी सत्ताको (विवेद) लाभ कर रही है वह ( आयर्षा) उपा-सकके अन्तःकरणमें स्थिर होती है ॥

भावार्थ—परमात्मा अपने भक्तके हृदयमें अपने भावोंकों प्रकाश करता है।

> उत स्म राशिं पीरं याति गोनामिन्द्रेण सोम सर्थं उनानः ।

पूर्वीरिषों बहतीजीरद्ंानो शिक्षां

शचीवस्तव ता उपष्टुत् ॥ ९ ॥ २३ ॥

उत । सम् । राशिं । परिं । यासि । गोनां । इंद्रेणे । सोम् । सऽरथे । पुनानः । पूर्वीः । इषः । बृहतीः । जीरदानो इति

जीरऽदानो । शिक्षं । शचीऽवः । तर्व । ताः । उपुरस्तुत् ॥

पदार्थ--:(सोम्) हे परमात्मन् ! (इन्द्रेण) कर्मयो-गिना सह (सरथं) मित्रतां (पुनानः) पवित्रयन् त्वं (गोनां राशिं) ज्ञानशक्तीनां समृहं (परियासि) प्राप्नोषि (उतस्म) तथा च (पूर्वीः) पुरातनानि (वहतीः इषः) यानिमहैश्वर्याणितेषां (जीग्दानो) दायकोऽसि (शचीवः) हे ऐस्वर्य्यसम्पन्न परमात्मन् ! (उपदुत्) स्तुतियोग्योऽसि (ताः) तासामैश्वर्य्यादि-शक्तीनां त्वं महां शिक्षां देहि।

पद् थि—(सोम) हे परमात्मन !(इन्ट्रेण) कर्मयोगीके साथ (सर्थ) मैत्रीभावको (पुनानः) पवित्र करते हुए आप (गोनां राशिं) ज्ञानरूपीशक्तियोंके भण्डारको (परियासि) शप्त होते हैं। (उतस्म) अपिच (पूर्वीः) अनादिकालके जो (बृहतीः) वहे (इपः) ऐक्वर्य हैं उनके (जीरदानो) आप देनेवाले हैं। (शचीवः) हे ऐक्वर्यसम्पन्नपरमान्मन् (उपप्टुत्) आप स्तुतियोग्य हैं (ताः) इन ऐक्वर्यादि शक्तियोंकी आप हमें शिक्षा प्रदान करें॥

भावार्थ-इस मन्त्रमें परमात्मा छभ शिक्षाओंका उपदेश करता है और पेश्वर्य प्रदानके भावोंका प्रकाश करता है।

> इति सप्ताशीतितमं सूक्तं त्रयोविशों वर्गव्च समाप्तः । यह ८७ वां सुक्त और २३ वां वर्ग समाप्त हुआ ।

## अथाष्टर्चस्याप्टाशीतितमस्य सूक्तस्य-

१-८ उशना ऋषिः ॥ पवमानः सोमी देवता ॥ छन्दः-१ पंक्तिः । २, ४, ८ विसर् अिष्टुप् । ३, ६, ७ निचृत्त्रिष्टुप् । ५ त्रिष्टुप् ॥ स्वसः-१ पञ्चमः २-८ धैवतः ॥

अयं सोमं इन्द्र तुभ्यं सुन्वे तुभ्यं पवते त्वमस्य पाहि त्वं । ह यं चेकृषे त्वं ववृषे इन्दुं मदाय युज्याय सोमम् ॥ १ ॥

अन्यं। सोर्मः । इन्द्र । तुभ्यं । सुन्वे । तुभ्यं । प्वषे । त्वं । अस्य । पाहि । त्वं । हु । यं । चक्केषे । त्वं । वृक्के । हंदुं । मदीय । युज्याय । सोर्मं ॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे कर्मियोगिन् (तुभ्यं, सुन्वे) तव संस्काराय (अयं, सोमः) अयं सोमःपरमारमा (तुभ्यं, पवते) त्वा पवित्रयति। (त्वं) पूर्वोक्तस्त्वं (अस्य) अमुष्याज्ञा (पाहि) रक्ष। (त्वं) पूर्वोक्तस्त्वं (यं) यस्व (इन्दुं) प्रकाश-स्वरूपस्य (सोमं) परमात्मन (चकृषे) उपासना करोषि, सः (स्वं) तव (ववृषे) वरणाय (मदाय) आनन्ददानाय च स्वीकरोति त्वाम् अतस्त्वं ( युज्याय ) स्वसाहाय्याय ( सोमं ) सोमस्वरूपपरमात्मन उपासनां कुरु ।

पृद्धि—(इन्द्र) हे कर्म्मयोगिन ! (तुभ्यं सुन्वे) तुम्हारे संस्कार के लिये (अयं सोमः) यह सोमपरमात्मा (तुभ्यं पवते) तुमको पवित्र करता है। (त्वं) तुम (अस्य) इसकी आज्ञाको (पाहि) पालन करो। (त्वं) तुम (यं) जिस (इन्दुं) प्रकाशरूप सोमं) परमात्माकी (चरुपे) उपासना करते हो। वह (त्वं) तुम्हारे (वहपे) वरण करनेके लियं और (मदाय) आनन्द देनेके लिये स्वीकार करता है। इसलिये तुम (युज्याय) अपनी सहायताके लिये (सोमं) सोमरूपपरमात्माकी उपासना करो।

भावार्थ-- जोलोग परमात्माको गुद्धभावसे वर्णन करते हैं परमात्मा उनको अवश्यमेव गुद्धि प्रदान करता है।

> स ई स्थो न भ्रंस्पिलियोजि मुहः पुरूणि सातय वर्सूनि । आदीं विश्वां नहुष्याणि जाता स्वर्षाता वर्न ऊर्ध्वा नवन्त ॥ २ ॥

सः । ई । रथः । न । अुरिषाद् । अयोजि । महः । पुरूषि । सातये । वस्नि । आत् । ई । विश्वा । नहुष्याणि । जाता । स्वःऽ साता । वने । ऊर्ध्वा । नवंत ॥

पदार्थः—( सः, इं ) सोऽयं सोमः ( रथो, न ) गति-शौल विद्युदादि पदार्था इव ( मुरिषाट् ) सर्वगतिकारकोऽस्ति अपिच सर्वेपदार्थानुत्पत्तिसभये (अयोजि) संमिश्रयति । (पुरूणि, वसूनि) बहुनि धनानि (सातये) सुखं दातुं (आदीं) निश्चयेनयः (नहुष्याणि) मनुष्ययोग्योऽस्ति त्स्मैददाति । (वने, स्वर्षाता) संग्रामे (विश्वा) वहवः (जाताः) येऽस्य उत्पन्नाः (ऊर्ध्वा, नवन्त) ते ऊर्ध्वपदात नीचैभवन्तु ।

पद्धिं—( सः इं ) यह सोम ( स्थो न ) गानिशील विद्युदादि-पदार्थोंके समान ( भुरिषाद ) सबको गति करानेवाला है । और सब पदार्थों-को उत्पत्तिसमयमें ( अयोजि मिलाता है । ( पुरूणि वसूनि ) बहुतसे धर्नों-को ( सातये ) सुख देनेके लिये (आदीं) निश्चय जो (नहुष्याणि) मनुष्यत्व के योग्य हैं उनको देता है ( वनस्वर्णता ) संग्राममें (विश्वा) जो बहुतसे ( जाताः ) शत्रु उत्पन्न हो गये हैं वे ( अर्ध्वानवन्त ) नीचे हों ।

भावार्थ-परमात्मा हमको अनन्त प्रकारके ऐक्वर्य्य पदान करे और इमारे अन्यायकारी प्रतिपक्षियोंको दूर करे

वायुर्न यो नियुत्वाँ इष्टयांमा नासत्येव हव आ शम्भविष्ठः । विश्ववारो द्रविणोदा ईव त्मन्यूषेवे भीजवनोऽसि सोम ॥ ३ ॥

वायुः । न । यः । नियुत्वांन् । इष्टऽयांमा । नार्त्तत्याऽइव । हवें । आ । शंऽभविष्टः । विश्वऽवारः।द्राविणोदाःऽइव । त्मन् । पूषाऽइव । धीऽजवनः । आसि । सोम् ॥ पदार्थः—( यः ) यः सोमः ( वायुर्न) पवन इव ( नियुत्वान् ) वेगवान्, ( इष्टयामा ) स्वेच्छ्या गमनशीलः, नासत्येव विद्यदिव (सम्भविष्टः) अतिशयसुखदायकः, (विश्ववारः) निखिलवरणीय , ( पूषेव ) पूषेव पोषकः, ( सवितेव, धीजवनः, असि ) सूर्य्यसमानो मनोवेगवाँश्चासि । हे उक्तगुणसम्पन्न सोम ! त्वं मा पाहि ।

पदार्थ — (यः) जो सोम (वायुर्न) वायुके समान (नियुत्वान) वेगवाला है। (इष्ट्रयामा) स्वेच्छाचारी गमनवाला है ल्और (नासत्येव) विद्युत्के समान (बन्भविष्टः) अत्यन्त सुखके देनेवाला है। (विश्ववारः) सबके वरण करने योग्य है। (पूषेष) पूपाके समान पोषक है। (सर्वितेव, धीजानः, असि) सूर्यके समान मनोरूपवेगवाला है। उक्तगुणसम्पन्न हे मोम! आप इमारी रक्षा करें।

भावार्थ—इस मन्त्रमें पूर्वोक्तग्रुणसम्पन्न परमात्मासे यह प्रार्थना है कि, हे परमात्मन् ! आप हमारे अन्तःकरणको ग्रुद्ध करें ।।

> इन्द्रो न यो मुहा कर्मीणि चक्रि-र्हुन्ता दृत्राणामास साम पूर्भित् । पृद्रो न हि त्वमहिनाम्नां हुन्ता विश्वस्यासि सोम् दस्योः ॥ ४ ॥

इन्द्रंः । न । यः । मुहा । कर्माणि । चिक्तः । हुता । हृत्राणां । असि । सोम् । पूःऽभित् । पेढः । न । हि । त्वं । अहिऽ-नाम्नां । हुता । विश्वस्य । असि । सोम् । दस्योः ॥ पद्र्थः—( यः ) योऽयं सोमः ( इन्द्रो, न ) इन्द्रतुल्यः ( महाकर्म्माणि ) महतां कर्म्मणां कारकोऽस्ति । ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( वृत्राणां, हन्ता, असि ) त्वमज्ञानः नां नां कोसि । ( पूर्भित् ) अज्ञानग्रन्थिभेदकोऽसि । ( पैद्रो, न ) विद्युदिव ( अहिनाम्नां ) तममां ( हन्ता ) घातकश्चासि । ( विश्वस्य, दस्योः ) त्वं निखिलदस्यूनां ( हन्ता, असि ) हननकर्ताऽसि ।

पद्धि—(यः) जो सोम (इन्द्रोत) इन्द्रके समान (महा-कम्माणि) वड़े २ कम्मोंको (चिकः) करता है। (वृत्राणां हन्ता आसि) अज्ञानोंके तुम हनन करनेवाले हो। (सोम) हे सोम। (पृभित्) अज्ञान-रूपीग्रन्थिओंको भेद्रत करनवाले हो (पैद्रान) और विद्युत् के समान (आहिनाम्नां) अन्धकारोंके (इन्ता) हनन करनेवाले हो। (विश्वस्य दस्योः) सम्पूर्ण दस्युओंके आप (इन्ता, असि) इनन करने वाले हैं।

भावार्थ—-परमात्मा सम्प्रकारके अज्ञानोंका नाभ करनेवाला है उसकी कृपासे उपासकमें ऐसा प्रभाव उत्पन्न होता है जिससे वह विद्युतके समान तेजस्वी बनकर विरोधी शक्तियोंका दलन करता है॥

> अभिनर्नयो वन आ मुज्यमानो वृथा पाजांसि क्णुते नदीर्षु । जनो न युध्वां महत उपिट्टिसिर्वि सोमः पर्वमान ऊर्मिम् ॥ ५ ॥

अग्निः । न । यः । वर्ने ।आ।सृज्यमानः ।वृथां।पाजांसि।

कृणुते । नदीर्षु । जनंः । न । युःवां । मृह्तः । उपिक्दः । इयेर्ति । सोमंः । पर्वमानः । ऊर्मिम् ॥

पदार्थः — (यः) यः सोमः (सृज्यमानोऽग्नि,र्न) उत्पन्नाग्निरिव (वने) अरण्ये (पाजासि) बलानि (वृथा कृणुते) द्यर्थयति। (नदीषु) अन्तरिक्षेषु (पाजांसि) जल्वलानि (वृथाकृणुते) व्यर्थयति। (जनोन) यथा नरः (युध्वा) युद्धं कृत्वा (महत,उपन्दिः) महाशन्दंकुर्वन् (इयर्ति) प्रेरयति। एवमेव (पवमानः) सर्वपावकः (सोमः) परमान्मा (जर्मि) आनन्दतरंगान् वाहयति।

पद्र्थि—(यः) जो तोम (सृज्यमानः अग्निर्न) उत्पन्न की हुई अग्निके समान (यने) वनमें (पाजांसि) वलोंको (दृथा कृणुते) व्यर्थ कर देता है। (नदीपु) अन्तरिक्षोंमें (पाजांसि) जलके वलोंको दृथा कृणुते) व्यर्थ कर देता है। जनोन) जिसमकार मनुष्य (युध्वा) युद्ध करके (महन उपव्दिः) वड़ा अव्द करता हुआ (इयर्ति) मेरणा करता है। इसी प्रकार (प्रयमानः) सवको पवित्र करनेवाला (सोमः) सोम (अर्मिम) आनन्दकी लहरोंको वहाता है।

भावार्थ — अग्नि जिस मकार सब तेर्जोको तिरस्कृत करके अपने में निलालात है अर्थात् विद्युदादितेज, जैसे अन्य तुच्छ तेर्जोको तिरस्कृत करदेता है इसी प्रकार परमात्माके समक्ष सब तेज तुच्छ हैं अर्थाद पर-मात्मा ही सब ज्योतियोंकी ज्योति होनेसे स्वयंज्यांति है।

> एते सोम्। अति वाराण्यव्यां दिव्या न कोशांसो अभूवंर्षाः ।

## ेब्रथां समुद्रं सिन्धेवो न नीवीः सुतासी अभि कलझाँ अमृत्रन ॥ ६ ॥

पृते । सोर्माः । अति । वार्राणि । अव्यो । दिव्याः । न । कोशानः । अभूऽवर्षाः । वृथां । समुद्रं । सिंधवः । न । नीर्चीः । सुतासः । अभि । कुलशान । असुप्रदः ॥

पदार्थः—( एते, सोमाः ) उक्तपरमात्मनः सोमादिगुणाः ( वाराण्यव्या ) वरणीयान् रक्षणीयाञ्च सर्वदिव्यपदार्थान् ( कोशासः ) पात्राणिच ( अश्रवर्षाः, न ) मेघस्य वर्षा इव परिपूर्णयन्ति । आपिच ( वृथा ) यथाऽनायासेनेव ( समुद्रं ) अन्तरिक्षं ( सिन्धवः ) स्यन्दनशीलप्रकृतेः सत्वादिगुणाः प्राप्नुविन्ति, तथैव ( नीची, ने ) निम्नाभिमुखं ( सुतासः ) आविभीवं प्राप्नुवन्तो गुणाः (कलशां ) शुद्धान्तः करणान्यभि ( अभि, अस्प्रम् ) सर्वथा गच्छन्ति।

पदार्थ—(एते सोमाः ) उक्त परमात्माके सोमादिगुण (वाराण्यव्या) वरणीय और रक्षणीय दिव्यांदिव्य पदार्थोंको (कोशासः ) पात्रोंको (अभुवर्षाः, न ) मेघकी वर्षाके समान पारिपूर्णकर देते हैं । और (दृथा) जैसे अनायाससे ही (समुद्रं ) अन्तारिक्षको (सिन्थवः ) स्यन्दनशील मकृतिके सत्यादिक गुण पाप्त हाते हैं इसी प्रकार (नीचर्न) नीचाईकी ओर (सृतासः) आविर्भावको पाप्त हुए हुए गुण (कलशां ) शुद्ध अन्तःकरणोंकी (आभि, असृग्रद्भ) ओर भलीभांति गमन करते हैं ।

भावार्थ--जिन पुरुषोंका अन्तःकरण पवित्र है ' अर्थात जिन्होंने

श्रवण मनन तथा निदिध्यासन द्वारा अपने अन्तःकरणोंको छुद्ध किया है ' परमात्माक ज्ञानका प्रवाद उनके अन्तःकरणोंकी ओर स्वतः ही प्रवाहित होता है।

> शुष्मी शर्थो न मारुतं पवस्वाः नंभिशस्ता दिव्या यथा विट्। आपो न मुश्रू सुमातिभवा नः सहस्राप्ताः पृतनाषाण्न यज्ञः॥ ७॥

शुब्मी । दार्थः । न । मार्रतं । प्वस्व । अनिभिऽशस्ता । दिव्या । यथा । विद् । आर्षः । न । मक्षु । सुऽमृतिः । भव । नः । सहस्रोऽअप्साः । पृतनापाट् । न । यज्ञः ॥

पदार्थः—(शुष्मी) "सर्वशोषणात्परमारमनोनाम शुष्मी" हे बलस्वरूप परमात्मन् ! (मारुतं) विदुषागणान् (शर्धों, न) बलवत् (पवस्व) त्वं पवित्रय (यथा) येन प्रकारेण (दिव्या विट्) दिव्यप्रजाना (अनिभशस्ता) सुखप्रदोराजा पृतो भवति । तथैव (आपो, न) सत्कर्मतुल्यः (मञ्जू) शौघं (सुमतिः, भव) मद्यं सुमतिमुत्पादय । (सहस्राप्साः) अनन्त-शक्तिसम्पन्नस्त्वं (पृतनापाट्) संप्रामेषु दुराचारिणान्नाशकर्तः परमात्मन् ! त्वं (यज्ञो, न) मद्यं यज्ञतुल्यो भव ।

पदार्थ—( शुप्मी ) सबको शोषण करनेके कारण परमात्माका नाम शुप्मी है। हे बलस्वरूपपरमात्मन् ! ( मारुतं ) विद्वानोंके गणको ( शर्षों न ) बलके समान ( पवस्व ) आप पवित्र करें । ( यथा ) जैसे ( दिव्या, विद् ) दिव्यमजा त्रोंका ( अनिभग्नस्ता ) सुख देनेवाला राजा पवित्र होता है इसीमकार ( आपान ) सत्कर्मों के स्पान ( मधु ) श्रीघ्र (सुमितिः भव ) हमारे लिये सुमित उत्पन्न करें ( सहस्राप्याः ) अनन्तशाक्तियों वोले आप ( पृतनाषाद ) अनाचारियों को युद्धमें नाश करनेवाले परमात्मन् ! ( यह्नोन ) आप हमारे लिये यहके समान हों ।

भावार्थ-परमात्माका वल सब वलोंमेंसे मुख्य है इसीलिये ( य आत्मदा बलदा यस्य विश्व उपासते । ऋ० । मं०। १०। २१। २ इत्यादि मन्त्रोंमें जिसको सर्वोपीर वलस्वरूप कथन किया गया है वह हमको बस्न प्रदान करे॥

> राज्ञो छ ते वरुंगस्य ब्रुतानि बृहंदूंभीरं तर्व सोम् धामं । शुचिष्टंमासि पियो न मित्रो दक्षाय्यों अर्यमेवासि सोम ॥ ८ ॥ २४ ॥

रार्ज्ञः । तु । ते । वर्रणस्य । त्रुतानि । बृहत् । गृभीरं । तर्व । सोम् । धार्म । शुचिः । त्वं । असि । प्रियः । न । मित्रः । दक्षार्यः । अर्युमाऽईव । असि । सोम् ॥

पदार्थ:-हे परमात्मन् ! (ते, वरुणस्य, राज्ञः) यस्त्वं निजशक्तवां सर्वेषां वस्तूनाम् स्थापको राजाऽसि (ते) तव (नु) निश्चयेन (व्रतानि) अहम् आराधनानि दधानि । (सोम) हे परमात्मन् ! (तव धाम) तव स्वरूपाणि (बृहद्गभीरं) अतिगभीराणि सान्ति । अपिच (शुचिस्त्वमासे) त्वं नित्य शुद्धादि- स्वभावोऽसि । ( प्रियो, न ) प्रियतुल्योऽसि । (मित्रो, न ) सखे-वासि । ( दक्षाय्यः ) मान्योऽसि । ( अर्थमा, इवासि, सोम ) हेपरमात्मन् ! न्यायकारीभवान् ।

पदार्थ — हे परमात्मन ! (ते वरुणस्य राज्ञः) तुम सव वस्तुओं को अपनी शक्तिमें रखनेवाले श्रेष्ठतम राजा हो । (ते) तुमारे (नु) निश्चय करके (ब्रताने) वर्तोको हम धारण करें । (सोम) हे परमात्मन ! (तव-धाम) तुम्हारा स्वरूप (बृहदृगभीरं) वहुत गम्भीर है। और (शुचिस्त्वमिस) तुम नित्यछद्धवृद्धमुक्तस्वभाव हो। (प्रियो, न) प्रियके समान हो। (पित्रोन) मित्रके समान हो। (दक्षाच्यः) मान्य हो। (अर्च्यमा इवासि, सोम) हे सोम परमात्मन ! आप न्यायकारी हो।

भावार्थः—इस मन्त्रमें परमात्माने व्रतपात्मनका उपदेश किया जो पुरुप व्रती होकर परमात्माके नियमका पालन करता है वह परमात्माकी आज्ञाओंका पालन करता है।

> इत्यष्टाशीतितमं सूक्तं चतुर्विशोवर्गश्च समाप्तः ॥ यह == वाँ सूक्त और २४ वाँ वर्ग समाप्त हुन्ना ।

अथ सप्तर्चस्य नवाशीतितमस्य सूक्तस्य—
१-७ उद्गना ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१
पादिनचृित्रष्टुष् । २, ५, ६, त्रिष्टुष् । ३, ७ विराद्
त्रिष्टुष् । ४ निचृित्रिष्टुष् ॥ धैवतः स्वरः ॥
अथ परमात्मीन तद्धम्मताप्राप्तियोगो निरूप्यते ।
अव परमात्मीन तद्धम्मताप्राप्तियोगो निरूप्यते ।
प्रो स्य विद्वः पथ्याभिरस्यान्दिवो
न वृष्टिः पर्वमानो अक्षाः ।

सहस्रिधारो असद्नन्यर्श्समे मातु-रुपस्थे वन आ च सोर्मः ॥ १ ॥

प्रो इति । स्यः । वह्निः । पृथ्याभिः । अस्यान् । दिवः । न । वृष्टिः । पर्वमानः । अक्षारिति । सहस्रंऽधारः । असद्त् । नि । अस्मे इति । मातुः । उपऽस्थे । वने । आ । च । सोर्मः ॥

पदार्थः—( विह्नः ) वहित प्रापयतीति विह्नः, य उत्तमगुणानां प्रापकस्तस्येह नाम विह्नरिस्त परमात्मा ( पथ्याभिः )
शुभमार्गैः ( अस्यान् ) शुभस्थानानि प्रापयति । ( प्रोस्यः ) स
परमात्मा ( विवः ) द्युलेकस्य ( वृष्टिः ) वर्षणं ( न ) इव
( पवमानः ) पावकोऽस्ति । ( अक्षीः ) स सर्वान् पश्यति ।
परमात्मा ( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तियुक्तोऽस्ति । ( अस्मे )
मह्यं ( न्यसदत् ) विराजते । ( मातुरुपस्थे ) मातृकोडे ( च )
पुनः ( वने ) अरण्ये ( सोमः ) स परमात्मा ( आ )
सर्वत्रागत्य मां रक्षति ।

पदार्थ—(विद्धः) वहीत प्रापयतीति विद्धः जो उत्तम गुणोंको प्राप्त कराये उसका नाम यहां विद्ध है परमात्मा (पथ्याभिः) गुभ मार्गों द्वारा (अस्यान्) शुभस्थानोंको प्राप्त कराता है। (प्रोस्यः) वह परमात्मा (दिवः) द्वालोककी (दृष्टिः) दृष्टिके (न) समान (पवमानः) पवित्र करनेवाला है (अक्षाः) वह सर्वद्रष्टा परमात्मा है (सहस्रधारः) अनन्त- खिक्तयोंसे युक्त है (अस्मे) हमारेलिये (न्यसद्त् ) विराजमान होता है। (मातुरूपस्ये) माताकी गोदमें (च) और (वेने) वनमें (सोमः) वह परमात्मा (आ) सब जगहपर आकर हमारी रक्षा करता है॥

भावार्थ--जिसमकार माताकी गोदमें पुत्र सानन्द विराजमान होता है इसीमकार जपासकलोग जसके मङ्कमें विराजमान हैं।

तात्पर्य यह है कि ईश्वर विश्वासी भक्तोंको ईश्वरपर इतनाविश्वास होता है कि वे माताके समान उसकी गोदमें विराजमान होकर किसी दुःखका अनुभव नहीं करते।

राजा सिन्धूंनामवसिष्ट् वासं ऋतस्य नावमारुंहुइजिंधाम् । अप्स द्रप्सो वांवृधे स्थेनज्ञतो दुह द्वे पिता दुह द्वे पितुर्जाम् ॥ २ ॥

राजा' । सिंधूनां । अवसिष्ट । वासः । ऋतस्यं । नावं ।आ । अरुहत् । रजिष्ठां । अपुऽसु । द्रप्तः । वृद्धे । श्येनऽर्जूतः । ढुहे । र्द्दे । पिता । दुहे । र्द्दे । पितुः । जां ॥

पदार्थः—स परमात्मा (सिन्धृना) प्रकृत्यादिपदार्थाना (राजा) पतिरस्ति । अपिच (वासः) सर्वस्थानानि (अविस्थि ) आञ्छादयति (रिजिष्टां, ऋतस्य, नावं) यः सर्वेभ्यः सुखकारिणी कर्मरूपानीरिस्तः; तस्यां (आरुहत् ) आरोह्य (अप्सु) कर्मसमुद्रात् पारयति । (द्रप्सः) स आनन्दस्वरूपः परमात्मा (ववृधे) सदैव वृद्धिं प्राप्नोति । (द्र्येनजूतः) विद्युदिव दीसिमदवृत्या गृहीतः परमात्मा ध्यानविषयो भवति । (ई) अमुं (पिता) सत्कर्मभिः यज्ञपालको यजमानः (दुहे) परिपूर्णरूपेण दोग्धि । अर्थान्नजहृदयगतङ्करोति । (पितुर्जाम्)

सदुपदेशकेनाविभीवं प्राप्तवन्तममुं परमात्मानं ( दुहे ) अहं प्राप्नोमि ।

पद्धि — वह परभारमा (मिन्छूनां) अक्टरयादि पदार्थांका (राजा) स्वामी है। और (वासः) सर्वनिवासस्थानींका (अवसिष्ट) आच्छादन करता है। (रिजष्टा ऋतस्य नावं) सबसे सुखार्था जो कम्मीकी नीका है। उसमें (आक्टर ) चट्टाकर (अप्पु) कम्मीके सागरसे पार करता है। (इप्सः) वह आनन्दस्यक्रप परमारमा (यवृष्ट) सदेव टाउको पाप्त है। (इप्सः) वह आनन्दस्यक्रप परमारमा (यवृष्ट) सदेव टाउको पाप्त है। (इप्येनजूतः) विद्युवके समान दीप्तिश्वीटात्तिसे ग्रहण कियादुआ परमारमा ध्यानका विषय होता है। (इं) इसको (वितः) सत्कम्मी द्वारा यज्ञका पाछन करनेवाला यजमान (दुहे) परिपूर्णक्ष्यसे दुहता है। अर्थाद अपने हृदयङ्गत करता है। (वितुर्जाम्) महुपदेशकमे आविभीवको प्राप्तहृए इस परमारमाको (दुहे) में पाप्त करता हूँ।

भावार्थ — जो पुरुष कर्मयोगी वनकर परमात्माकी आज्ञाके अनुसार परमात्माके नियमोंको पालन करता है वह परमात्माके साक्षात-कारको अवश्यमंव प्राप्त होता है।

> सिंहं नंसन्तु मध्यों अयासं हरिनेहपं दिवो अस्य पतिम् । शरो युत्सु प्रथमः पृच्छते गा अस्य चक्षंदा परि पात्युक्षा ॥ ३ ॥

सिंहं । नुसंतु । मध्वंः । अयासं । हिरं । अरुषं । दिवः । अस्य । पतिम् । जूरंः । युतऽसु । प्रथमः । पृच्छते । गाः । अस्यं । चर्श्वसा । परि । पाति । उक्षा ॥ पदार्थः — ( सिंहं ) यः सिंहतुल्यः, ( मध्वः ) आनन्दस्वरूपः, ( अयासं ) योऽनायासेनैव सृष्टेरुत्पत्तिस्थितिप्रलयकारकः, ( अरुषं ) दीतिमान् ( दिवः ) यो युलोकस्येश्वरञ्चास्ति ( अस्य ) पूर्वोक्तस्य परमात्मनो ज्ञानं ( युत्सु, शूरः ) ज्ञानयज्ञादौ यो वीरः ( प्रथमः ) सर्वाग्रगण्यः स प्राप्नोति । (अस्य, पृच्छते ) अपिचास्य ज्ञानं यः पृच्छति, तस्मै जिज्ञासवे ( अस्य, चक्षसा ) तस्य कथायिता ( गाः ) तज्ज्ञानमुपदिशति । अपरञ्च ( उक्षा ) निखलकामनापूरकः परमात्मा ( परि, पाति ) तं रक्षति ।

पदार्थ—(सिंहं) जो सिंहके समान है (मध्यः) आनन्दस्वरूप है। (अयासं) जो अनायाससे ही स्रष्टिकी उत्पत्ति, स्थिति, पलय करने-वाला है (अरुपं) दीप्तिवाला (दिवः) जो झुलोकका (पिति) है (अस्य) उस परमात्माके झानको (युत्सु श्रूरः) जो झानयझादिरूप युद्धमें श्रूरवीर (प्रथमः) जो सबसे अग्रगण्य है। वह पाता है। (अस्य प्रच्छते) और जो इसक झानको पूँछता है। उस जिज्ञासुकेलिये (अस्य चक्षसा) इसका कथन करने-वाला नगाः) उस झानका उपदेश करता है। और ( उक्षा ) सब काम नाओंको परिपूर्ण करनेवाला परमात्मा (पिरपाति) उसकी रक्षा करता है।

भावार्थ---जो पुरुष परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उनकी अपने ज्ञानके द्वारा रक्षा करता है।

मधुपृष्ठं घोरमयासमश्वं स्थे युज्जन्तयुरुचक ऋष्वम् । स्वसार ई जामयो मर्जयन्ति सर्नाभयोवाजिनमूजयन्ति ॥ ४ ॥ मधुंऽपृष्ठं । घोरं । अयासं । अर्थं । रथे । युंजंति । उरुऽचके । ऋष्वं । स्वसारः । र्हुं । जामयंः । मुर्जयंति । सऽनाभयः । वाजिनं । ऊर्जयंति ।

पदार्थः—(मधुपृष्ठं) यः सैन्धवधनवरसर्वत आनन्दमयः ( घोरमयासं ) यस्य प्रयत्नः घोरः अश्रीद्रयानकः ( अश्रं ) योगतिस्वरूपश्चास्ति । ( ऊरुचके, रथः ) योद्वतगतौ ( युजन्ति ) विनियुङ्क्ते । (स्वसारः) स्वयं सरन्तीति स्वसारः इन्द्रियवृत्तयः ( जामयः ) या मनस उत्पन्नत्वात परस्परं बन्धुतायाः सम्बन्धं विदधित । ( सनाभयः ) चित्तादुरपन्नत्वात्सनाभिसम्बन्धवत्यः । चित्तवृत्तः ( मर्जयन्ति ) उक्तपरमात्मानं विषयीकुर्वन्ति । अपिच ( वाजिनं ) तंबलस्वरूपं विषयीकृत्योपासकस्यात्याध्यात्मिकबलं प्रददति ।

पद्धि—(मधुपृष्ठं) जो सैन्धवयनवत सर्व ओरसे आनन्दमय है ( घोरमयासं ) जिसका प्रयत्न घोर है। अर्थात भयानक है और (अर्थं) जो गतिरूप है ( ऊरुचक्रे रथे ) अत्यन्त वेगवाली हतगति में ( युंजन्ति ) जिसने नियुक्त किया है। ( स्वसारः ) " स्वयं सरन्तीति स्वसारः इन्द्रिय- हत्त्वयः " स्वाभाविकगतिशील्ड्रिन्द्रियोंकी हत्तियं ( जामयः ) जो मनसे उत्पन्न होनेके कारण परस्पर बन्धुपनका सम्बन्ध रखती हैं ( सनाभयः ) चित्तसे उत्पन्न होनेके, कारण सनाभि सम्बन्ध रखती हैं ( सनाभयः ) वित्तसे उत्पन्न होनेके, कारण सनाभि सम्बन्ध रखनेवाली चित्तहत्तियें ( मर्जयन्ति ) उक्तपरमात्माको विषय करती हैं । और ( वाजिनं ) इस बल्क्ट्वरूपको ( ऊर्जयन्ति ) विषय करके उपासकको अत्यन्त आध्यात्मिकवल प्रदान करती हैं ।

भावार्थ- इस मन्त्रमें जामीनाम चित्तरुत्तिका क्योंकि रुत्ति मनसे

उत्पन्न होनी है और मनसे उत्पन्न होनेके कारण अन्यद्यत्तियें भी उसके साथ सम्बन्ध रखनेके कारण जामी कहलाती हैं।

उक्त टिनयें जब परमात्माका साक्षात्कार करती हैं तो उपासकमें आत्मिकबळ उत्पन्न होता है अर्थात् शारीरिक आत्मिक सामाजिक तीनों प्रकारके बळकी उत्पत्तिका कारण एकमात्र परमात्मा है कोई अन्य नहीं।

> चर्तस्य ई' घृतदुहंः सचन्ते समाने अन्तर्धरुणे निषंताः । ता ईमर्पन्ति नर्मसा पुनानास्ता ई विस्वतः परि पन्ति पूर्वीः ॥ ५॥

चर्तस्रः । ई । वृत्रदुर्हः । स्वंते । समाने । अंतः । धरुणे । निरसत्ताः । ताः । ई । अर्थाते । नर्मसा । पुनानाः । ताः । ई । विश्वतः । परि । सन्ति । पुर्वीः ॥

पद्र्थिः—( चतस्रः ) पथिव्यसेजोवायृना चतस्रः शक्तयः (ई) अमुं परमात्मानं ( चृतदुहः ) याः स्नेहदोग्ध्यः सन्ति, ताः ( सचन्ते ) संगच्छन्ति (समाने, धरुणे,) एकस्मिन्नधिकरणे ( अन्तः, निषत्ताः ) व्याप्यव्यापकतायाः सम्बन्धं स्वीकृत्य ( ताः ) पूर्वीक्ताः शक्तयः ( पूर्वाः ) या अनन्ताः सन्ति, ताः (ई) अमुं परमात्मानं ( परिषन्ति ) सर्वतो विभूषयन्ति ।

पदार्थ—( चतस्रः ) प्रथिवी जल तेज और वायुकी चारो शक्तियें (ई) इस परमात्माको जो ( घृतदुहः ) स्नेहके दोहन करनेवाली हैं। वे (सचन्ते ) संगत होती हैं। (समाने धरुणे) एक अधिकरणमें (अन्तः निषत्ताः ) व्याप्यव्यापकताका सम्बन्ध रत्वकर (ताः ) वे शक्तियें (ई) इस परमात्माको ( अर्घन्ति ) प्राप्त होती हैं। (नमसा ) ऐश्वर्यसे (पुनानाः) पवित्र करती हुंई (ताः ) वे शक्तियें ( पूर्वीः ) जो अनन्त हैं वे (ई) इस परमात्माको ( परिषन्ति ) सर्व ओरसे विभूषित करनी हैं।

> विष्टम्भो दिवोध्रुणः पृथिव्यः विश्वा उत क्षितयो हस्ते अस्य । अस्च उत्सो गृणते नियुत्वान्मध्वो अंग्रः पंवत इन्द्रियायं ॥ ६ ॥

विष्टंभः । दिवः । घुरुणाः । पृथिब्याः । विश्वाः । उत् । क्षितयः । इस्ते । अस्य । असंत् । ते । उत्सः । गृणते । नियुत्वान् । मध्वः । अंशुः । पवते । इंदियायं ॥

पदार्थः— ( दिवोविष्टम्भः ) यो युलोकस्याधिकरणं ( धरुणः, पृथिव्याः ) पृथिव्यधिकरणञ्चास्ति । ( उत ) अपिच ( विदवाः, क्षितयः ) सर्वाणि लोकान्तराणि ( अस्य, इस्ते ) तस्य परमात्मनो इस्तगतानि सन्ति । ( उत्सः ) सर्वलोकानामु-त्यित्सथानम् । ( गृणते, ते ) स्तोत्रे उपासकाय ( नियुत्वान्, असत्) ज्ञानप्रदः स्यात् (मध्वः) आनन्दस्वरूप (अंशुः)सर्वव्या-

पकश्चासि । (इन्द्रियाय) कम्मयोगिने (पवते) पवित्रता प्रदरातु ।

पद्र्थि—(दिवोविष्टम्भः) जो द्युळोकका सद्दारा है (धरुणः पृथिव्याः) और पृथिवीका आधार है (उत् ) और (विश्वाः, क्षितयः) सब ळोकळोकान्तर (अस्य, इस्ते ) उस परमात्मा के इस्तगत हैं।(उत्सः) वह सव लोगोंका उत्पत्तिस्थान है परमात्मा (गृणते ते ) स्तुति करनेवाळे उपासकके ळिये (नियुत्वान, असत्) ज्ञानप्रद हो (मध्वः) जो परमात्मा आनन्दस्वरूप है (अंशुः) सर्वव्यापक है । (इन्द्रियाय) कर्म्मयोगीके छिये (पवते) पवित्रता दे।

भावार्थ--युभ्वादिलोकोंका अधिकरण एकमात्र वही परमात्मा है अर्थात उसी परमात्माके सहारे सव ब्रह्माण्डोंकी स्थिति है इस प्रकार यहां परमात्माको अधिकरणरूपसे वर्णन किया है।

वन्त्रभवति अभि देववीति मिन्द्रांय सोम वत्रहा पंतरव । शाग्धि महः पुरुश्चन्द्रस्य स्याः सुवीर्यस्य पत्रयः स्याम ॥ ७ ॥ २५ ॥

वन्वनः । अवितः । अभि । देवऽवीतं।इंद्रांय।सोम्। हन्नुऽहा । पवस्व । शाग्धि । मृहः । उुरुऽचंद्रस्य । सयः । सुऽवीर्यस्य । पत्तयः । स्याम ॥

पदार्थः— ( सोम ) हे परमात्मन् ! त्वं (वृत्रहा) अज्ञान-विनाशकः ( इन्द्राय ) कर्ममोगीननं ( देववीतिं ) यो देवानायज्ञं प्राप्नोति । ( वन्वन्नवातः ) अपिच योऽगाधोऽस्ति तं (अभि, पवस्व) सर्वतः पवित्रय । ( राग्धि ) सर्वयाचनापूरकः ( महः ) सर्वम-हान् अपिच ( पुरुश्चन्द्रस्य,रायः ) सर्वेषामाह्यदकानामाह्यदको य आनन्दस्वरूपस्वमित । तथानुकम्पया ( सुर्वार्यस्य ) सर्वेबलानामहं ( पतयः ) स्वामी भवेयम् ।

पद्र्थि (सोम) हे परमात्मत् । (हत्रहा ) अज्ञानके नाश करनेवाले (इन्द्राय ) कर्मयोगीको जो (देवनीर्ति ) जोदेवताओं के यज्ञको प्राप्त है (वन्वज्ञवातः ) और जो गम्भार है उसको (आभे पवस्व ) सव ओरसे आप पवित्र करिये । (शिथ ) सवकी याचनाको पूर्ण करनेवाले (महः ) सबसे बड़े और (पुरुष्ण-द्रस्प रायः) सव आह्वादको के आह्वादको जो आनन्दस्वरूप आप हैं आपकी कृपा से (सुवीर्यस्प ) सब वलों के हमलोग (पतयः ) स्वामी (स्याम ) हों ।

भावार्थ--हे परमात्मन आपकी क्रपांस इम सवलोकलोकान्तरोंके पति हों।

इत्येकोननवतितमंसूक्तं पञ्चिवंशोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ८९ सूक्त २५ वां वर्ग समाप्त हुआ। अथ पड्ऋचस्य नवतितमस्य सूक्तस्य

॥ ९० ॥ १-- ६ वसिष्ठ ऋषिः ॥ पत्रमानः सोमो देवता ॥ ॥ छन्दः-१, ३, ४, त्रिष्टुप् । २, ६, निचृत्त्रिष्टुप् । ५ भ्रुरिक् त्रिष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

प्रहिन्वानो जीनिता रोदंस्यो रथो न वाजं सिनुष्यत्रयासीत् ॥

## इन्द्रं गच्छन्नायुधासंशिशानो विश्वा वस्रु इस्तयोरादधानः॥ १॥

प्र । हिन्वानः । जिनिता । रोर्दस्योः । रथः । न । वार्जं । सनिष्यन् । अयासीत् । इदै । गच्छेन् । आयुधा । संऽशिशानः । विश्वां । वसुं । हस्तयोः । आऽदर्धानः ॥

पदार्थः—(हिन्वानः)शुभकर्भाण प्रेरयन् (रोदस्योर्जनिता)
द्युलोकं पृथिवीलोकञ्चोत्पादयन् (रथोन) गतिशील विदुदादि
पदार्थाइव (वाजं) बलं (सनिष्यत्) ददत् (अयासीत्)
आगत्य त्वं मम हृदये विराजस्व । हे परमात्मन् ! त्वं (आयुधा)
बलप्रदशस्त्राणि (संशिशानः) संधुक्षयन् (इन्द्रं, गच्छन्)
कर्मयोगिनं प्राप्नुवन् (विश्वावसु) सर्वप्रकाराण्यैश्वर्य्याणि
(हस्तयोः) करयोः (आदधानः) धारयन् (प्रायासीत्)
मरसांमुख्यमागच्छ ।

पद्धि—(हिन्तानः) ग्रुभ कर्मोमें प्रेरणा करते हुए (रोदस्यी-र्जानेता) ग्रुलोक और पृथिवीलोकको उत्पन्न करते हुए (रथोन) गतिशील विग्रुदादिपदार्थोके समान (वाजं) बलको (सिनिष्यन्) देतेहुए (अयासीत्) आकर आप हमारे हृदयमें विराजमान हों, है परमात्मन् ! आप (आयुधा) बलमद शस्त्रोंको (संशिशानः) तीक्ष्ण करते हुए (इन्द्रंगच्छन्) कर्मयोगीको माप्त होते हुए (विश्वावसु) सब मकारके ऐश्वयोंको (हस्तयोः) हाथोंमें (आदधानः) धारण करते हुए (प्रायासीत्) हमारी और आर्थे।

भावार्थ-- जो जो विभूतिवाली वस्तु हैं उनसबमें परमात्माका तेज

विराजमान है इसिलिये यहां परमात्माके आयुर्धोका वर्णन किया है वास्तव-में परमात्मा किसी आयुधको धारण नहीं करता क्योंकि वह निराकार है।

> अभि त्रिष्टृष्ठं दृषेणं वयोधामांड्गू-षाणीमवावश्चनत् वाणीः । वना वसानो वर्षणो न सिन्धून्वि रत्नधा दंयते वार्याण ॥ २ ॥

अभि । त्रिऽपृष्टं । वृषणं । व्यःऽधां । आंगृषाणी । अवावशंत । वाणीः । वनां । वसानः । वर्रणः । न । सिंधून् । वि । स्तिऽधाः । दयते । वार्याणि ॥

पदार्थः—(त्रिपृष्ठं) त्रियज्ञवद्महाचर्यं सम्पादयन् (वृषणं) बल्वंशीलकर्म्मयोगिन उपदेशाय त्वं ( वयोधां ) बल्धारकः ( आंगूषाणां ) बल्प्पदवाण्याः प्रयोजकश्चास्ति । एवं स्तोतृवाण्यां ( अवावशन् ) निवसन् त्वं ( वना, वसानः ) स्वप्रकाराः सूक्ष्म शक्तिधीरयन् (वरुणः) सर्वान् स्वशक्त्याऽऽच्छादयन् ( सिन्धून्, न ) समुद्रतुल्यः ( विरत्नधाः ) अनेकविधरत्निनि धारयन् त्वं ( वार्य्याणि ) उत्तमधनानि ( दयते ) कर्म्योगिम्यो ददासि ।

पदार्थ--(त्रिप्रष्टं) तीनों सवनोंवाले ब्रह्मचर्यको करते हुए (दृषणं) वळत्रीळ कर्मयोगीके उपदेशके लिये आप (वयोधां) वळको धारण करानेवाळे (भांगूषाणां) वलदायक वाणी के प्रयोग करने वाळे हैं ऐसेस्तोत्ता ळोगोंकी वाणीमें (अवावश्रद) निवास करते हुए (वनावसानः) सब शकारकी सूक्ष्मशाक्तियोंको थारण करते हुए (वरुणः) सबको स्वशक्तिसे आच्छादन करते हुए और (सिंधून न) समुद्रके समान (विरत्नथाः) नानाप्रकारके रत्नोंको थारण करते हुए आप (वार्याणि) उत्तमधनोंको (दयते) कर्मयोगियोंके छियं देते हैं।

भावार्थ--यहां तीनों प्रकारके ब्रह्मचर्यका वर्णन अर्थात ब्रह्मचर्य्य प्रथम २४ वें वरसतक द्मरा ३६ और तीसरा ४० इनको प्रथम मध्यम उत्तम कहते हैं जो पुरुष उक्तप्रकारके ब्रह्मचर्याको धारण करते हैं उनको परमात्मा सवप्रकारके ऐर्थ्य प्रदान करता है ॥

ज्रंत्राम्ः सर्ववीरः सर्हावाञ्जेतां पवस्व सर्निता धनांनि । तिरमायुधः श्विप्रधन्वा समरस्वपीळहः साव्हान्पृतनासु शर्त्रच ॥ ३.॥

श्ररंऽग्रामः । सर्वेऽवीरः । सहावान् । जेतां । पृवस्त् । सनिता । धनानि । तिरमऽअांयुधः । क्षिप्रऽधंन्वा । समत्रऽस्रं । अषाब्ब्हः । सब्हान् । पृतंनासु । शकृत् ॥

पदार्थः—( शूरग्रामः ) यः शूरवीराणा स्वामी ( सर्ववीरः ) स्वयमिष सर्वप्रकारेणवीरदचास्ति अपिच (सहावान् ) धेर्थ्यवान् ( जेता ) तथा सर्वजेता अस्ति (सनिता ) यद्येदवर्यो-पार्जने लग्नःतम् ( पवस्व ) त्वं रक्ष । त्वं (तिग्मायुधः ) तीक्ष्णशस्त्रवान् ( क्षिप्रधन्वा ) शौष्रगातिदचासि । अन्यच ( समत्सु ) संग्रामे [ अषाव्हः ] परशक्त्यसहनशीलः,

[ पृतनासु ] प्रधानसेनाया [ सन्हान् ] धुरन्धराणां [शत्रृणाम् ] रिपुणाञ्जेताचासि ।

पद्धि— ( श्रम्प्रामः ) जो श्रिवारोंके समुदायवाले हैं (सर्ववीरः) और स्वयं भी सब प्रकारके बीर हैं और (सहावात ) धेर्यवात हैं । तथा (जेता ) सबको जीतनेवाले हैं (धनानि मनिता अंग्जो ऐक्व-र्योपार्जनमें लगे हुए हैं उनको आप ( पत्रम्व ) पवित्र करें । आप ( तिग्मायुषः ) तीक्ष्ण क्रम्लॉबाले हैं और (सिश्यन्वा ) बीधगितिक्षर्लोवाल हैं । और (समस्मु ) संग्राममें (अपाहः ) परशक्ति हो न सहनेवाले हैं । और (एतनासु) परसेनामें (सहात् ) धुरन्धर ( शत्रुव) शत्रुओंके ( जेता ) जीतनेवाले हैं ॥

भावार्थ — यहां परमात्माका रुद्धर्मका निक्ष्पण किया रुद्ध्यमिको भारण करनेवाळा परमात्मावीरोंक अनन्त, सङ्घों में शक्ति उत्पन्न करके संसारसे पापकी निटात्ति करता है । उस अनन्त शक्तियुक्त परमात्माके अतितीक्षण कन्न हैं जिससे वह अन्यायकारियोंकी सेनाको विदीर्ण करता है।

बुरुगेब्यूतिरभेयानि कृष्वन्त्संमीचीने आ पंवस्वा पुरेन्थी । अपः सिषांसन्नुषसः स्वर्ंगीः सं चिक्रदो मुद्दो अस्मभ्यं वाजीन् ॥ ४ ॥

उरुऽगन्यूतिः । अभैयानि । कृष्वन् । समीचीने इति । संऽ ईचीने । आ । प्वम्य । पुरैची इति पुरैची । अपः । सिसी-सन् । उपसंः । स्वैः । गाः । सं । चिक्रदः । महः । असमभ्यै । वाजीन् ॥ पदार्थः—(ऊरु गन्यूतिः) विस्तृतमार्गवांस्त्वं (समीचीने) धर्ममार्गे (अभयानि कृष्वन्) अभयं प्रदत्त (आपवस्व) मां पवित्रय। त्वं (पुरंधी) सर्वजगद्धारकोऽसि। अपिच (अपः) शुभक्तम्मीणि (सिषासन्) शिक्षयन् (उपसः) प्रातःकालस्य (स्वर्गाः) किरणान् (संचिकदः) निजवैदिकशब्दैर्विस्तारयसि। (महः) हे सर्वपूज्यपरमारमन् ! (अस्मभ्यं) अस्माकं (वाजान्) बलानि देहि।

पदार्थ—( उरुगव्यूतिः ) विस्तृत मार्गोवाळे आप (समीचीने ) धर्मकी राहमें ( अभयानि कृष्वत् ) अभयं प्रदान करते हुए ( आपवस्व ) इमको पवित्र करें । आप ( पुरुन्धी ) सम्पूर्ण संसारके धारण करनेवाळे हैं । और ( अपः ) शुभ कमोंकी ( सिपासन् ) शिक्षा करते हुए ( उपसः ) उपाकाळकी ( स्वर्गाः ) रिक्ष्मियोंको ( संचिक्तदः ) अपने वैदिक शब्दोंसे विस्तृत करते हैं ( महः ) हे सर्वपूज्यपरमात्मन ! अस्मभ्यं ) हमको ( वाजान् ) बळोंको दें ।

भावार्थ- जो लोग परमात्माके उपदेश किये हुये छभमार्गी पर चलते हैं परमात्मा उनको ग्रुभमार्गीकी प्राप्ति कराता है।

> मित्सं सोम् वरुणं मित्सं मित्रं मत्सीन्द्रमिन्दो प्वमान विष्णुम् । मित्स् शर्थो मारुतं मित्सं देवानमित्सं मुद्दामिन्द्रीमन्द्रो मदीय ॥ ५ ॥

मित्तै । सोम् । वरुणं । मित्ति । इंदै । हुदो इति । पुवुमान्।

विष्णुं । मस्सि । शर्वः । मर्दत् ! मसि । देवान् । मस्सि । मर्द्धा । इन्द्रं । इंद्रो इति । मदाय ॥

यद्र्शिः — ( सांम ) हे परमात्मन् ! ( वरुणम् ) नर्वा-च्छादनशक्तिधारिण विद्रांसम् त्वम् ( मित्स ) तर्पय् आपिच ( मित्रम् ) स्नेहशक्तिमन्तं विद्वांसम् ( मित्स ) तर्पय्, ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! ( विण्णुम् ) सर्वासु विद्यासु व्याप्तिशीलं विद्वांसम्, किञ्च ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम्, पवित्रय, ( पवमान ) हे सर्वपावनपरमात्मन् ! ( मस्तम् ) पूर्वोक्तानां विदुषां समुदायम्, ( मित्स ) तर्पय ( शर्थः ) स्द्ररूपो योविदुषां गणस्तम्, ( मित्स ) तर्पय, ( देवान् ) शान्त्यादिदिव्यगुणवतोविदुषः ( मित्स ) तर्पय, ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमेश्वर ! ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम्, नित्यार्चनी-यस्त्वम ( मदाय ) आनन्दाय ( मित्स ) तर्पय, ।

पद्धि—(सोम) हे परमात्मन् ! (वरुणं) सवको आच्छादन करनेकी शक्ति रखनेवाले विद्वानको आप (मित्सं) तृप्त करें। (मित्रं) और स्नेहकी शक्ति रखनेवाले विद्वानको (मित्सं) तृप्त करें। (इन्दों) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् (प्रवमान्) सवको पावित्र करनेवाले ! परमान्तिमन् ! (विष्णुं) सव विद्याओं में व्याप्तिशील विद्वानको और (इन्द्रं) कर्मयोगीको (मित्सं) तृप्त तरों। (श्रापंः) रुद्रस्प जा विद्वानोंको गण है उसे (मित्सं) तृप्त करें (देवान्) शान्त्यादि दिव्यगुणयुक्त विद्वानोंको (मित्सं) तृप्त करें (इन्द्रं) हे प्रकाशस्त्ररूपपरभेश्वर ! (महां) सर्व पुज्य आप (मदाय) आनन्दके लिये (इन्द्रं) कर्मयोगी को (मित्सं) तृप्त करें।

भावार्थ—इस मन्त्रमें कर्मयोगीके क्रिया काँशल्यकी पूर्तिके लिये परमात्माने प्रार्थनाकी गई है कि हे परमात्मव ! आप कर्मयोगीको सब प्रकारसे निपुण करिये।

एवा राजेव कर्तुमाँ अभेन विश्वा वानि<sup>६</sup>नद्दुरिता पर्वस्व । इन्दो सूक्ताय वर्त्रसे वयोधा . यूयं पति स्वस्तिभिः सदो नः ॥ ६ ॥ २६ ॥

एव । राजांऽइव । ऋढुंऽमान् । अमेन । विश्वां । धनिष्ठत् । दुःऽइता । पृवस्व । इंदोइति । सुऽउक्तार्य । वर्चसे । वर्यः । थाः । यृयं । पृात् । स्वीस्तऽभिः । सदां । नुः ॥

पद्यिः —हे परमात्मन् ! त्वम् ( राजेव ) सर्वप्रकाशकः मर्वस्वामीचासि ( क्रतुमान् ) कर्मणामधिष्ठाताऽसि ( विश्वा, अमेन ) सम्पूर्णेन बलेन ( दुरिता, घनिन्नत् ) सर्वाण्यि पापानि दूरीकुर्वन्, त्वम् ( पवस्व ) अस्मान् पवित्रय ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! ( मृक्ताय, वचसे ) शोभनानां वाणीनामभिधानाय ( वयोधाः ) ऐश्वर्य धेहि ( यूयम् ) त्वम्, ( स्वस्तिभिः ) कल्याणकारिभिभीवैः ! ( सदा ) सदैव ( नः ) अस्मान् ( पात ) रक्ष ।

पदार्थ—हे परमात्मन ! ( राजेव ) आप सबको प्रदीप्त करनेवाले और सर्वस्वामी हैं।( क्रतुमान ) कर्मोंके अधिष्ठाता हैं (विश्वा, अमेन)सम्पूर्ण वल्रसे ( दुरिता, घनिष्टनत् ) समस्त पापोंकां दूर करतेहुए ( पत्रस्त : हमको पवित्रं करें ( इन्दो ) है प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! सूक्तायत्वसे) सुन्दरवाणियों के कथन करनेको ( वयोधाः ) ऐश्वर्य देनेवाले ( यृयं ) अप्प ( स्वस्तिनिः ) कल्याणकारी भावोंसे ( सदा ) सदैव । नः े हमको ( ५।त, ) पवित्र करें ।

भावार्थ-इसमें परमात्मासे कल्याणकी पार्थना की गई।

इति नवनित्रमं मक्तंपिहुँद्शीवर्गश्च समाप्तः ।

यह ६० वां स्क और २६ वां वर्ग समन्त हुआ ॥

इति श्रीमदार्यमुनिनोपनित्रद्धे ऋक्संहिताभाष्येसप्तमाएके तृतीयोऽध्यायः समाप्तः।

अथैकनवतितमस्य पड्ऋचस्य सृक्तस्य---

१—६ करपप ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१, २, ६ पादिनचृत्त्रिष्टुप् । ३ त्रिष्टुप् । ४, ५ निचृत्रिष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः॥

अव चिरजीवी होनेका कथन करते हैं-

असर्जि वका रथ्य यथाजी थिया मनोतां प्रथमो मनीपी । दश स्वसारो अधि सानी अव्येऽ जनित वह्विं सर्दनान्यच्छे ॥ १ ॥

अर्सार्जे । वर्का । रथ्ये । यथां । आजौ । विया । मुनोर्ता ।

प्रथमः । यनीषी । दर्श । स्वसीरः । अधि । सानौ । अब्ये । अजैति । विह्नै । सर्दनानि अच्छे ॥

पदार्थः—( मनीपी ) योहि मनुष्यः परमात्मपरायणः किञ्च गुणेषु प्रशस्ततया ( प्रथमः ) मुख्योस्ति, ( मनोता ) यश्च सर्विष्रयः सः ( धिया ) स्वकीयया बुद्ध्या ( आजौ ) आध्यात्मिके यज्ञे ज्ञानाहुतिं प्रद्यात् ( यथा ) यथा कर्मरूपे यज्ञे ( वक्ता ) वक्ता पुरुपोबाणीरूपकर्म ( असर्जि ) विद्धाति, ( अन्ये, अधिसानो ) सर्वरक्षकपरमात्मरूपे यज्ञकुण्डे ( दश स्वसारः ) दश प्राणाः प्राणायामरूपयज्ञं कुर्वन्ति ।

पद्धि— (मनीपी) जो परमात्मपरायण पुरुप है । और (प्रथम:) गुणोंमें श्रेष्ठ होनेसे मुख्य है । (मनोता) जो सर्विषय है। वह (धिया) अपनी बुद्धिसे (आजो ) आध्यात्मिकयज्ञमें ज्ञानकी आहुति प्रदान करे । (यथा) जैसे (रक्ष्ये) कर्म्मरूपीयज्ञमें (वका) वक्ता पुरुप वाणीरूपी कर्म्मको (असीज) करता है । (अब्येऽ (धिसाना) मर्वरक्षकपरमात्मरूप यज्ञकुण्डमें (द्श म्वसारः) द्श प्राणो को (अपि ) उक्त यज्ञके विषयमें (अजिन्त) डाल्ते हैं । जिस प्रकार (सदनानि । सुन्दरवेदिओं के (अच्छ) प्रति (विद्वि) वाहिनको लक्ष्य वनाकर हवन कियाजाता है । इस प्रकार आध्यात्मिकयज्ञमें परमात्माको विह्नस्थानीय वनाकर हवन कियाजाता है ।

भावार्थ — इस मन्त्रमें प्राणायामका वर्णन किया है जो लोग भलीभांति प्राणायाम करते हैं वे आध्यात्मिकयज्ञ करते हैं।

वीती जनस्य दिन्यस्यं कन्येरिधं सुवानो नंहुष्येभिरिन्दुः।

## प्र यो नृभिरमृतो मत्यैभिर्म— र्मृजानोऽविभिगोभिराद्वः ॥ २ ॥

वीती । जनस्य । दिव्यस्य । ऋज्येः । अधि । सुत्रानः । नृहुष्ये-भिः । इंदुः । प्र । यः । नृद्धिः । अमृतः । मत्येभिः । मुर्मुजानः । अधिकासः । गोभिः । अत्रक्षः ॥

पदार्थः -- (अद्भिः ) कर्मिनः ' अपइति कर्मनामसु पठितम् ' नि॰-२-१-(गोमिः) ज्ञानद्वारा (अविभिः ) रक्षया (मर्मुज्ञानः ) संशोध्यमानः एवम्भूतः (मर्त्येभिर्नृभिः ) मनुष्येः क्रियमाणः (अमृतः ) अमृतरूपो भवति, योयज्ञः (दिव्यस्य जनस्य ) ज्ञानिनः पुरुषस्य (कव्यैः ) हवनैः (अधिसुवानः ) प्रादुर्भूतः सन् (इन्दुः ) दीतिशाली भवति, किञ्च (वीती ) देवमार्गाय भवति, यश्चोक्तयज्ञः यः (नहुष्येभिः ) मानवैविधी यमानः शोभनफल्यान् भवति ।

पद्धि—(अद्भिः) कम्मींके द्वारा "अपइति कर्मनामसु" पटितम्निघण्टौ-र-? (गोभिः) ज्ञानके द्वारा (अविभिः) ग्लासे ( मर्मृजानः)
जिसका संशोधन कियागया है। ऐसा यज (मर्त्योभिर्नृभिः) मनुष्यों से
किया हुआ (अम्रुः) अमृत होता है। जो यज (दिव्यस्यजनस्य)
ज्ञानी पुरुष के (इ.ज्यैः) हवनोंके द्वारा (अधिमुवानः। उत्पन्न हुआ
(इन्दुः) दीक्षियात्य होता है। और (बीती) देवमार्गके लिये होता है
और यह उक्त यज्ञ (नहुष्येभिः) मनुष्योंके द्वारा किया हुआ उक्तम
फळवाला होता है।

800

भावार्थि—जो लोग सत्कर्मीके द्वारा कर्मयज्ञका सम्पादन करते हैं वे उत्तम मुखके भागी होते हैं ।

> वृता वृष्णे रोहेवदंशु<sup>र</sup>स्में पर्वमानो रुशंदीर्ते पयोगोः । सहस्रमृक्वा पथिभिर्वचोविदंध्व-स्मभिः सृगे अण्वं वि याति ॥ ३॥

वृषां । वृष्णे । गेरुवत् । अंशुः । अस्मे । पर्वमानः । रुशत् । ईर्ते । पर्यः । गोः । सहस्रं ।ऋक्वां ।पथिऽभिः । वृत्तःऽवित् । अध्यस्मऽभिः । स्तरंः । अण्ये । वि । याति ॥

पद्र्थिः—( वृषा ) कामनां वर्षुकः परमात्मा ( वृष्णे ) कर्मयागिन ( गेरुवत ) अतितरां शब्दायमानः ( अस्मै ) अस्मै कर्मयागिन ( अंशुः ) सर्वव्यापकः, अपिच ( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा ( रुशत् ) दीप्तिं ददत् ( गोः ) इन्द्रियाणाम् ( पयः ) सारभृतज्ञानम् ( ईतें ) प्राप्नोति येन ( सहस्रं-ऋक्वा ) बहुविधाना वाणीना वक्ता ( वचावित ) वाणीनाञ्ज्ञाता ( पथिभिः ) वाणीनां मांगैः, ये खलु ( अध्वस्माभिः ) हिंसारहितास्तैः ( सूरः ) विज्ञानी ( अण्वम् ) सूक्ष्मपदार्थानां तत्त्वम् ( वियाति ) प्राप्नोति ।

 $\mathbf{q}$ द्र्ार्थ- $\mathbf{q}$   $\mathbf{c}$   $\mathbf{q}$   $\mathbf{q}$   $\mathbf{r}$   $\mathbf{q}$   $\mathbf{r}$   $\mathbf{q}$   $\mathbf{r}$   $\mathbf{r}$ 

(अस्में ) इस कर्म्मयोगीके लिये (अंद्युः ) सर्वव्यापक और ( प्रवमान ) सर्वको पावित्र करनेके लिखे परमात्मा ( क्वट ) दीप्ति देता हुआ (गोः ) इन्द्रियोंके (पयः ) सारभुत ज्ञानको (ईर्ते ) प्राण् होता है । जिस से (सहस्रं ऋक्वा ) अनन्त प्रकारकी वाणियोंका वका ( बचोवित ) वाणियोंका ज्ञाता (पथिभिः ) वाणियोंकी रास्तेम जो ( अध्वस्मभिः ) ईसारहित हैं । (सूरः )विज्ञानी (अण्वं ) सुक्ष्म पदार्थीके तत्वको । वियाति ) प्राप्त होता है ।

भावार्थ—जो लोग वेदवाणियोंका अभ्यास करते हैं वे सृक्ष्मसे सृक्ष्म पदार्थोंको पाप्त होते हैं।

> रुजा दृळ्हा चिद्रेश्वसः सदीति पुनान ईन्द्र ऊर्णुहि वि वाजीन् । वृश्चोपरिष्टाचुजता वधेन् ये अन्ति दूसदुपनायमेपाम् ॥ ४ ॥

रुज । हळ्हा । चित् । रक्षसंः । सदीसि । पुनानः । इंदो इति । ऊर्णुहि । वि । वाजांच । वृश्च । उपस्टित् । तुज्ता । वधेन । ये । अंति । दूसत् । उप्टनायं । एषां ॥

पदार्थः — अपिच स कर्मयोगी (रक्षसः ) राक्षसानाम् ( दृळहासदांसि ) दृढसमितीः ( चित् ) अपि ( रुजा ) आ-त्मीयनाशकशक्तया विनाशयित, अपिच ( विवाजान् ) न्याय-कारिणाम् बलशालिनां पुरुषाणां शक्तीः ( इन्दो ) हे प्रकाश स्वरूपपरमात्मन् ! त्वम् ( ऊर्णुहि ) आच्छादय, किञ्च ( उपिरष्टात् ) उपिरष्टात् ( ये दूरात् ) दृग्देशाद्वाऽगच्छन्ति (एपाम् ) एपां राक्षसानाम् (उपनायम् ) स्वामिनम् (तुजताव-धेन ) तीक्ष्णेन शस्त्रेण विनाशय ।

पद्धि— और वह कर्म्भयोगी (रक्षसः) राक्षसोंकी (दळहासदां-सि ) इट्टसभाओंको (चिट्ट) भी (रूजा ) अपनी नाशकशक्तिसेनष्ट करदेता है। और (विवाजान् ) न्यायकारी वलयुक्त पुरुषोंकी शक्तियोंको (इन्दो ) हे प्रकाशमान परमात्मन् ! तुम (ऊर्णुहि ) आच्छादन करो । और (उपरिष्ठात्) जो ऊपरकी ओरसे आते हैं। अथवा (दूरात्)दूरदेशसे जो आते हैं। (एपां) इन्दाक्षसोंके (उपनायं) स्वामीको (तुजता वधेन)-तीक्ष्णवयसं नाश करो ।

भावार्थ — नो पुरुष शमदमादि साधनसम्पन्न होकर परमान्मपरा-यण होते हैं परमात्मा उनके सब विद्नोंको दूर करता है और उनके विद्न-कारी राक्षसोंको दमन करके उनके मार्गको सुगम करता है।

> स प्रत्नवन्नव्यंसे विश्ववार सूक्तायं पृथः कृणुहि प्राचंः। ये दुःपर्हासो वृजुपां वृहन्त्रस्तांस्ते अश्याम प्रकृत्युकक्षो ॥ ५ ॥

सः । प्रत्तऽवत् ! नव्यंसे । विश्वऽवार् । सुऽउक्तायं । पृथः । कृणुहि । प्राचः । ये । दुःऽसहांसः । वनुपां । बृईतंः । तान् । ते । अश्याम् । पृरुऽकृत् । पुरुक्षो इति । प्ररुऽक्षो ।

पदार्थः—( विश्ववार ! ) हे विश्ववरणीय परमात्मन् !

( सप्रत्नवत ) पुरातनस्त्वभ ( नव्यसे ) अस्मन्नवीनजन्मने ( प्राचः पथः ) प्राचीनान्मार्गान् ( सूक्ताय, क्रुणुहि ) सरलान्वधेहि, किञ्च ( पुरुकृत ) हे बहुकर्मकारिन् ! ( पुरुक्षाः ) हे शब्दब्रह्मजनकपरमात्मन् ! ये तव म्वभावाः ( ये, दुःसहासः ) राक्षसैरसोढव्याः पुनश्च ( वनुषा ) हिंसास्वरूपः पुनः कीदृशाः ! ( बृहन्तः ) महान्तः तान् ( ते ) पूर्वोक्तास्ते स्वभावान् वयं ( अक्याम ) प्राष्नुथाम ।

पदार्थ—(विश्ववार) हे विश्ववरणीयपरमात्मन्! (समत्तवन्) आप प्राचीन हैं। (नव्यसे) हमको नृतन जन्म देनेके लिये हमारेलिये (प्राचः, पथः) प्राचीन रास्तोंको (मुक्ताय कृणुहि) सरल कीजिये। (पुरुकृत्) हे बहुत कर्म्म करनेवाले (पुरुकृतः) हे शब्दब्रह्मके उत्पादक-परमात्मन्! (ये दुःसहासः) जो राक्षसोंके सहने योग्य नहीं (बनुषा) और जो हिंसारूप हैं (बृहन्तः) बड़े हैं। (तान्) उन (ते) तुम्हारे भावोंको यक्षमें (अञ्चाम) हम प्राप्त हों।

भावार्थ-परमात्माके स्वभाव अर्थात् परमात्माके सत्यादि धर्मोंको राक्षसलोग धारण नहीं करसकते उनको केवल देवीसम्पतिवाले ही धारण करसकते हैं अन्य नहीं इस मन्त्रमें देवभावके दिन्यगुणोंका और राक्षसोंके दुर्गुणोंका वर्णन है।

> एवा पुनानो अपः स्वर्गा अस्मभ्यं तोका तनयानि भारं। द्यं नः क्षेत्रमुरु ज्योतीपि सोम ज्योङ्गः सूर्ये दशये रिशिहि ॥ ६ ॥ १ ॥

एव । पुनानः । अपः । स्वः । गाः । अस्मभ्यं । तोका । तनियानि । भूरि । इाः । नः । क्षेत्रं । उरु । ज्योतीिष । सोम । ज्योक् । नः । सूर्ये । दशये । स्रिहि ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! ( एवपुनानः ) अनेन प्रकारेण पवित्रयँस्त्वम् ( अपः ) अन्तरिक्षम् ( स्वः ) स्वर्गस्रोकम् ( गाः ) पृथिवीछोकञ्च ( असमभ्यम् ) असमभ्यम्, देहि ( तोका) पुत्रान् ( भृिर ) प्रचुरान् ( तनयानि ) पौत्रांश्च वितर, किञ्च ( नः ) असमभ्यम् ( शम् ) कल्याणं भवेत् ( उरुक्षेत्रम् ) विस्तृतानि क्षेत्राणि च स्युः ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( उरु, ज्योतींपि ) भूयांसि तेजांसि ( नः ) असमदर्थं सन्तु, किञ्च हे परमात्मन्, ( ज्योक् ) चिरकालपर्य्यन्तम् ( सूर्यं दृशये ) तेजोमयमिमं सूर्य्यमाभिविलोकियतुम् ( रिरीहि ) अस्मान् साम- धर्यशालिनः कुरु ।

पद्धि——हे परमात्मन् । ( एवपुनानः ) इस प्रकार पाँचेत्र करते हुए आप ( अपः ) अन्तरिक्षलोक ( स्वर् ) स्वर्गलोग और ( गाः ) पृथिवीलोक ( अस्मभ्यं ) हमारे लिये दें । ( तोका ) पुत्र और ( तनयानि ) पोत्र ( भूगि ) वहुतसे प्रदान करें । और ( नः ) हमारे लिये ( र्श्वं ) कल्याण हां । ( उरुक्षेत्रं ) और विस्तृत क्षेत्र हों । ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( उरु ज्योतींपि ) वहुतसी ज्योतियें ( नः ) हमारेलिये हों । और ( ज्योक् ) चिरकालनक ( सूर्य्यं दशयं ) इस तेजांमय सूर्य्यके देखनेके लिये ( रिरीहि ) सामर्थ्ययुक्त वनायें ।

भावार्थ—जो लोग ईश्वरकी आज्ञाको पालन करते हैं परमात्मा उनके लिये सबप्रकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है।

इत्येकनवतितमंसुक्तं प्रथमो वर्गश्च समाप्तः॥

# अथषड्ऋचस्य द्विनवतितमस्य सूक्तस्य —

॥ १२ ॥ १—६ कश्यप ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१ सुग्कि त्रिष्टुष् । २, ४, ५ निचृत्त्रिष्टुष् । ३ विसद्त्रिष्टुष् । ६ त्रिष्टुष् धैवतः स्वरः ॥

परि' सुवानो हरिग्जुः प्वित्रे रथो न सर्जि सनये हियानः ! आपुच्छ्लोकंमिन्दियं पूयमानः प्रति' देवाँ अंजुषत प्रयोभिः॥ १॥

परि । सुवानः । हरिः । अंशुः । पृवित्रे । रथः । न । सुर्जि । सनये । हियानः । आपंत् । स्ठोकं । इंद्रियं । पूयमानः । प्रति । देवान् । अजुषत् । प्रयःऽभिः ॥

पदार्थः—( सुवानः ) सर्वव्यापकः ( हरिः ) हरणशीलः ( अंशुः ) अश्नुते सर्वत्रेत्यंशुः । सूत्रात्मा परमात्मा ( पित्रेत्रे ) विशुद्धान्तःकरणे ( रथोन ) गतिशीलपदार्थाइव ( परिसर्जि ) साक्षात्क्रियते, यः परमात्मा ( सनये ) उपासनार्थम् ( हियानः ) प्रेरयति जनानिति शेषः यः परमात्मा ( इन्द्रियम् ) कर्मयोगिनं ( श्लोकम् ) शब्दसमुद्दायम् ( आपत् ) जनयति पुनश्च किद्दशः सः परमात्मा ( पूयमानः ) सर्वपावकः ( प्रयोभिः )

निजैराशीर्वादैः ( देवान्, प्रति ) देवेभ्यः विद्वद्भयइत्यर्थः — ( अजुषत ) स्नेहमुत्पादयति ॥

पद्रार्थ—( मुवानः ) सर्वव्यापकः ( हरिः ) हरणशील ( अंशुः ) मूत्रात्मा परमात्मा ( पवित्रे ) पवित्रअन्तः करणमें ( रथोन ) गतिशील-पदार्थों के समान ( परिसर्जि ) साक्षात्कार कियाजाता है ( सनये ) जो परमात्मा उपासनाकं लिये ( हियानः ) प्रेरणा करता है । और ( इन्द्रियम् ) कर्म्मयोगीको ( श्होकं ) शब्द संघातको ( आपत् ) उत्पन्न करता है ( पूयमानः ) सवको पवित्र करनेवाला परमात्मा ( प्रयोगिः ) अपने आशीर्वादों सं ( देवान, प्रति ) देवतार्वोके लिये ( अज्ञुपत ) प्रेमको उत्पन्न करता है ।

भावार्थ-- जो लोग शुद्ध अन्तःकरणसे परमात्माकी उपासना करते हैं परमात्मा उनके अन्तःकरणमें पवित्रज्ञान मादुर्भूत करता है ॥

> अच्छा नृत्रक्षां असस्त्पृवित्रे नाम् दर्धानः कृविरस्य योनौं । सीदन्होतेव सदने त्रमूपू-पेमग्मत्रपयः सप्तविष्ठाः ॥ २ ॥

अच्छा । नृऽचक्षाः । अचरत् । पिवृत्रे । नामं । दथानः । कृविः । अस्य । योनौं । सीदंत् । होतांऽइव । सदंने । चमूर्षु । उपं । ईं । अग्मन् । ऋषयः । सप्त । विप्राः ।

पदार्थः---( नृचक्षाः ) सर्वद्रष्टा ( कविः ) सर्वज्ञश्च

(नामदधानः) इत्यादि नामानि धारयन् परमात्मा (अस्ययोनौ) कर्मयोगिनोऽन्तःकरणे (पित्रेत्रे ) बहुिभः साधनैः पित्रित्रतां प्राप्तं तिस्मन् (अच्छा, सरत् ) सम्यक् प्राप्तोप्त (होतेव ) यथा होता (सदने ) यज्ञे (सीदन् ) आगच्छन् (चमूषु ) बहुषु समुदायेषु स्थिरो भवित एवमेव (उपेम् ) अस्य समीपे (सप्तर्षयः) मनोबुद्धी पञ्च प्राणाश्च ये (विप्राः) मानवान्पित्रत्रयन्तिते समागत्य प्राप्नुवित्त ।

पदार्थ—( नृचक्षाः ) सव काद्रष्टा ( किवः ) और सर्वज्ञ ( नाम-दधानः ) इत्यादिनामोंको धारणकरनेवाला परमात्मा ( अस्य, योनौ ) कर्म्भयोगीके अन्तःकरणमें ( पिवित्रे ) जो साधनों द्वारा पिवित्रताको प्राप्त है । उसमें ( अच्छासरत् ) भलीभाँति प्राप्त होता है । (होतेव ) जिसमकार होता (सदने ) यज्ञमें (सीदन ) प्राप्त होता हुआ (चमूपु ) बहुतसे समुदायोंमें स्थिर होता है । इसीमकार (उपेम) इसके समीप ( सप्तर्पयः ) पांचप्राण, मन, और बुद्धि ( विप्राः ) जो मनुष्यको पवित्रकरनेवाले हैं वह आकर प्राप्तहोते हैं ।

भावार्थः — जो पुरुष कर्मयोगी है उसके पाचों पाण मनतथा बुद्धि वशीकृत होती है। उक्तसाधनों द्वारा परमात्माका अपने अन्तःकरणमें साक्षात्कार करता है।

> प्र सुमिधा गांतुविद्धिश्वदेवः सोमः पुनानः सदं पृति नित्यंम् । भुवृद्धिश्वेषु काव्येषु स्तात्त जनान्यतते पश्च धीरः ॥ ३ ॥

प्र । सुऽमेधाः । गातुऽवित् । विश्वऽदेवः । सोमंः । पुनानः । सदंः । पृति । नित्यं । भ्रुवंत् । विश्वेषु । काव्येषु । संता । अर्नु । जनान् । यतते । पंचेधीरः ॥

पदार्थः—( सुमेधाः ) शोभनप्रज्ञावान्, अपिच ( गातु-वित्) मार्गज्ञः ( विश्वदेवः ) यस्य ज्ञानं सर्वत्र विद्यते (सोमः) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( पुनानः ) सर्वाज्ञनान्पवित्रयन् (नित्यम्) सदैव (सदः) तास्मिन् स्थाने (एति ) प्राप्नोति यस्मिन्स्थाने (विश्वेषु काव्येषु ) सर्वप्रकारास्विप रचनासु ( रन्ता ) रमणकर्त्ता योगी ( पञ्चधीरः ) पञ्चविधान् (जनान्) प्राणान् (अनुयतते ) युनिक्त योजियित्वा च प्राणायामं विधाय ( भुवत् ) रमणशीलो भवति ।

पदार्थ—(सुमेधाः) शोभन प्रज्ञावाला और (गातुवित्) मार्गकं जाननेवाला (विश्वदेवः) जिसका ज्ञान सर्वत्र विद्यमान है। (सोमः) सर्वोत्पादक परमात्मा (पुनानः) सबको पित्रत्र करता हुआ परमात्मा (नित्यं) सदैव (सदः) उस स्थानको (एति) प्राप्त होता है। जिस स्थानमें (विश्वेषुकाच्येषु) सम्पूर्ण प्रकारकी रचनाओं में (रन्ता) रमण करनेवाला योगी (पञ्चधीरः) पांचप्रकारके (जनाव्) प्राणोंको (अनुयतते) लगाता है। और लगाकर अर्थात्प्राणाद्याम करके (भुवत्) रमणशील होता है।

भावार्थ—योगीपुरुष प्राणायामद्वारा परमात्माका साक्षात्कार करता है इसी अभिप्रायसे यह कथन किया है कि योगीको परमात्मा प्राप्त होता है वास्तवमें परमात्मा सर्वव्यापक है उसका जाना आना कहीं नहीं होता। तव त्ये सोंम पवमान निण्ये विश्वे देवास्त्रयं एकादशःसंः । दशं स्वधाभिराध् सानौ अव्ये मृजन्ति त्वा नद्यः सप्त यह्याः ॥ ४ ॥

तवं । त्ये । सोम् । प्वमान् । निष्ये । विश्वे । देवाः । त्रयः । एकादशासः । दशं । स्वधाभिः । अधि । सानौ । अव्ये । मृजंति । त्वा । नद्यः । सप्त । यव्हीः ॥

पदार्थः — (विश्वेदेवाः) सर्वे देवाः (त्रयएकादशासः) त्रयां स्रिं शत्संख्याकाः सन्ति ते (निण्ये) अन्तरिक्षे विद्यन्ते (सोम) हे सर्वोत्पादकपरमात्मन् ! (त्ये) ते (तव) तुभ्यम् (दशस्वधाभिः) पञ्चानां सूक्ष्मभूतानां पञ्चनां स्थूलभूतानाञ्च (स्वधाभिः) सूक्ष्माभिः शक्तिभिः (अधिसानौ) त्वदीये सर्वश्रेष्ठे स्वरूपे (अव्ये) यत्खलु सर्वपालकं विद्यते तस्मिन् (मृजन्ति) संशोधयन्ति अपि च (त्वाम्) त्वां (सप्त यह्वीः, नद्यः) याः किल वहस्तराः सप्त नाङ्यः सन्ति ताभिः, प्राप्नुवन्ति ।

पद्धि—( विकेवेदेवाः ) सम्पूर्ण देव जो (त्रय एकादशासः ) ३३ हैं । वे ( निण्ये ) अन्तरिक्षमें वर्तमान हैं । ( सोम ) हे सर्वोत्पादकपरमान्त्मन् ! ( त्ये ) वे ( तव ) तुम्हारेलिये ( दशस्वधाभिः ) पाँचसूक्ष्मभूत और पाँचस्थूलभूतोंका ( स्वधाभिः ) सूक्ष्मशक्तियों द्वारा ( अधिसानौ ) तुम्हारे सर्वोपिर उच्चस्वरूपमें ( अव्ये ) जो सर्वरक्षक है । उसमें (मृजन्ति ) संशोधन करनेवाले हैं । और (त्वां ) तुझको ( सप्तयह्वाः नद्यः ) जो

वड़ी सातनाड़ियां हैं उनकेद्वारा पाप्तहोते हैं।

भावार्थ—इसमन्त्रमें योगविद्याका वर्णनिकया है और सप्तनद्यः से तात्पर्य सातप्रकारकी नाड़ियोंका है जिनको इड़ापिङ्गलादि नाड़ि-योंके सुष्मणानामोंसे कथनिकया है तात्पर्य यह है कि योगीपुरुष उक्तनाड़ियोंके द्वारा संयम करके परमात्मयोगी बने अर्थात् परमात्मा में युक्त हो।

> तन्नु सृत्यं पर्वमानस्यास्तु यत्र विश्वे कार्यः सृन्नसंन्त । ज्योतिर्यदक्षे अर्हणोडु लोकं प्रावन्मनुं दस्येवे कर्भीकंम्॥ ५॥

तत् । नु । सृत्यं । पर्वमानस्य । अस्तु । यत्रं । विश्वें । कार्यः । संऽनसैत । ज्योतिः । यत् । अह्नें । अर्ह्मणोत् । ऊ इतिं । लोकं । प्र । आवत् । मनुं । दस्येवे । कः । अभीकें ॥

पदार्थः—(पवमानस्य) यः सर्वेषां पवित्रयिता परमात्माऽ
स्ति तस्य (सत्यम्) सत्यस्थानं (नु) निश्चयम् (तत्)
तदस्ति (यत्र) यस्मिन् (विश्वे) सर्वे (कारवः) उपासकाः
(संनसन्त) संगताभवन्ति (अह्ने) प्रकाशकाय (यत्)
यत् ज्योतिरस्ति (उ) तथाच (लोकम्, अकृणोत्) यज्ज्योतिः
प्रकाशमुत्पादयति (मनुम्) विज्ञानिपुरुषंच (प्रावत्)
रक्षति । तस्माज्ज्योतिषः (दस्यवे) अज्ञानिनम्, असंस्कारिणम्,

अवैदिकम् वा पुरुषं (अभीकं) भयरिहतम् (कः) कः कर्तुं शक्नोति।

पद्धि—( पत्रमानस्य ) जो सत्रको पवित्रकर नेवाला परमात्मा है जसका ( सत्यं ) सत्यका स्थान ( नृ ) निश्चयकरके ( तत ) वह है ( यत्र ) जिसमें ( विश्वे ) सव ( कारवः ) उपासक ( सन्नसन्त ) संगत होते हैं। ( अह्ने ) प्रकाशकके लिये ( यत ) जो ज्योति हैं। ( उ ) और (लोकमकृणोत् ) जो ज्योति झानरूप प्रकाशको उत्पन्न करती है। और ( एनं ) विज्ञानी पुरुषकी ( पावत् ) रक्षा करती है। उसज्योतिसे (दस्यवे) अज्ञानी, असंस्कारी, वा अवैदिक, पुरुषकेलिये ( अभीकं ) निर्भयता ( कः ) कौन करसकता है।

भावार्थ-इस मंत्रमें परमात्माके सद्रूपका वर्णन किया और उक्त-परमात्माको सव ज्योतियोंका प्रकाशक माना है।

> पिर सद्भीव पशुमन्ति होता राजा न मृत्यः समितीरियानः । सोमः पुनानः कुलशाँ अयासी-रसीदंनमुगो न महिषो वनेषु ॥ ६ ॥ २ ॥

परि । सद्मंऽइव । पशुऽमंति । होतां । राजां । न । सृत्यः । संऽइंतिः । इ्यानः । सोमः । पुनानः । कुलशांच । अयासीत् । सीदंच् । मृगः । न । मृहिषः । वनेषु ।

पदार्थः-( होता ) उक्तपरमात्मोपासकः ( पशुमन्ति,

सस्तेव ) ज्ञानागारामिव तं ( परियाति ) प्राप्नोति ( राजा, न ) यथा राजा (सत्यः) सत्यानुयायी ( समितीः ) सभाः (इयानः) प्राप्नुवन् प्रसीदिति तथैव विद्वान् ज्ञानागारं प्राप्य प्रसीदिति (सोमः) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( पुनानः ) सर्वान् पावयन् [ कल्क्शान् ] अन्तःकरणानि [ अयासीत् ] प्राप्नोति ( न ) यथा [ महिषः, मृगः ) महाबली ( वनेषु ) वनेषु प्राप्नोति ।

पद्रिय्—( होता ) उक्तपरमात्माका उपासक ( पश्चमन्तिसद्मेव ) ज्ञानागारके समान ( पिरयाति ) उसको प्राप्त होता है ( राजान ) जैसोके राजा ( सत्यः ) सत्यका अनुयायी ( समितीः ) सभाको ( इयानः ) प्राप्त- होता हुआ प्रसन्न होता है । इसीप्रकार विद्वान ज्ञानागारको प्राप्त होकर भसन्न होता है । ( सोपः ) सर्वोत्पाटकपरमात्मा ( पुनानः ) सबको पवित्र करता हुआ ( कल्ह्यां ) अन्तःकरणोंको ( अयासीत् ) प्राप्त होता है । ( न ) जैसेकि ( महिपो मृगः ) वल्याला ( वनेषु ) वनोंमें ) प्राप्त होता है ।

भावार्थ-इस मंत्रमें राजधर्मका वर्णन है कि जिसप्रकार राजा-लोग सत्यासत्यकी निर्णयकरनेवाली सभाको प्राप्त होते हैं इसीप्रकार, बिद्रानलोगभी न्यायके निर्णय करनेवाली सभावोंको प्राप्त होकर संसारका उद्धार करते हैं—

तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार राजालोग अपने न्यायरूपी सत्य य संसारका उद्धार करते हैं इसी प्रकार विद्वानलोग अपने सद्वुपदेशों हारा संसारका उद्धार करते हैं।

इति द्विनवतितमं सूक्तं द्वितीयो वर्गञ्च समाप्तः ।

# अथ त्रिनवातितमस्य पञ्चर्चस्य सूक्तस्य ।

१-- ५ नोधा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवतः ॥ छन्दः-. १, ३, ४ विसट् त्रिष्टुष् । २ त्रिष्टुष् । ५ पादिन्वर्गत्त्र-

ष्टुष् ॥ धैवतः स्वरः ॥

साक्मुक्षी मर्जयन्त स्वसांग दश् र्थारस्य श्वीतयो धनुत्रीः । हरिः पर्यद्रवज्जाः सूर्यस्य द्रोणं ननक्षे अत्यो न वाजी ॥ १ ॥

साकंऽउक्षः । मुर्जेयंत् । स्वसारः । दर्श । धीरस्य । धीतर्यः । धनुत्रीः । हरिः । परि । अद्भवत् । जाः । सुर्यस्य । द्रोणं । नुनक्षे । अत्यः । न । वाजी ॥

पदार्थः—[ अत्योवाजी ] विद्युदादयां महाबलाः पदार्थाः [ न ] यथा [ ननक्षे ] व्याप्नुवन्ति तथेव [ सूर्यस्य, द्रोणं ] सूर्यमण्डलस्य यः प्रभाकलशोऽस्ति तथा [ जाः ] तदीया या विशः उपिद्शश्च सन्ति तासु [ हरिः ] हरणशीलः परमात्मा [ पर्यद्रवत् ] सर्वत्र परिपूरितः तं पूर्णपरमात्मानं [ साकमुक्षः ] युगपत् [ मर्जयन्त ] विषयं कुर्वत्यः ( स्वसारः ] स्वयं सरण-शीलाः ( दश, धीः ) दशधा इन्द्रियवृत्तयः [ धीतयः ] या

ध्यानेन परमात्मानं विषयीकुर्वन्ति तथा [धनुत्रीः] मनः प्रेरि-काश्चसन्ति ता एव परमात्मस्वरूपं विषयीकुर्वन्ति ।

पद्रार्थ — (अत्योवाजी) बलवाले विद्युदादि पदार्थ (न) जैसे (ननक्षे) व्याप्त होजांते हैं। इसीप्रकार (स्प्यंस्य द्रोणं) सूर्य्य भण्डलका जो प्रभाकलश है। तथा (जाः) उसकी जो दिशा उपदिशायें हैं। उनमें (हिरः) हरणश्चीलपरमात्मा (पर्य्यद्वत् ) सर्वत्र परिपूर्ण है। उस पूर्णपरमात्माको (साकमुक्षः) एक समयमें (मर्जयन्त) विषय करती हुई (स्वसारः) स्वयं सरणशील (दश थीः) १० प्रकारकी इन्द्रियद्वचियें (धीतयः) जो ध्यानद्वारा परमात्माको विषय करनेवाली हैं। और (धनुत्रीः) और मनकी प्रेरक हैं वे परमात्माक स्वरूपको विषय करती हैं।

भावार्थ-योगी पुरुष जब अपने मनका निरोध करता है तो उसकी इन्द्रियरूप ब्रिचेयें परमात्माका साक्षात्कार करती हैं।

> सं मातृभिनं शिशुर्वावशानो इषां दधन्वे पुरुवारों अद्भिः । मर्यो न योषांमामि निष्कृतं यन्तसं गच्छते कुलशं उम्रियांभिः ॥२॥

सं । मातृऽभिः । न । शिशुः । वावशानः । वृंषीं । द्धन्वे । पुरुऽवारः । अवऽभिः । मर्थः । न । योषीं । अभि । निःऽ कृतं । यन । सं । गुच्छते । कुलशे । उम्रियाभिः ॥

पदार्थः---[ वृषा ] कर्मयोगी यः [ पुरुवारः ] अनेक-

जनैः वरणीयः सः आद्रेः ] सत्कर्मभिः [ दधन्त्रे ] धार्यते । यः कर्मयोगी [ वावशानः ] परमात्मविषयककामनावान् तथा [ मातृभिः ] स्वेन्द्रियवृत्तिभिः [शिशुः न] मूक्ष्मकर्त्तव (सदधन्वे) धारयति ( न ) यथा [ थोषां ] स्त्रियम् [ मर्यः ] मृतृष्यः धार-यति तथैव [ उासूयाभिः ] ज्ञानशक्तिहारा कर्मयोगी परमात्म-विभूतीधीरयति । तथा यः परमात्मा ( निष्कृतम् ] ज्ञानविषयो भवन् ( कलशे) तस्य कर्मयोगिनोन्तःकरणे सगञ्छते प्राप्नाति ॥

पदार्थ—(वृषा) कर्म्भयोगी जो (युक्त्वारः) बहुतलोगों को वरणीय है। वह (अद्भिः) सत्कर्म्मों द्वारा (द्यन्वे) धारण किया जाता है। जो कर्म्भयोगी (वावशानः) परमात्माकी कामनावाला है और (मातृभिः) अपनी इन्द्रियवृत्तियोंसे (शिक्षः) सृक्ष्म करनेवालके (न) समान (संद्यन्वे) धारण करता है (न) जिस प्रकार (योषां) स्त्रीको (मर्थ्यः) मनुष्य धारण करता है इस क्कार (उस्नियाभिः) ज्ञान की शक्तियोंके द्वारा कर्म्मयोगी परभात्माकी विभूतियोंको धारण करता है। और जो परमात्मा (निष्कृतं) ज्ञानका विषय हुआ हुआ (कलशे) उस कर्म्मयोगीके अन्तःकरण में (संगच्छते) प्राप्त होता है।

भावार्थ--जिस प्रकार ऐञ्चर्यप्रद प्रकृतिरूपी विभूतिको उद्योगी पुरुष धारण करता है इसी प्रकार प्रकृतिकी नानाशक्तिरूपीवर्भीतको कर्मयोगी पुरुष धारण करता है।

> जुत प्र पिष्यु ऊधुरुन्याया इन्दुर्धाराभिः सचते सुमेधाः । मूर्धानं गावः पर्यसा चुमूष्वभि श्रीणन्ति वसुभिनं निक्तैः ॥ ३ ॥

उत । प्र । पिष्ये । ऊर्थः । अध्न्यायाः इन्दुः । धार्गभिः । स्वते । मुर्धानं । गार्वः । पर्यसा । वृमुर्षु । अभि । श्रीणंति । वसुंऽभिः । न । निक्तैः ॥

पद्धि —[ सुमेधाः ] सर्वोपिर विज्ञानवान् ( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपपरमात्मा ( धाराभिः ) स्वानन्तशक्तिनामैश्वयेण ( सचते ) सर्वत्र संगच्छते ( उत ) तथा (अष्ट्यायाः, ऊधः) गवां दुग्धाधारं स्तनमण्डलं ( प्रपिप्ये ) नितान्तं वर्धयति तथा ( गावश्चमृषु ) गवां संघेषु ( पयसा ) दुग्धेन (अभिश्रीणन्ति) परिपृरणं करोति, तथा ( निक्तर्वसुभिर्म ) शुश्रधनानीव ( मूर्धानम् ) तस्य परमात्मनः मुख्यस्थानीयैश्वर्यं वयं प्राप्नवाम ॥

पृत् भ्रियाः । सर्वापि विज्ञानवाला (इन्द्रः ) मकाश-स्वस्वपरमात्मा (प्रारामिः ) अपनी अनन्तर्शोक्तयों के पृत्वयंसे (सचते ) सर्वत्र संगत होता है । (उत ) और (अघ्न्याया उत्पः ) गौवों के दुग्धा-धार स्तनमण्डलको (प्रविष्ये ) अत्यन्त दृष्टियुक्त करता है । और (गावश्रमूषु ) गौवों की सेनामें (प्यसा ) दुग्धसे (अभिश्रीणन्ति ) संयुक्त करता है । और (निक्तेवसुभिनं ) गुभ्रधनों के समान (मूर्धानं ) उस परमात्माके मुख्य स्थानीय ऐश्वर्यंको इमलोग प्राप्त हों ।

भावार्थ---इस मन्त्रमें इस बातकी प्रार्थना है किपरमात्मा गी, अश्वादि उत्तम धर्नोका इमको प्रदान करे।

> स नो देवेभिः पवमान रदेन्दो रियमस्विनं वावशानः ।

### र्थिरायतामुश्तती प्रशन्धरसम्ब्र्गा दानवे वसूनाम् ॥ ४ ॥

सः । नः । देवेभिः । प्रमान् । रद् ।ईदो इति ।र्ययं अस्विनै । वावशानः । रथिरायतां । उशती । पुरंऽधिः । अस्मद्यंक् । आ दानवे वसूनां ॥

पदार्थः—(इंदो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमारमन् ! (आखिनं) कर्मयोगिने ज्ञानयोगिने च (रियम् ) धनं (वावशानः) धारयन् भवान् (रद) तेभ्यः संप्रदरातु (पवमान) हे सर्वपावक ! (देवोभिः) दिन्यशाक्तिद्वारा (न) अस्मभ्यम् (वसूनाम्) धनाना (रियरायताम्, उशती) अत्यन्त बलयुक्तशक्तीः (पुरिन्धः) या उत्कृष्टपदार्थधारिकाः ताः (अस्मसूक्) मदधीनाः कुरु ॥

पदार्थ — (इन्दो ) हे मकाशस्यरूपपरमात्मन ! (रार्चे ) धन (अधिवनं) कर्मयोगियों और ज्ञानयोगियोंके लिये वानशानः ) धारण किये हुए आप (रद) प्रदान करो (पनमान) हे सबको पत्रित्र करनेवाले परमात्मन ! (देनिभः ) दिव्यशक्तियोंके द्वारा (नः ) इमको (नस्नां)धनोंकी (रिथरायतामुश्रती ) अत्यन्त बलवती शक्ति (पुरन्धिः ) जो बड़े बढ़े पदार्थोंके धारण करनेवाली है वह (अस्मद्युक् ) इमारे लिये आप दें।

भावार्थ—ाजेन पुरुषोंपर परमात्मा अत्यन्त प्रसन्न द्योता है उनको धनादि ऐक्वर्यकी हेतु सर्व शक्तियों से परिपूर्ण करता है । नृनों गृथिमुपं मास्व नृवन्तं पुनानो वाताप्यं विश्वश्चन्द्रम् । प्र वन्दितुरिन्दो तार्यायुः प्रातर्मश्च धियावमुर्जगम्यात् ॥ ५ ॥ ३ ॥

नु । नः । गुर्वे । उपं । मास्व । नृऽवंतै । पुनानः । वाताप्यै । विश्वऽचन्द्रं । प्र । वंदितुः । इंदो इति । तारि । आयुः । प्रातः । मुक्षु । वियाऽवसुः । जगुम्यात् ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! (नु ) निश्चर्यं ( नः ) अस्मभ्यम् ( रियं ) ऐश्वर्यं ( उपमास्व ) देहि तथा ( नृवन्तम् ) लोकसंग्रहवन्तं मां ( पुनानः ) पावयन् ( वाताप्यम् ) प्रेमरूपम् ( विश्वचन्द्रम् ) विश्वप्रसादकमैश्वर्यं मद्यं देहि, तथा ( वन्दितुः ) अस्योपासकस्य भवद्यारा ( प्रतारि ) वृद्धिर्भवतु ( आयुः ) आयुश्चमवतु ( धियावसुः ) आखिलज्ञान-निधिर्भवान् ( प्रातः ) उपासनाकाले ( मक्षु ) शीघ्रं ( जगम्यान् ) आगत्य महुद्धौ रूढो भवतु ॥

पदार्थ—(इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! (नु) निश्चय करके (नः) हमारे लिये (र्राय) पृथ्वयं (उपमास्व) आप दें और (नृवन्तं) लें। कसंग्रह वाले मुझको (पुनानः) पावित्र करते हुए आप ( वाताप्यं ) प्रेमरूप (विश्वचन्द्रं) जो विश्वको प्रसन्न करनेवाला ऐश्वर्य है। वह मुझे दें। और (वन्दितुः) इस उपासककी आपके द्वारा (प्रतारि) दृद्धि हों।

और (आयुः) आयु हो ) (धियावस्तु) सम्पूर्ण ज्ञानों के निधि जो आप हैं (पातः) उपासनाकालमें (मक्षु) शीघ (जगम्यातः) आकर हमारी बुद्धिमें आरूढ़ हों।

भावार्थ---इस मंत्रमें प्रकाशस्यरूपपरमात्मासे ऐश्वर्यकी प्रार्थना की गई है

इति त्रिनवितमं स्कं तृतीयां वर्गश्च समाप्तः।

अथ पश्चचेस्य चतुर्नवितमस्य सृक्तस्य

॥ ९४ ॥ १—५ कण्व ऋषिः ॥ पत्रमानः सोमा देवता ॥ छन्दः-१ निचृत्तित्रष्टुप्। २, ३, ५ विसद्तिष्टुप्। ४ त्रिष्टुष् ॥ धैवतः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः श्रेयोधामत्वं निरूप्यते ।

अब परमात्माको सर्वेदवर्यका धाम निरूपण करते हैं।

अधि यदंश्मिन्व।जिनींव शुभः स्पर्धन्ते धियः मूर्ये न विशः । अपो रृणानः पंवते कवीयन्त्रजं न पंशुवर्धनाय मन्मं ॥ १॥

अधि । यत् । अस्मिन् । वाार्जिनिऽइव । शुभः । स्पर्धते । धिर्यः। सूर्ये । न । विश्तः । अपः । वृणानः । पृवते । कविऽ-

#### यत् । त्रज्ञं । न । पशुऽवर्धनाय । मन्मं ॥

पदार्थः — (सृर्ये ) सृर्यविषये (न) यथा (विशः) रदमयः प्रकाशयन्ति तथेव (धियः) मनुष्यबुद्धयः (स्पर्धन्ते) स्वोत्कटशक्तया विषयं कुर्वन्ति (आसमन्, अधि) यास्मन् परमात्मिनि (वाजिनीव) सर्वोपरिबलानीव (शुभः) शुभ- बलमस्ति स परमात्मा (अपोवृणानः) कर्माध्यक्षोभवन् (पवते) सर्वान्पावयति (कवीयन्) कविरिवाचरन् (पशुव- धनाय) सर्वद्रष्टृत्वपदाय (वजं, न) इन्द्रियाधिकरणमन इव (मन्म) यः अधिकरणक्ष्पोऽस्ति स एव श्रेयोधामास्ति॥

पदार्थ—(स्र्यें) सूर्यके विषयमें ( न ) जैसे (विशः) राडिमयें प्रकाशित करती हैं। उसी प्रकार ( थियः) मनुष्योंकी बुद्धियें (स्पर्थन्ते) अपनी २ उत्कट शक्तिसे विषय करती हैं। (अस्मिन् अधि) जिस परमात्मामें (बाजनीव) सर्वोषित वलोंके समान ( श्रुभः) श्रुभ वल है। वह परमात्मा ( अपोद्यणानः) कम्मौंका अध्यक्ष होता हुआ (पत्रते) सत्रको पार्वत्र करता है। (कवीयन्) किवयोंकी तरह आचरण करता हुआ (पश्चर्यनाय) सर्वद्रष्ट्रत्यदके लिये ( व्रजं, न ) इन्द्रियोंके अधिकरण मनके समान 'व्रजन्ति इन्द्रियाणि यस्पिन तद्रजम् ' ( मन्म ) जो अधिकरणरूप है। वहीं श्रेयका थाम है।

भावार्थ — परमात्मा सर्वत्र पारिपूर्ण है जो छोग उसके साक्षात् करनेके लिये, अपनी चित्तदृतियोंका निरोध करते हैं परमात्मा उनके जानका विषय अवश्यमेव होता है।

> द्भिता व्यूर्ण्वन्नमृतस्य धार्म स्वीर्वेदे भुवनानि प्रथन्त ।

थियः पिन्वानाः स्वसंरे न गावं ऋतायन्तीसमि वावश्र इन्द्रंम् ॥ २ ॥

द्धिता । विऽक्रण्वेन् । अमृतंस्य । धार्म । स्वःऽविदे । सुर्वनानि । प्रथंत् । धिर्यः । पिन्वानाः । स्वसीरे । न । गार्वः । ऋतऽयंतीः । अति । बावुश्रे । इन्द्रं ॥

पदार्थः—स परमारमा ( द्विता ) जीवप्रकृतिरूपद्वैतम् ( व्यूर्ण्वन् ) आण्ठादयन् ( अमृतस्य, धाम ) अमृताधारोऽस्ति तस्मे ( स्वर्विदे ) सर्वज्ञाय ( मृवनानि ) सम्पूर्णळोकळोकारान्त-राणि ( प्रथन्त ) विस्तीर्थन्ते । सपरमारमा ( धियः, पिन्वानाः ) विज्ञानेन परिपूर्णः ( स्वसरे ) स्वरूपे ( न ) यथा ( गावः ) इन्द्रियाणि ( ऋतयन्तीः ) यज्ञेच्छां कुर्वाणानि सर्वतः ( अभि-वाबश्रे ) शब्दं कुर्वन्ति अथवा ( इन्दुम् ) प्रकाशस्वरूपपरमारमान् कामयन्ते। एवंहि जिज्ञासवः उक्तपरमारमानं कामयन्ताम् ॥

पदार्थ— वह परमात्मा (द्विता) जीव और प्रकृतिक्पद्वैतको (ब्यूर्ण्वन् ) आच्छादन करताहुआ (अमृतस्य थाम ) अमृतके थाम है। उस (स्विदें ) सर्वक्षके छियं ( भुवनानि ) सम्पूर्णलोकलोकरान्तर (मथन्त ) विस्तीर्ण होते हैं। वह परमात्मा (थियः पिन्वानाः ) विज्ञानोंसे भराहुआ (स्वसरे ) अपने स्वरूपमें (न ) जैसे कि (गावः ) इन्द्रियें (ऋत-पम्तीः ) यज्ञ की इच्छा करतीहुई सव ओरसे (अभिवावश्रे ) शब्द करती है। अथवा (इन्द्रुं ) प्रकाशरूपपरमात्माकी कामना करती हैं। इसी प्रकार जिज्ञासलोग उस परमात्माकी कामना करें।

भावार्थ- इस मंत्रमें परमात्माके द्वैतवादका वर्णन किया है।

परि यत्कविः काव्या भरंते शुरो न स्थो भुवनानि विश्वा । देवेषु यशो मर्ताय भूपन्दक्षाय रायः पुरुभृषु नव्यः ॥ ३ ॥

परि । यत् । कृविः । काव्यां । भरते । श्रूरः । न । रथः । भुवनानि । विश्वां । देवेषु । यज्ञाः । मतिय । भूषेन् ।दक्षाय । रायः । पुरुऽभूषु । नव्यः ॥

पदार्थः—(यत्) यः परमात्मा (कविः) सर्वज्ञः (काव्या, भरते) कविभावस्य पृरकः, यत्र (शूरो न) शूरस्येव (रथः) क्रियाशाक्तिः (विश्वा, भुवनानि) सर्वे लोका यत्र स्थिराः (देवेषु) सर्वविद्वत्सु (यशः) यस्य कीर्तिः (मर्ताय, भूषन्) सर्वजनान् भूषयन् (दक्षाय, रायः) यश्रातुर्यस्य धनस्य च (पुरु, भूषु) स्वाम्यस्ति (नव्यः) नित्यनृतनश्च।

पद्धि—(यत्) जो परमात्मा (किवः) सर्वज्ञ है (काव्या भरते) कावियोंके भावको पूर्ण करनेवाला है। जिसमें (शूरो न) शूरवीर-के समान (रथः) कियाञ्चक्ति हैं (विश्वाभुवनानि) सम्पूर्ण भुवन जिसमें स्थिर हैं। (देवेषु) सब विद्वानोंमें (यशः) जिसका यश्च है। (मर्ताय भूषन्) सब मनुष्योंको विभूषित करता हुआ (दक्षायरायः) जो चातुर्य्यका और धनका (पुरुभूषु) स्वामी है। और (नव्यः) नित्यनृवन है।

भावार्थ---परमात्मा सर्वज्ञ हे और अपनी सर्वज्ञतासे सबके ज्ञान-में प्रवेश करता है ।

> श्रियं जातः श्रियं आ निरिधाय श्रियं वयो जारितृभ्यो दधाति । श्रियं वसाना अमृतत्वमायन्भवन्ति सत्या संमिथा मितदौ ॥ ४ ॥

श्चिये । जातः । श्चिये । आ । निः । इयाय । श्चिये । वर्यः । जारितृऽभ्यः । द्धाति । श्चियं । वसीनाः । अमृतऽत्वं । आयुन् । भवैति । सत्या । संऽइ्था । मितऽद्वौं ॥

पद्रार्थः—स परमात्मा ( श्रिये, जातः ) ऐश्वर्याय सर्वत्र प्रकारमते ( श्रियं, निरियाय ) श्रिये हि स्वत्र गतिशीलोस्ति ( श्रियम् ) ऐश्वर्यं तथा ( वयः ) आयुश्च ( जारितृभ्यः ) उपासकेभ्यः ( दधाति ) धारयति ( श्रियं, वसानाः ) श्रियं धारयन् ( अमृतत्वम्, आयन् ) अमृतत्वं विस्तारयन् ( सत्या, सिभेथा ) सत्यरूप यज्ञानां कर्ता भवति ( मितद्रौ ) सर्वत्र गतिशिले परमात्मनि ( सत्या, भवन्ति ) ब्रह्मयङ्गाः चित्तस्थैयं हेतवो भवन्ति ॥

पदार्थ--वह परमात्मा (श्रियेजातः ) ऐश्वर्यके लिये सर्वत्र पगट हैं। और (श्रियंनिरियाय) श्रीके लिये ही सर्वत्र गतिशील हैं। और ( श्रियं ) एश्वर्यको और ( वयः ) आयुको ( जरितृभ्यः ) उपासकोंके लिये ( दधाति ) धारण करता है । ( श्रियं वसानाः ) श्रीको धारण करता हुआ ( अमृतत्वमायन् ) अमृतत्वको विस्तार करता हुआ ( सत्या समिया ) सत्यरूपी यज्ञोंके करनेवाला होता है । ( मितद्रौ ) सर्वत्र गतिशील परमात्मामें ( सत्या भवन्ति ) ब्रह्मयज्ञ चित्तकी स्थिरताके हेतु होते हैं ।

भावार्थ--जो परमात्मोपासक हैं उनको परमात्मा सब प्रकारका ऐश्वर्थ देता है।

इषमूर्जम्भयर्शश्चं गामुरुज्योतिः कृणुहि मित्सि देवान । विश्वानि हि सुपहा तानि तुभ्यं पर्वमान बार्थसे सोम् शर्त्रून ॥ ५ ॥ ४ ॥

इषं ऊर्जं । अभि । अर्ष् । अर्थं । गां । उरु । ज्योतिः । कृणुहि । मस्सि । देवान् । विश्वानि । हि । सुऽसहां । तानि । तुभ्यं । पर्वमान । वाधसे । सोम । शर्त्रून् ॥

पदार्थः—( इपम् ) ऐश्वर्य ( ऊर्जम् ) बलंच ( अभ्यर्ष )
भवान्ददातु ( अश्वम् ) क्रियाशक्तिम् ( गाम् ) ज्ञानशक्तिंच
इमे हे अपि ( उरुज्योतिः ) विस्तृतज्योतिषौ ( कृणुहि ) करोतु
( देवान् ) विदुषः ( मारिस ) तर्पयतु ( विश्वानि, हि, सुपहा )
सर्वसहनशीलशक्तयो भवत्सु विद्यन्ते ( तानि ) ताः शक्तयः
त्वा भूषयन्ति ( पवमान ) हे सर्वपावक ! ( तुभ्यम् ) त्वक्तः

इदं प्रार्थिये यत्त्वं ( शत्रून् ) अन्यायकारिणां [ बाधसे ] निवृत्तौ समर्थः [ सोम ] हे परमान्मन् ! भवान् अस्मास्विप एवंविधं-बलं ददातु ॥

पदार्थ—(इषम्) पेक्कर्य और । उर्जम्) बल ( अभ्यर्ष् ) हे परमात्मन् आप दें। और ( अक्वम् ) कियाशक्ति और ( गाम् ) झानरूपी शक्ति इन दोनों को पाप ( उरुष्योतिः ) विस्तृत्वयोत ( कृणुहि ) करें और ( देवान् ) विद्वान लोगोंको ( मित्स ) तृप्त करें । ( विक्वानि हि सुपहा ) सम्पूर्ण सहनशीलशक्तियें निश्चय करके आपमें हैं। ( तानि ) वे शक्तियें तुमको विभूपित करती हैं। ( प्वमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ! ( तुभ्यम् ) तुमसे मैं यह प्रार्थना करता हूं कि तुम ( शत्रून् ) अन्यायकारीदुष्टोंको ( वाधस ) निष्टत्त करनेके लिये समर्थ हो। ( सोम ) हे परमात्मन् । आप हममें भीं इसप्रकारका बल दीजिये।

भावार्थ-परमात्मा अनन्तशक्तिरूप है जब वह अपने भक्तोंको पात्र समझता है तो सब प्रकारके अन्यायकारियोंको दमन करके सुनी।ते और धर्मका प्रचार संसारमें फैलादेता है। तात्पर्य यह है कि जो लोग परमात्माकी दयाका पात्र बनंत हैं उन्हींकं शत्रुभृत दुष्टदस्युवोंका परमात्मा दमनकरता है अन्यों के नहीं।

इति चतुर्नवतितमंसूकं चतुर्थीवर्गश्च समाप्तः।

#### अथ पञ्चर्चस्य पञ्चनवतितमस्य सूक्तस्य —

॥ ९५ ॥ १—५ प्रस्कण्व ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः--१ त्रिष्टुप् । २ संस्तारपंक्तिः । ३विसार्द्त्रिष्टुप् । ४ निचृत्त्रिष्टुप् । ५ पादानि-

चृत्त्रिब्दुष् ! स्वरः-१, ३-५ धैवतः । २ पंचमः ॥

किनिकान्ति हिरिसमुज्यमानुः सीद्न्वनंस्य जुठेरे पुनानः । नृभिर्युतः कृष्णते निर्णिजं गा अतौ मतीर्जनयत स्वथिभिः ॥ १ ॥

किनिकॅति । हरि'ः। आ।सृज्यमानः।सीदंत् ।वर्नस्य।जुठेरे । पुनानः।नृऽभिः। यृतः । कृणुते । निःऽनिजै । गाः । अतैः । मतीः । जनयत । स्वधाभिः ॥

पदार्थः ——( हिरः ) हरणशीलशक्तिमान् परमात्मा ( मृज्यमानः ) साक्षात्कारं प्राप्नोति तदा ( वनस्य ) भक्तस्य ( जठरे ) अन्तःकरणे [ सीदन् ] स्थितिं कुर्वन् ( पुनानः ) तं पावयंश्च विराजते (यतः) यरमात [नृभिः] मनुष्यैः [ निर्णिजं कृणुते ] साक्षात्क्रियते तदा [ गाः ] इन्द्रियाणिशोधयन् [ मतीः जनयत् ] सुमतिमुत्यादयति [ स्वधाभिः] स्वशक्तिभिः[कनिक्रन्ति] पुनः पुनः शब्दायमान इव साक्षात्कारं लभते ।

पद्धि—(हरिः) हरणशील शक्तियोंवाला परमातमा ( सृज्यमानः ) साक्षात्कारको प्राप्त होता है । तव ( वनस्य ) भक्तके ( जठरे )अन्तःकरण-में ( सीदन् ) ठहरनाहू आ और ( पुनानः ) उसके पवित्र करताहुआ विराजमान होता है । ( यतः ) जिसलियं ( नृश्चिः ) भनुष्यों द्वारा ( निर्णिजं कृणुते ) साक्षात्कार कियाजाना है । तव ( गाः ) इन्द्रियोंको छुद्ध करके ( प्रतिर्जनयल ) अन्छेशकारकी युद्धि उत्पन्न करता है ( स्वशामिः ) स्वशक्तियोंते द्वारा और । कांटआन्ति । पुनः शब्दायमानके समान साक्षात्कारको एत होता है ।

भायार्थ--पास्तवमें परमात्मा सर्वव्यापक है उसके लिये विराज-मान होना और न पिराजनान होता कथन नहीं किया जासकता, विराज-मान होना यहाँ साक्षात्कारके अभिशायसे कथन कियागया है।

> हरिः मृजानः पथ्यांम्हतस्ये-यर्ति वार्त्रमहितेव नार्वम् । देवो देवानां एह्यांनि नामावि-ष्क्रंणोति वहिषि प्रवासे ॥ २ ॥

हरिः । मृजानः । पथ्यां । ऋतस्यं । इयंति । वार्चं । आरि-ताऽइंव । नार्वं । देवः।देव(नां । गुर्ह्यानि । नामं । आविः। कृणोति । बर्हिपि । प्रध्वाचे ॥

पदार्थः—ः हरिः ) स पृत्रोक्तः परमात्मा ( सृजानः ) साक्षात्क्रियमाणः (ऋतस्य, पथ्यां) वाग्द्वारा मुक्तिमार्ग ( इयार्ति ) प्रेरयति ( आरिता, इव, नावम् ) यथा नावस्तरणकाले नाविकः प्रेरणां करोति स परमात्मा ( देवानां देवः ) सर्वदेवानामधिष्ठाता ( गुद्यानि ) गुप्ताः ( नाम, आविष्कृणोति ) संज्ञाः प्रकटयति (बहिषि, प्रवाचे) वाग्यज्ञार्थम् ।

पदार्थ — (हिर्गः) वह पूर्वोक परमान्मा ( सृजानः ) साक्षात्का-रको प्राप्त हुआ ( ऋतस्य, पथ्यां ) वाक्ट्रारा मुक्तिमार्गकी ( इयर्ति ) प्रेरणा करता है। (अस्तिवनावम्) जैसा कि नौकाके पार लगानेके समयमें नाविक प्रेरणा करता है। ओर (देवानां देवः) सब देवोंका देव ( गुह्यानि ) गुप्त ( नामाविष्क्रणोति ) संज्ञायोंको प्रगट करता है (बाहीपि प्रवाचे ) वाणीरूपी यज्ञके लिये।

भावार्थ—परमात्माने ब्रह्मयक्षके लिये बहुतसी संज्ञाओं को निर्माण किया. अर्थात—शब्दब्रह्म जो वेद है उसका निर्माण अर्थात—आविभीव संज्ञा संज्ञिभाव पर निर्भर करता है। उसीलिये संज्ञासंज्ञिभावको रहस्य-रूपसे कथन कियागया है।

अपामिवेदूर्मयस्तर्तुराणाः प्र मनीषा ईरते सोममच्छे । नमस्यन्तीरुपं च यन्ति सं चा च विदानस्यश्तीरुदान्तम् ॥ ३॥

अपांऽईव । इत् । ऊर्मयः । तर्तुराणाः । प्र । मुनीषा । ईरते । सोमै । अच्छे । नुमस्यन्तीः । उपं । च । यंति । सं । च । आ । च । विश्वति । उसतीः । उसती ॥

पदार्थः--( उशतीः ) शोभमानस्तुतयः ( उशन्तम )

शोभमानं ( संविशन्ति ) प्राप्नुवंति यथा ( तर्तुराणाः ) शीघू-कारिणां ( मनीषा ) बुद्धयः ( प्रेरते ) प्रेरयन्ति एवंहि (सोमम्) परमात्मानम् ( अच्छ ) सम्यक् प्राप्नुवन्ति (च) तथा (अपाम्, इव, क्रमयः ) यथा अलर्वाचयः प्रस्तं भूषयन्ति एवं हि परभात्म विभूतयः परमात्मानं मण्डयन्ति ( च ) तथा (नमस्यन्ति ) ताः परमात्मविभृतयः सन्कुर्वन्ति ( च ) तथा ( उपयन्ति ) तं समन्ते ।

पद्धि—( उशतीः ) शोभावाली स्तुतियें ( उशन्तम ) शोभावाले को ( संविशन्ति ) पाप्त होती हैं जसे कि ( तर्तुराणाः ) शीघ करनेवाले लोगोंकी ( मनीपा ) वृद्धियें ( प्रेरंत ) प्रेरणा करती हैं । इसी प्रकार (सोमम् ) परमात्माको ( अच्छ ) भलीभांति पाप्त होती हैं । ( च ) और ( अपामिवार्मयः ) जैसे कि जुलोंकी लहरें जलोंको सुशोभित करती हैं । इसी प्रकार परमात्माकी विभूतियें परमात्माको सुशोभित करती हैं । ( च ) और ( नमस्यन्ति ) परमात्माकी विभूतियें सन्कार करती हैं । और (उप-यन्ति ) उसको प्राप्त होती हैं ।

भावार्थ—इसमें परमात्माकी विभूतिओंका वर्णन है कि पर-मात्माकी विभूतियें परमात्माक भावोंको प्रतिक्षण द्योतन करती हैं जिनसे परमात्मापरायण पुरुष परमात्माका साक्षात्कार करते हैं।

> तं मर्मृजानं मिह्षं न सानविशुं दुहन्त्युक्षणं गिरिष्ठाम् । तं वीवशानं मृतयः सचन्ते त्रितो विभार्ति वर्हणं समुद्रे ॥ ४ ॥

तं । मुर्धजानम् । महिषं । न । सानौ । अंशुं । दुहन्ति । उक्षणं । गिरिऽस्थां । तं । वावशानं । मतयंः । सचन्ते । त्रितः । विभर्ति । वर्षणं । समुद्रे ।

पद्यथः—(तं, मर्मृजानम्) तं भक्तैरुवास्यमानं परमात्मानं (सानौ) सर्वोपिर शिखरे (माहिषं, न) महापुरुवामिव विराजमानं (अंशुम) सृद्धमादिष मूद्धमम् (उक्षणम्) सर्वोधिक बलदम् (गिरिष्ठाम्) वेदवागिधिष्ठातारं (तं, वावशानम्) सर्वोपिर कमनीयम् (मतयः, सचन्ते) सुमतयः सेवन्ते यदच (समुद्रे) अन्तरिक्षे (वरुणम्) वर्षणीयपदार्थान् (विभर्ति) पोषयति (जितः) जीवप्रकृतिमहत्त्त्वरूपमृद्धमजगत्कारणानामाधिष्ठानादित्त अथवा (वितः) कालज्ञयाधिष्ठातारित् ॥

पदार्थ — (तं मर्मृजानम् ) उस भक्तों द्वारा उपासित परमात्माको (सानो ) सर्वोपिरि शिग्वरपर (मिंडपेन ) महापुरूपके समान विराजमानको (अधुम ) जी सूक्ष्मसे सृक्ष्म है । (उक्षणम् ) जो सर्वोपिर वलप्रद् है । (गिरिष्ठाम् ) जो वेदरूपी वाणीका अधिष्ठाता है । (तं वावशानम् ) उस सर्वोपिर कमनीय परमात्माको (मतयः ) सुमतिलोग (सचन्ते ) संगत होते हैं । और जो परमात्मा (ममुद्र) अन्तरिक्षमें (वरूणम् ) वरणियपदार्थोंको (विभित्ते ) धारण करता है । और (विनः ) प्रकृति, जींव, और महत्तत्व रूप सूक्ष्म जगतकारणोंका अधिष्ठाता है । अथवा (विनः ) भूत, भविष्यत, वर्षमान तीनों कालोंका अधिष्ठाता है ।

भावार्थ— इस मन्त्रमें परमात्माके स्वरूपका वर्णन है कि वह अत्यन्त सूक्ष्म और दुर्विज्ञेय है उसको संयमी पुरुष साक्षात्कार कर सकते हैं। इष्यन्वाचेमुपवक्तेव हार्तः पुनान ईन्दो ।व ष्या ननीपाम् । इन्द्रश्च यत्क्षयेथः सीभंगाय सुवीर्यस्य पत्यः स्याम ॥ ५ ॥ ५ ॥

इष्यंन् । वार्त्रं । उपवक्ताऽईव । होतुः । पुनातः । इँदो इति । वि । स्य । मृतीषां । इदैः । त्रु । यत् । क्षयंथः । सौर्भगाय । सुऽवोर्यस्य । पर्तयः । स्याम ॥

पदार्थः — ( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! भवान् ( मनीपां ) अस्मभ्यं बुद्धिं ( विष्य ) प्रयच्छनु तथा (वाचामि-च्छन् ) वाणीं कामयमानः (उपवक्ता, इव) वक्ताइव तथा (होतुः) उपासकं सदैवोपदिशनु ( च ) तथा ( यन् ) र्याद्ध ( इन्द्रः ) कर्मयोगी भवांश्च ( क्षयथः ) उभाविप अद्वैतभावं प्राप्ती ( सीभगाय ) अस्मै सौभाग्याय धन्यं मन्ये भवन्तम् प्रार्थयेच ( सुवीर्यस्य ) सर्वोपिर बलस्य ( पतयः, स्याम ) पतयो भवेम ॥

पदार्थ—(इन्दो) है प्रकाशस्वरूपपरमात्मन ! आप (मनीपाम) बुद्धिको हमारे लिये (विष्य) प्रदान कीजिये । और (वाचामिष्यन) वाणी-की इच्छा करतेहुए (उपवक्तेव) वक्ताके समान (होतुः) उपासकको सदुपदेश करें । (च) और (यत) जो (इन्द्रः) कर्म्मयोगी और आप (क्षयथः) दोनों अद्वैतभावको प्राप्त हैं । सोभगाय) इस सोभाग्य के लिये हम आपका धन्यवाद करते हैं । और आपसे प्रार्थना करते हैं कि (सुवीर्ध्यस्य पतयः स्याम) सर्वोपित बुलके पति हों।

भावार्थ--इसमन्त्रमें उक्तपरमात्मासे वलकी प्रार्थना कीगयी है।

इति पञ्चनवतितमं सूक्तं पञ्चमोवर्गश्च समाप्तः ।

अथ चतुर्विशत्युचस्य पण्णवृतितमस्य सूक्तस्य---

१—२४ पर्तद्तेनो दैवोदामिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३, ११, १२ १४, १९ २३, त्रिष्टुष् । २, १७ विशट त्रिष्टुष्। ४-१०, १३, १५, १८, २१, २४ निचृत्त्रिष्टुष् । १६ आचीं भुश्कित्रिष्टुम् २०, २२ पादनिचृत्त्रिष्टुष् ॥ वैवतः स्वरः ॥

प्र सेनानीः शूरो अग्रे स्थानां गृब्यत्रेति हपेते अस्य सेनां । भद्रान्कुण्वत्रिन्द्रह्वान्त्साविभ्य आ सोमो वस्त्रां रभसानि दत्ते । १ ॥

प्र । सेनाऽनीः । झूरंः । अग्रे । स्थानां । गुन्यन् । एति । ईपते । अस्य । सेनां । भद्रान् । कृण्वन् । इंद्रऽहवान् । सर्खिऽ भ्यः । आ । सोर्मः । वस्त्रां । स्भसानि । दत्ते ॥

पदार्थः—( सोमः ) सोमरूपः परमात्मा ( रभसानि ) अतिवेगेन ( वस्त्रा ) आच्छादकास्त्राणि ( आदत्ते ) गृह्णाति (सिखन्यः ) अनुयायिभ्यः ( इन्द्रहवान् ) कर्मयोगिभ्यः (भद्राणि, कृष्वन् ) कल्याणान्युत्पादयन् आस्ते यथा (शूरः) भटः (सेनानीः ) सेनानायकः (रथानामः ) संग्राभानाम् (अग्रे ) समक्षं (गव्यन् ) यजमानानामैश्वर्यमिष्छन् (एति ) प्राप्ताति एवं हि परमात्मा न्यायिनामैश्वर्यमिष्छन् तान्संरक्षति ! (अस्य, सेना )अस्य श्रुरस्य सेना (हर्षते ) यथा हृष्टा भवति एवं हि परमात्मानु ग्रायिनामिष सेना हर्षं लभते ॥

पदार्थ— (सोमः) सोमरूपपरमात्मा (सिखभ्यः) अपने अनुयायी (इन्द्रहवातः) जो कर्म्मयोगी हैं उनके लिये (भट्टाणि कृष्वनः) भलाई करताहुआ (बस्नारभसानि) अत्यन्त वेगवाले शस्त्रोंको (आदत्ते) ग्रहण करता है। जेसोकि (शूरः) शूरवीर (सेनानीः) जो सेनाओंका नेता है। वह (रथानाम्) संज्ञाओंकं (अग्रं) समक्ष (गच्यन्) यजमानों के ऐश्वर्यकी इच्छा करता हुआं (एति) प्राप्त होता है। इसप्रकार परमात्मा न्यायकारियोंके ऐश्वर्यको चाहता हुआ अपने रूपसे न्यायकारियोंकी रक्षा करता है। (अस्य) उस शूरवीरकी (सेना) फोज (हर्पते) जैसे प्रसन्न होती है। इसी प्रकार परमात्माके अनुयायियोंकी सेना भी हर्पको प्राप्त होती है।

भावार्थ---इस मन्त्रमें राजधर्मका वर्णन है कि परमात्मपरायण-पुरुष राजधर्म द्वारा अनन्तमकारके ऐश्वरोंको प्राप्त होते हैं।

> सर्मस्य हीरं हरेयो मृजन्त्य-श्वह्येरिनिशितं नमोभिः । आ तिष्ठाति स्थिमिन्द्रेस्य सर्खा विद्धाँ ऐना सुमितं यात्यच्छं ॥ २ ॥

सं । अस्य । हरिं । हर्रयः । मृजांति । अश्वऽहयैः । अनिऽशितं । नर्गःऽभिः । आ । तिष्ठाति । स्यं । इदेस्य । सर्खा । विद्वान् । एन् । सुऽमृतिं । याति । अच्छ ॥

पदार्थः—(अस्य, हिरम्) अस्य परमात्मनो हरणशीलशक्तीः (हरयः) ज्ञानिकरणाः (मृजन्ति) प्रदीपयन्ति तथा (अश्व-(हर्यः) विद्युदादिशक्तयइव (अनिशितम्) असंस्कृतमपि (नमोभिः) सत्कारहारेण संस्कृतं कुर्वन् (आतिष्ठति) आगत्य विराजते (रथम्) उक्तगितशीलपरमात्मानम् (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः (सखा) मित्रम् (विद्वान्) मेधावी जनः (एन) उक्तमार्गेण (सुमितम्) सुमार्गम् (अच्छ, याति) सम्यक् प्राप्नोति

पदार्थ — अस्य हरिम् ) उस परमात्माकी हरणशीलशक्तिको (हर्यः ) ज्ञानकी किरणें (मृजन्ति ) प्रदीप्त करती हैं । और (अक्वहयैः ) विद्युदादि शक्तियोंके समान (अनिशितम् ) असंस्कृतको भी (नमोभिः ) सत्कारद्वारा संस्कृत करताहुआ (आतिष्ठाते ) आकर विराजमान होता है । (रथम् ) उक्तगतिस्वरूपपरमात्माको (इन्द्रस्य ) कर्मयोगीका (सखा ) मित्र (विद्वान् ) मेथावीपुरुष (एना ) उक्त रास्तेसे (सुमतिम् ) सुन्दरं-मार्गको (अच्छ याति ) भलीभांति प्राप्त होता है ।

भावार्थ- जो लोग नम्रभावसे परमात्माकी उपासना करते हैं वे असंस्कृत होकर भी छद्ध होजाते हैं, अर्थात- उनकी छुद्धिका कारण एकमात्र परमात्मोपासनरूपी संस्कार ही संस्कार है कोईअन्य संस्कार नहीं।

> स नो देव देवतांते पवस्व महे सोम प्सरंस इन्द्र्यानेः।

## कृण्वन्न्यो वर्षयन्द्यामुतेमासुरोरा नो वरिवस्या पुनानः ॥ ३ ॥

सः । नः । देव । देवऽत्राति । प्रवस्त । महे । सोम् । प्सरंसे । इंद्रऽपानः । कृष्वत । अपः । वर्षयंत् । द्यां । उतः । इमां । उरो । आ । तः । वश्विम्य । प्रनानः ॥

पद्रार्थः—(देव. मोम) हे दिव्यगुणयुक्तपरमात्मन् ! (देवताते) विद्वाहिः विस्तृत (महे) महति (प्सरसे) सुन्दर यज्ञे भवान् (पवस्व) पवित्रयतु (इन्द्रपानः) भवान् कर्मयोग्नां तृप्तिरूपोऽस्ति (अपः, कृण्वन्) शुभकर्माणि कुर्वन् (उत) अथवा (इमां चाम्) इमं चुळोकसुत्पादयन् (उरः) अस्य कर्मयोगस्य विस्तृतमार्गेण (आ) आगच्छन् (नः) अस्मान् (वित्वस्य) धनाचैद्वर्यद्वारेण (पुनानः) पावयन् एत्य अस्मदृहृदये विराजताम्।

पद्धि—(देव सोम) हे दिच्यगुणयुक्तपरमान्मत ! (देवताते) विद्वानोंसे विस्तृत कियेहुए ( महे ) वहे (प्सरसे ) सुन्द्रयज्ञमें आप (पवस्व )पवित्र करें (इन्ट्रपानः) आप कम्भेयोगियोंके तृप्तिरूप हैं । और (अपः कृष्वत ) अभक्रमींको करते हुए (उत ) अथवा (उमां द्याम ) इस द्युलोकको उत्पन्न करते हुए आप (उगः ) इस कम्भेयोगके विस्तृतमार्गसे (आ) आतेहुए (नः ) हमको (विश्वस्य ) धनाहि ऐक्वर्यके द्वारा (पुनानः )पवित्र करतेहुए आप आकर हमारे हृद्यमें विराजमान हों।

भावार्थ-इस मन्त्रमें कर्मयोगका वर्णन है कि कर्मयोगी अपने योगजकर्म द्वारा परमात्माका साक्षात्कार करता है।

> अर्जीत्येऽहंतये पर्वस्व स्वस्तये सर्वतांतये बृह्ते । तदुशन्ति विश्वं इमे सर्खायस्तद्हं वेश्मि पवमान सोम ॥ ४ ॥

अजीतये । अहंतये । पुबस्व । स्वस्तये । सुर्व ऽतांतये । बृहते । तत् । पुशांति । विश्वे । हुमे । सरवायः ।तत् । अहं । वश्मि । पुवमान । सोम् ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( पवमान ) सर्व-पावक ! ( अजीतये) अहं न केनापि पराजितः स्याम् (अहतये) अहतो भवेयम् ( पवस्व ) एतदर्थ मां पवित्रय ( स्वस्तये ) मङ्गलाय ( बृहते, सर्वतातये ) बृहद्यज्ञाय च (तदुशन्ति ) एतद्दिपयिकां कामनां ( इमे, विश्व ) इमे सर्वे ( सखायः ) मित्राणि कुर्वन्ति ( तत् ) तस्मात् ( अहं, विश्व ) अहमेतत्का-मये अतः हे परमात्मन् ! भवान् मह्यमुक्तैश्वर्यं ददातु यतो भवा-नस्य बृह्माण्डस्योत्पादकः ।

पदार्थ-- सोम) हे सर्वेत्पादक ! (पत्रमान) हे सबको पित्रत्र करनेवाले परमात्मन्!(अजीतये) हम किसीसे जीतेन जायें। अहतये) किसीसे मारे न जायें (पत्रस्त ) इस वातके लिये आप हमको पित्रत्र धनायें और (स्वस्तयं) मङ्गलके लिये ( दृहते सर्वतातये ) सर्वेषपरि बृहत् यज्ञके लिये ( तदुशन्ति ) इसी पदकी कापना ( इमे विश्वे ) ये सव ( सरवायः ) मित्रगण करते हैं । (तत ) इसोलये ( ब्रह्म ) मैं ( ब्रिज्जे ) यही कामना करता हूँ । इसलिये हे प्रमात्मन! आप हमको उक्त प्रकारका ऐश्वर्य्य दें । क्योंकि आप उस ब्रह्मण्डके उप्पत्तिकर्ता हैं ।

भावार्थ——जो लोग परमात्माकी आज्ञाओंका पाठन करते हैं वे किसीसे दवाये व ५.स नहीं किये जा सकते ।

> सोमंः पवते जिन्ता मंतीनः जिन्ता दिवे। जिन्ता पृथिव्याः । जिन्ताम्नेर्जिन्ता सूर्यस्य जिन्-तेन्द्रस्य जिन्तोतः विष्णोः ॥ ५ ॥ ६ ॥

सोर्मः । पुवते । जनिता । मृतीनां । जनिता । दिवः । जनिता । पृथिव्याः । जनिता । अरनेः । जनिता । सूर्यस्य । जनिता । इदेस्य । जनिता । उत । विष्णोः ॥

पदार्थः—( संामः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( पवते ) सर्वान्पुनाति ( जनिता, मतीनाम् ) ज्ञानानामुत्पादकः ( दिवो जनिता ) द्युलोकस्योत्पादकः (पृथिव्या जनिता ) पृथिव्या उत्पादकः ( सूर्यस्य, जनिता ) सूर्यस्योत्पादकः ( अग्नेः, जनिता ) अग्नेरुत्पादकः ( उत ) अथच ( विष्णोः जनिता ) ज्ञानयोग्युत्पादकः ( इन्द्रस्य, जनिता ) कर्मयोग्युत्पादकः ।

पदार्थ——(सोमः) उक्तसर्वोत्पादक परमात्मा (पत्रते) सत्रको पत्रित्र करता है (जित्तता मतीनामः) और ज्ञानोंको उत्पन्न करनेवाला है (दिवो जित्तता १ बुळाकको उत्पन्न करनेवाला है। (प्रथिव्या जित्तता) प्रथिवीलोकको उत्पन्न करनेवाला है (अग्नेर्जानिता) अग्निको उत्पन्न करनेवाला है। और (सूर्यस्य जित्ता) सूर्य्यको उत्पन्न करनेवाला है। (उत् ) और (विष्णो: जित्ता ) ज्ञानयोगीको उत्पन्न करनेवाला है। (इन्द्रस्य जित्ता) कर्म्ययोगीको उत्पन्न करनेवाला है।

भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्माके सर्वकर्तृत्वका वर्णन किया है।

बृह्मा देवानी पदवी कंवीनामृषिर्विप्राणां महिषो मृगाणाम् ।

स्येनो गृष्ठाणां स्विधितिर्वनानां
सोमः पवित्रमत्येति रेभन् ॥ ६ ॥

बुद्धा । देवानां । पद्ऽवी । कृवीनां । ऋषिः । विप्राणां । मृहिषः । मृगाणां । इयेनः । गृघांणां । स्वऽिधातिः । वनानां । सोमः । पवित्रं । अति । एति । रेभेन् ॥

पदार्थः—( सोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा (पवित्रम् ) विज्ञणमि (रेमन् ) शब्दायमानः (अत्येति) अतिकामित, यथा ( राधाणाम् ) शस्त्राणां मध्ये (स्विधितिः ) वज्ञनामशस्त्रं सर्वाण्य तिकामित (मृगाणां, रयेनः ) यथाच शीघ्रगातिकपक्षिणा मध्ये रयेनः (विप्राणाम्, कवीनाम्, ऋषिः) विप्राणां कवीना मध्ये ऋषि

( देवानां, ब्रह्मा ) विदुषां मध्ये चतुर्णामपि वेदानामध्येता सर्वान-तिकामति एवं हि (पद्वा) सर्वोच्चपदरूपः सोमः सर्वेषुवस्तुषु मुख्यः !!

पदार्थ—(सोमः सर्वीत्पादकपरमात्मा पवित्रम) वज्रवालेको भी (रंभन्) शब्द करता हुअ। अतिक्रमण कर जाता है। जिसमकार (स्त्राणाम) "स्थ्यति शक्षच्छेत्तुमभिकांक्षति उति स्त्राः शक्षमः"। शक्षोंके मध्यमें (स्विधितिः) वा सरको अतिक्रमणकर जाता है और (स्रुगाणां श्येनः) शीव्रगात्वाले पक्षियोमें आज और (विष्राणाम, कवीनां, ऋषिः । विष्र और किवेओंके मध्यमें ऋषि सरको अतिक्रमण कर जाता है। (देवानाम्) और विद्वानों के मध्यमें (ब्रह्मा ) ४ वेदोंका वक्ता सबको अतिक्रमण कर जाता है। इसीप्रकार (पदवी) सर्वोपिर उच्चपदरूपपरमात्मा सब वस्तुओं में मुख्य है।

भावार्थः---इस मंत्रमें कवि, विष, ब्रह्मादि मुख्य २ शक्तियोंवाले पुरुषोंका दृष्टान्त देकर परमात्माकी मुख्यता वर्णन की है।

> प्रावीविषद्भात्र ऊर्मि न सिन्धुर्गिरः सोमुः पर्वमानो मनीषाः । अन्तः पर्श्यन्वजनेमावंराण्या

> \_ तिष्ठति वृषमो गोर्षु जानन ॥७॥

प्र । अवीतिपत् । वाचः । ऊर्मि । न । सिंधुः । गिरः । सोर्मः । पर्वमानः । मृतीषाः । अंतरिति । पश्यन् । बृजनां । हुमा । अवराणि । आ । तिष्ठति । वृष्भः । गोषु । जानन् ॥ पदार्थः—स परमारमा ( वाच ऊर्मिम् ) वाण्या तरङ्गान् (सिन्धुर्न ) यथा सिन्धुः स्ववीचीः तथा ( अवीविपत् ) कम्पयति ( सोमः ) म एव ( पवमानः ) सर्वपावकः ( मनीषाः ) मनसोऽपिप्रेरकः ( अन्तः, पश्यन् ) सर्वान्तर्यामी भवन् ( वृजना ) अस्मिन्संसाररूपयज्ञ (इमा, अवराणि, आतिष्ठति) इमानि प्रकृति कार्याणि आश्रयते यथा ( वृपभः ) सर्वबल्प्रदः जीवात्मा ( जानन् ) चेतनरूपण आधिष्ठातृत्वं सम्याद्य ( गोषु ) इन्द्रिन्येषु विराजते ।

पदार्थ—वह परमात्मा (वाच ऊर्मिम्) वाणीकी लहरों को (सिन्धुर्न) जेंसे कि सिन्धु (प्रावीविषत्) कँपाता है, इसीप्रकारसे कँपाता है। सोमः) वह सोमरूपपरमात्मा (पवमानः) सवको पवित्र करता है। (मनीपाः) मनका भी परक है। (अन्तः पत्रयन्) सवका अन्तर्यामी होकर (द्यजना) इस संसाररूपी यज्ञमें (इमा अवराणि आतिष्ठति) इन प्रकृतिकं कार्य्योंको आश्रयण करता है। जिस प्रकार (द्यपभः) मव बलको देने वाला जीवात्मा (जानव) चेतनरूपसे अधिष्ठाता वनकर (गोषु) इन्द्रियों में विराजमान होता है।

भावार्थ-परमात्मा सवका अन्तर्यामी है वह सर्वान्तर्यामी होकर सर्वपेरक है " यः पृथिव्यां तिष्ठन पृथिव्यामन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवीक्षरीरम् यः पृथिवीमन्तरो यमयत्येष त आत्मान्तर्याम्यमृतः " इत्यादि वाक्य उक्त वेदक आधारपर निर्माण कियेगये हैं।

स मत्सरः पृत्सु वृन्वन्नयातः सहस्रेता अभि वार्जमर्षे । इन्द्रियेन्द्रो पर्वमानो मनीष्यंः शोरूर्मिमीरय गा इंपण्यन् ॥ ८॥

सः । मृत्सूरः । पृतऽसु । वन्वतः । अवांतः । मृह्मूंऽरेताः । अमि । वार्त्तं । अर्षे ! इंद्रोय । इंद्रो इति । पर्वमानः । मृनीषी । असो । अर्मिम । ईरय । साः । इषण्यन ॥

पदार्थः—(सः) स परमात्मा ( मत्सरः ) आनन्दस्वरूपः ( पृत्मु ) यज्ञेषु ( वन्वन् ) सर्वविद्मानि अपसारयन् ( अवातः ) स्थिरीभृय विराजते ( सहसूरेताः ) अनेकधा बलयुक्तोऽस्ति ( वाजम् ) सर्वबलेभ्यः ( आभि ) आश्रयं दत्वा ( अपि ) व्याप्नोति ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप । ( पवमानः ) भवान् सर्वपावकः ! ( मनीपी ) मनःप्रेरकद्व ( गाः, अंशोः, इपण्यन् ) इन्द्रियप्रसारं प्रेरयन् ( ऊर्मिं, इर्ग्य ) आनन्दतरङ्गान् मामभि-प्रेरयतु ॥

पद्धि—(सः) वह परमात्मा (मत्सरः) आनन्दस्वरूप है। (पृत्सु) यज्ञोंमें (वन्वन्) सब विध्नोंको नाज्ञ करताहुआ (अवातः) निश्चल होकर विराजमान हे। (सहस्ररेताः) अनन्त प्रकार के वलोंसेयुक्त है। (वाजम्) सब वलोंको (अभि) आश्रय देकर (अर्प) व्याप्त हो रहा है (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् (पत्रमानः) आप सबको पवित्र करनेवाले हैं। मनीपी) मनके पेरक हैं। (अंशोः इपण्यन्) इन्द्रियोंकी पेरणा करते हुए (उमिंमीरय) आनन्दकी लहरोंको हमारे ओर मेरित करें।

भावार्थ--जो पुरुष अनन्यभक्तिसे अर्थात्-एकमात्र ईश्वर-

परायण होकर ईश्वरकी उपासना करते हैं, परमात्मा उन्हें अवक्यमेव आनन्द-का पदान करता है।

पिर' प्रियः कुलशे देववांत इन्द्रांय सोमो रण्यो मदाय । सहस्रंथारः शतवांज इन्दुंवीजी न सप्तिः समना जिगाति ॥ ९ ॥

परि'। प्रियः । कुलरों । देवऽवांतः । इंद्रांय । सोर्मः । रण्यः । मद्र्य । सहसूं ऽवारः । शतऽवांजः । इंदुः । वार्जा । न । सप्तिः । सर्मना । जिगाति ॥

पदार्थः—( प्रियः ) सर्वप्रियः परमात्मा ( देववातः ) विदुषां सुगमः ( सोमः ) सर्वेतिपादकः (रण्यः ) रम्यः ( इन्द्राय, मदाय ) कर्मयोग्याह्णादाय ( सहस्रधारः ) अनन्तशाक्तिसम्पन्नः ( शतवाजः ) बहुविधवलसम्पन्नः ( इन्दुः ) परमैश्चर्यसम्पन्नः सः ( सिर्मनं ) विद्युच्छक्तिरिव (वाजी ) बल्ह्पः ( समना,परिजिगाति ) आध्यात्मिकयज्ञेषु ( कलशे ) विद्यजनान्तःकरणे विराजतं ॥

पदार्थ — (प्रियः) सर्विषियपरमात्मा (देववातः) जो विद्वानोंसे सुगम है वह (सोमः) सर्वोत्पादक (रण्यः) रमणीक (इद्राय मदाय) कमयोगीक आहळादके ळिये (सहस्रधारः) जो अनन्तप्रकारकी शक्तिसे सम्पन्न और (शतवाजः) अनन्तप्रकारके बळसे सम्पन्न है वह (इन्दुः) परमैश्वर्यशाली ( सप्तिनं ) विद्युतकी शक्तिके समान ( वाजी ) बल्रूष्प-परमात्मा ( समनाः पिन्तिगाति ) आध्यात्मिक्षयक्षोमं ( कल्रशे ) " कल्लाः शेरते अस्मिन् इति कल्क्षम् " निः –१–१२ अन्तःकरणम् । जिसमें एरमात्मा अपनी कल्लावोंके द्वारा विराजमान हो उसका नाम यहा कल्का है ।विद्वानोंके अन्तःकरणमें पाकर उपास्थित होता है ।

भावार्थ---जो लेल बर्झावंद्याद्वारा परमात्माके वत्वका चिन्तन करते हैं, परमात्मा अवश्यंभय उनके ज्ञानका विषय होता है।

> स पृट्यों वसूविज्ञायंमानो मृजानो अप्सु दुंदुहानो अद्रौ । अभिद्यस्तिपा भुवनस्य राजां विदद्यातुं ब्रह्मणे पूयमांनः ॥ १०॥ ७॥

सः।पूर्व्यः। वसुऽवित् । जायेगानः। मृजानः। अप्रसु । दुदुहानः । अद्रौ । अभिशस्तिऽपाः । भुवंनस्य । राजां । विदत् । गातुं । ब्रह्मणे । पूर्यमानः ॥

पदार्थः—(सः) स एव (पृब्धः) अनादिसिन्दः परमात्मा (वसुवित) सर्वधनानां नेता (जायमानः) यः सर्वत्र व्याप्नोति (मृजानः) शुद्धः (अप्सु) कर्मसु (दुदुहानः) पूरिते।भवित (अद्रौ) सर्वसंकटेषु (अभिशास्तिपाः) शत्रुतोरक्षकः (भुवनस्य, राजा) सर्वलोकानां शासकः (ब्रह्मणे, पूयमानः) कर्मसु पवित्रतां प्रददत् (गातुम्) उपासकाय (विदत्) पवित्रता प्रदद्ति॥

पृद्धि—(सः) वह (पूर्व्यः) अनादिसिद्धपरमात्मा (वसुवित्)
सवधनोंका नेता (जायमानः) जो सव जगहपर व्यापक है। (मुजानः)
शुद्ध हें (अप्सु) कम्मोंमें (दुदृहानः) पूर्ण कियाजाता है। और (अट्टी)
सवप्रकारके संकटोंमें (अभिश्वस्तिपाः) शत्रुओंसे रक्षा करनेवाला है।
(भुवनस्य राजा) सवभुवनोंका राजा है। (ब्रह्मणे पृयमानः) कम्मोंमें
पिवत्रता प्रदान करता हुआ (गातुम्) उपासकोंक लिये (विदत्)
पिवत्रता प्रदान करता है।

भावार्थ-शुद्धभावसे उपासना करनेवाले लोगोंको परमात्मा सर्वप्रकारके ऐश्वर्य्य और पवित्रताओंका प्रदान करता है।

> त्वया हि नैः पितरः सोम् पूर्वे कर्माणि चुक्रः पंवमान् घीराः । वृत्वन्नयातः । परिभीग्पोर्णुवी गेभिरवैर्मघवां भवा नः ॥ ११ ॥

त्वयां । हि । नः । पितरः । सोम् । पृर्वे । कर्माणि चक्कः । पुवमान् । धीराः । वन्वन् । अवतिः । परिऽधीन् । अपं । ऊर्णु । वीरेभिः । अर्थे । मघऽत्रां । मव । नः ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( पूर्वे, पितरः ) पूर्वकालिकाः पितृपितामहादयः ( धीराः ) ये धीरास्ते ( त्वया ) त्वत्प्रेरणयैव(कर्माणि,चकुः)कर्माणिअकार्पुः(पवमान)हे सर्वपावक ! ( वन्वन् ) भवन्तं सेवमानः ( अवातः ) निश्चलः सन् ( पिर-धीन् ) राक्षसान् ( अपोर्णु ) अपसारयाणि ( वीरेभिः ) वीर-

पुरुषैः (अश्वैः) शक्तिसम्पन्नेश्च अस्मान् (मघवा, भव) ऐश्वर्यसम्पन्नं कुर्याः।

पदार्थ—( सोम े ह परमात्मत ! (पूर्व तं तरः) धूर्वकास्त्रके पिता पिरामह ( थीं गां) को थीर है (त्वया ) तुम्हारी प्ररणासे कम्मीणि, चक्कः) कम्मींको करते थे। (पवमात ) हे सबको गांवब करनेवाले परमात्मत ! (बन्बत ) आपका भजन करतेहुए (अवातः ) निश्चल है।कर (परिधीत ) राक्षसोंको (अपोर्ध ) ६ करें (बीर्गभः ) वीरपुरुषोंस (अब्वैः ) भीर जो द्यक्तिसम्पन्न है उनसे (नः) हमको (मध्वा अव) ऐश्वर्यसम्पन्न करें।

भावार्थ---पग्मात्माकी आज्ञा पालन करनेसे देशमें ज्ञानी तथा विज्ञानीपुरुपोंकी उत्पत्ति होती है और देश एश्वर्य्यसम्पन्न होता है इसप्रकार राक्षसभावनिट्न होकर सभ्यताके भावका प्रचार होता है।

> यथापंत्रथा मनीवे वयोधा अमित्रहा वंखिोविद्धविष्मान् । एवा पंत्रस्य द्रविशां दथान् इन्द्रे सं तिष्ठं जनयापुंचानि ॥ १२ ॥

यथां । अपंत्रथाः । मनेवे । वृयःऽधाः । अमित्रुऽहा । वृश्विःऽवित् । हविष्मान् । एव । प्वस्व । द्रविणे । दर्धानः । इन्द्रे । सं । तिष्ठ । जनयं । आयुंधानि ॥

पदार्थः-हे परमात्मन् ! ( यथा, मतवे ) यथा विज्ञानिने ( अपवथाः ) धनादि दानाय भवान् तं पवित्रयति ( वयोधाः ) अन्नादिदाता ( अमित्रः ) दुष्टशासकः ( वरिवो वित् ) ऐश्वर्यदाता ( हविष्मान् ) हन्ययुक्तोभक्तः भविष्ययोभवित तथैव ( एव ) निश्चयेन ( पवस्व ) मां पुनीहि ( इन्द्रे ) कर्मयोगिनि च ( द्रविणं, दधानः ) ऐश्वर्यं धारयन् ( संतिष्ठ ) आगत्य विराजनाम् ( ( जनय, आयुधानि ) कर्मयोगिभ्यः विविधान्यायुधानि निष्पादयनु ॥

पद्र्शि — हे परमात्मन ! ( यथा ) जिसप्रकार ( मनवे ) विज्ञानीपुरूपके लिये ( अपवथाः ) धनादिक देनेके लिये आप पवित्र करते हैं
अलादिकों के देनेवाला ( अभिनः ) दुष्टोंका दण्ड देनेवाला ( वरिवेवित )
ऑर धनादि ऐव्वर्य्यका देनेवाला ( हविष्मान ) हविवाला भक्तपुरूष आपको प्रिय होता है । इसप्रकार हे परमात्मन ! ( एव ) निश्चय करके (पवस्व )
आप हमको पवित्र करें । और ( इन्हे ) कर्म्ययोगीमें ( द्विणं, द्धानः )
ऐश्वर्यको धारण करते हुए आप ( सन्तिष्ठ ) आकर विराजमान हों । तथा
(जनय, आयुधानि) कर्म्ययोगीके लिये अनन्तप्रकारके आयुधोंको उत्पन्न करें ।

भावार्थ-परमात्मपरायणपुरुष परमात्मामें चित्तद्यत्तिनिराधद्वारा अनन्त प्रकारके ऐश्वर्य्य और आयुर्धोको उत्पन्न करके देशको अभ्युद्य-भाली बनाते हैं।

> पर्वस्व सोम् मर्धुमाँ ऋतावाषो वसानो अधि सानो अव्ये । अव द्रोणांनि घृतवन्ति सीद मदिन्तमो मत्सर इंन्द्रपानः ॥ १३ ॥

पर्वस्व । सोुम् । मर्धुऽमान । ऋतऽत्रां । अपः। वसानः ।

अधि । सानौ । अब्धे । अर्थ । द्रोणानि । घृतऽवैति । सीद् । मदिनऽर्तमः । मत्सरः । इन्द्रऽपानेः ॥

पद्र्थिः—( मोम ) हे परमात्सन् ! भवान् ( मधुमान् ) आनन्दमये।ऽस्ति ( कतावापः ) कर्भम्ययज्ञानाभाषिष्ठाता च ( अव्ये ) रक्षणीये ( अधिसानी ) सर्वोपर्युच्चपदे ( वसानः ) विराजते च ( पट्य ) आमिरिश्अतु ( द्रोणानि ) अन्तःकरण-रूपकळशाः ( पृत्वधन्ति ) येहि सस्तेहास्तेषु ( अवसीद ) विराजताम् ( मत्सरः ) भवान् सकळजनतृप्तिकारकः(मादिन्तमः) आह्वादकतमश्र ( इन्द्रपानः ) कर्मयोगितृ।तिकारणं च ॥

पदार्थ—(साम) हे परमात्मन् ! आप त्मधुमान् ) आनन्दमय हैं (ऋतावापः) कर्मरूपीयज्ञके अधिष्ठाता हैं। (अब्ये) रक्षायुक्त (अधि-सानें) सर्वोपिर उच्च पदमें (वसानः) विराजमान हैं। (पवस्व) आप हमारी रक्षा करें। और (द्रोणानि) अन्तःकरणरूपी कलश (धृनवन्ति) जास्नेहवाले हैं। अवभीद्) उनमें आकर स्थिर हों। आप (मन्मरः) सवके तृप्तिकारक हैं। और (मर्दिन्तमः) अन्यन्त ह्लादक हैं। और आप (इन्द्रपानः) कर्म्मयोगीकी तृप्ति के कारण हैं।

भावार्थ--जिन पुरुषोंके अन्तःकरण प्रेमम्ब्य वारिसे नम्रभावको ग्रहण किये हुए हैं उनमें परमात्माके भाव आविर्भावको प्राप्त होते है ।

> वृष्टिं दिवः शत्रधारः पवस्य सहस्रसा वाज्यदेववीतौ । सं सिन्धुभिः कुरुशे वावशानः समुक्षियाभिः प्रतिस्त्र आर्युः ॥ १४ ॥

बृष्टिं । दिवः । शत्राप्तर्थारः । प्रवस्त् । सहस्राऽसाः । वाजऽयुः । देवऽवीतौ । सं । सिंधुंऽभिः । कुलशे । वावशानः । सं । उस्तिर्याभिः । प्रऽतिरन् । नः । आयुंः ॥

पदार्थः—( शतधारः ) भवाननन्तर्शाक्तयुक्तः ( दिवः, वृष्टिम् ) युलोकादवृष्ट्या ( सं, पवस्व ) सम्यक् तर्पयतु ( देववीतो ) यज्ञेषु ( वाजयुः ) विविधवलानां धारकोऽस्ति ( सिन्धुभिः ) प्रेमभावैः ( कलशे ) ममान्तःकरणे (वावसानः ) वासं कुर्वन् ( उस्त्रियाभिः ) ज्ञानरूपशक्तिभिः ( न ) मम ( आयुः ) वयः ( प्रातिरन् ) द्राधयतु ॥

पद्।र्थ — ( शतथारः ) आप अनन्तशक्तियुक्त हैं । और ( दिवः ) युळोकसे ( द्राष्ट्रिम् ) द्राष्ट्रि ( संप्रयम्य ) स पवित्र करें । ( देववीता ) यज्ञोंमें ( वाजयुः ) अनेक प्रकर्षक वळोंको प्राप्त हैं । और ( सिन्धुभिः ) प्रेमके भावोंसे ( कळशे ) हमारे अन्तःकरणमें ( वावसानः ) वास करते हुए ( उस्त्रियाभिः ) ज्ञानरूपशक्तियोंसे ( नः ) हमारी ( आयुः ) उमरको ( प्रतिस्त्र ) बढ़ायें ।

भावार्थ--जो पुरुष परमात्माके ज्ञानविज्ञानादिभावोंको धारण करके अपनेको योग्य बनाते हैं परमात्मा उनके ऐश्वर्य्यको अवब्यमेव बढाता है।

> एष स्य सोमों मृतिभिः पुना-नोऽत्यो न वाजी तस्ती दर्सतीः ।

षयो न दुग्यमिदैतेसिष्ग्रमुर्विव गातुः सुयमो न बोल्डां ॥ १५ ॥ ८ ॥

णुषः । स्यः । सोर्मः । मातिऽभिः । पुनानः । अत्यः । न । याजी । तस्ति । इत् । असतिः । पर्यः । न । दुग्धं । अदितेः । इपिरं । उरुऽईव । मातुः । सुऽयमः । न । बोह्रां ॥

पद्र्थि -- ( एपः, स्यः, सोमः ) असौ प्रासिद्धः परमात्मा ( मितिभिः ) ज्ञानिवज्ञान द्वारेण (पुनानः ) पावयन् ( अत्योन ) विद्युदिव ( वाजी ) बलवान् ( अरातीः ) शत्रून् (इत, तरित ) अवश्यमभिभवित सच ( अदितेः ) गोः ( दुग्धम्, पयः, न ) दोहिनिष्पन्नदुग्धिमव ( इपिरम् ) सर्विप्रयोऽस्ति ( उरु, गातुः, इव ) विस्तीर्णमार्गइव सर्विश्रयणीयोऽस्ति । ( वोल्हा, न ) तथाच सम्यङ्नियन्तेवास्ति ॥

पदार्थ—(एपः स्यः सोषः) यह उक्तपग्मात्मा (मितिभिः) ज्ञानार्वज्ञानोंद्वारा (पुनानः) पित्रत्र करता हुआ । अत्योन)। विद्युतके समान (वाजी) वलरूप परमात्मा (अरातीः शत्रुओंको (इत्) अवस्य (तरित) उल्लुङ्घन करता है वह परमात्मा (अदितः) गीके (दृग्धम) दृहदुए (पः) दुग्ध के (न) समान (इपिग्म्) सर्वप्रिय हैं (उक्र) विस्तीर्ण गातुरिव मार्गके समान सवका आश्रयणीय है। तथा (वोल्हा) सम्यक् नियन्ताके (न) समान है।

भावार्थ-परमात्माके सदश उस मंसाररमें कोई नियन्ता नहीं उसी के नियममें सवलोकलोकान्तर भ्रमण करते हैं! म्बःयुवः नोतृभिः प्रयमां नोऽभ्येष् ग्रह्मं चारु नामं । अभि वाजं सप्तिस्व श्रव-स्याभि वायुम्भि गा देव सोम ॥ १६ ॥

सुऽञ्जायुवः । मोतृऽभिः । पृयमानः । ञ्रभि । ञुष् । गुह्यं । चार्ठ । नार्म । ञ्रभि । वार्जं । सर्प्तिःऽइव । श्रवस्या । ञ्रभि । वार्यु । ञभि । गाः । देव । सोम ।

पदार्थः—हे परमात्मन् ! ( गुह्यम् ) सर्वोपरिरहस्यं (चारु) रम्या (नाम)या संज्ञा भवतः (अभ्यषे) तज्ज्ञानं कारयतु । भवान् ( सोतृभिः, पूयमानः ) उपासकैः स्तृयमानः ( स्वायुधः ) स्वाभाविकर्शाक्तसम्पन्नश्रार्ऽस्ति । ( सप्तिरिव ) विद्युदिव ( श्रवस्या अभि ) ऐश्वर्याभिमुखं करोतु ( वायुमाभि ) प्राणविद्यावेत्तारं च मां करोतु ( देव ) हे दिव्यशाक्तिसम्पन्न ! (गाः) इन्द्रियाणाम् ( अभिगमय ) नियमनज्ञातारं च करोतु ।

पद्धि—हे परमात्मन ! ( गुग्रम ) सर्वोपरिरहस्य ( चार ) श्रेष्ठ ( नाम ) ने तुम्हारी संज्ञा हे । ( अभ्यर्ष ) उसका ज्ञान करायें आप ( संतृत्रिः, पृयमान ) उपासकलोगों में स्तृयमान हैं। ( स्वायुधः ) स्वाभाविकशक्तिसे युक्त हें। और ( सप्तिरिव ) विद्युतके समान ( अवस्थामि ) ऐक्ष्य्येक सम्मुख प्राप्त कराइये और ( वायुमि ) हमको प्राणोंकी विद्याका वेत्ता बनाइये। ( देव ) हे सर्वशक्तिसम्पन्न-पर्मक्ष्य ! हमको ( गाः ) इन्हियोंके ( अभिगमय ) नियमनका ज्ञाता वनाइये।

भावार्थ--जो लोग परमात्मा पर विश्वास रखते हैं वे अवज्यमेव संयमी वनकर इन्ट्रियोंके स्वामी वनते हैं।

> शिशुं जज्ञानं हर्यतं मृजीन्त शुम्मन्ति विद्वं मुरुती गुणनं । कृषिगींभिः कार्यना कृषिः सन्त्सामः पवित्रमत्येति रेमेन् ॥ १७ ॥

शिशुं । ज्ञानं । हर्षतः । मृजांति । श्रुमंति । वर्ह्वि । मुरुतंः। गुणनं । कृषिः । गीःऽभिः। कार्व्यन । कृषिः । सन्।सोमंः । पवित्रं । अति । एति । रेभंन् ॥

पदार्थः—( जज्ञानम् ) शश्वत्प्रकाशमानं (शिशुम् ) परमात्मानम् (हर्यतः ) याहि नितान्तकमनीयस्तम् (मृजन्ति ) उपासका बुद्धिविषयं कुर्वन्ति ( शुंभन्ति ) स्तुतिभिर्गुणांश्च वर्णयन्ति । (मरुतः ) विद्धांसः ( वाह्वम् ) तं परमात्मानं (गणेन ) गुणसमूहेन वर्णयन्ति (कविः ) कवयश्च (गीर्भिः ) वाग्भिः (काव्येन ) कवितयाच तं स्तुवन्ति (सोमः )परमात्मा (पवित्रम् )पवित्रगुणः (रेभन्, सन् ) शब्दं कुर्वन्सन् कारणा-वस्थायामतिसूक्षमप्रकृतिम (अत्येति) अतिकामति ॥

पद्र्थि——( शिग्रुम् )" स्यति सूक्ष्मं करोति मलयकाले जगदिति शिज्ञुः परमात्मा " उस परमात्माको ( जज्ञानम् ) जो सदा प्रगट है। ( हर्स्यतः ) जो अन्यन्त कमनीय है। उसको उपासकलोग ( मृजीन्त ) बुद्धिविषय करते हैं। और ( ग्रंभिन्त ) उसकी स्तृतिद्वारा उसके गुणोंका वर्णन करते हैं। और ( महतः ) विद्वान्छोग ( बाह्विम् ) उस गतिशील परमात्माका ( गणेन ) गुणोंके गणों द्वारा वर्णन करते हैं। और ( किन्नः) किन्छोग ( गीिभिः ) वाणीद्वारा और ( कान्येन ) किन्छों उसकी स्तृति करते हैं। ( सोमः ) स्थामस्वरूप ( पिवित्रम ) पिवित्र वह परमात्मा कारणावस्थामें अतिमुक्ष प्रकृतिको ( रोभन, सन ) गर्जना हुआ ( अत्येति ) अति-कमण करना है।

भावार्थ—-परमात्माके अनन्त सामर्थ्यमे यह ब्रह्माण्ड सूक्ष्ममे स्थृत्वा वस्थाको प्राप्त होता है और उसींसे प्रत्यावस्थाको प्राप्त होजाता है ।

> ऋषिषना य ऋषिक्रस्वर्षाः सहस्रंणीयः पद्वीः कविनाम् । तृतीयं धार्म महिषः सिषां-सन्त्सोमा विराजमन्तं गजति द्वष् ॥ १८ ॥

.ऋषिऽपनाः । यः । ऋषिऽऋत् । स्वःऽमाः । महम्रंऽनीथः । पदऽपीः । कृवीनां । तृतीये । भामं । मृहिषः । मिमांसन् । सोर्मः । विऽगर्जं । अर्तु । गुजाति । स्तुष् ॥

पदार्थः—( सोमः ) सोमस्वरूपः परमात्मा (सिसासन्) पालनेच्छां कुर्वन् ( महिषः ) सर्वपृत्रयः ( तृतीयं, धाम ) देव-यानापितृयानास्यापृथक् तृतीयं मुक्तिधाम्नि ( विराजम् ) विराजन्तं ज्ञानयोगिनम् ( अनु, राजति ) प्रकाशयति ( स्तुप् ) स्तृयमा-नश्चास्ति ( कवीना, पदवी: ) क्रान्तदार्शीनां कवीनां मुख्यस्थानं चास्ति ( सहस्रनीथः ) सहस्रधा स्तवनीयः ( ऋषिमनाः ) सर्व-ज्ञानसाधनमनायुक्तः सः ( ऋषिकृत् ) ज्ञानप्रदः ( स्वर्षाः ) सूर्यादिकानामि प्रकाशकः । सः एव जिज्ञास्तृिः, उपास्यः ।

पद्धि—(सोमः । संगस्त्ररूपपरमात्मा (सिलाशन) पालनकी इच्छा करता हुआ (मिटिपः जो महान् है (४ परमात्मा (जृतीयं, प्राम् ) देवयान और पितृयान इन दोनोंसे पुगक् तीलगा जो मिकियान है । उसमें (विराजम्) विराजमान को जानयोगी है उसकें। अनुगानि ) प्रकाश करनेवाला है। और (स्तृष् ) स्त्यमान है। (कवीलाम, पदवीः) जो कान्तदिशियोंकी पदवी अर्थात मुख्य स्थान है। और (सहस्रनीथः) अनन्तप्रकारसे स्तवनीय है। (ऋषिकृत्) सब ज्ञानोंका प्रदाता (स्वर्षाः) सुद्र्यादिकोंको प्रकाशक है। वह निज्ञासुके लिये उपासनीय है।

भावार्थ---परमात्मा सवलोकलोकान्तरोंका नियन्ता है तथा मुक्त धाममें विराजमान पुरुषोंका भी नियन्ता है ।

त्रमुषच्छ्येनः शंकुनो विभ्रत्वां गोविन्दुर्देष्स आयुंधानि विश्रंत । अपामूर्षि सर्त्रमानः समुदं तुरीयं धामं महिषो विवाक्ति ॥ १९॥

चुमुऽसत् । त्येनः । त्राकुनः । विऽभृत्वां । गोऽविन्दुः । दृष्सः । आर्थुधानि । विभूत् । अपां । ऊर्मि । सर्चमानः । सुमुद्रं । तुरीयं । धामं । मृहिषः । विवक्ति ॥ पदार्थः — (अपामूर्भिम्) प्रकृतेः सूक्ष्मतमशक्तिभिः (सचमानः) सङ्गतः ( समुद्रम् ) उत्पत्तिस्थितिप्रलयाश्रयः ( तुरीयं, धाम ) स चतुर्थधाम परमपदं परमारमाऽस्ति ( महिषः ) महान् पुरुषः उक्ततुरियपरमात्मानं ( विवक्ति ) वर्णयतिसएव ( चमृसत् ) प्रत्येकबल्ले सीदिति ( इयेनः ) सर्वाधिकप्रशंसनीयः ( शकुनः ) सर्वशाक्तिमान् ( गोविन्दुः ) उपास्यतर्पकः (द्रप्सः) दुतगतिः ( आयुधानि, बिभूत ) अनन्तशक्तिंदधत् संसारस्योत्पादकः ।

पद्धि—( अपामूर्मिम ) प्रकृतिकी सृक्ष्मसे सूक्ष्मशक्तियोंक साथ ( सचमानः ) जो सङ्गत है और ( समुद्रम् ) "सम्थक द्रवन्ति भृतानि यस्मात् स समुद्रः," जिससे सब भृतोंका उत्पत्ति स्थिति और प्रलय निता है । वह ( तुरीयम् ) चौथा ( थाम ) परमपद परमात्मा है । उसको ( माहपः ) महाते इतिमाहिपः महिपः ति महन्नाममु नि०२-१२-पठितम् । महापुरुप उक्त तुरीयपरमात्माका ( विवक्ति ) वर्णन करता है । वह परमात्मा ( चमूसत् ) जो प्रत्येक वलमें स्थित है ( ध्येनः ) सर्वोपिर प्रशंसनीय है और ( शकुनः ) सर्वशक्तिमान् है । ( गोविन्दुः, ) यजमानोंको तृप्त करके जो ( द्रप्सः ) शीघ्र गितवाला है ( आयुधानि, विश्चत् ) अनन्तशक्तियोंको धारण करता हुआ इस संपूर्णसंसारका उत्पादक है ।

भावार्थ--परमात्मा इस विविध रचनाका नियन्ता है उसने अन्तरिक्षलोकको सम्पूर्णभृतोंके इतस्ततः भ्रमणका स्थान बनाया है।

> मर्यो न शुभस्तृन्वै सज्जानोऽत्येष् न मृत्वां सनये धर्नानाम् ।

वृषेत्र यूथा परि कोशमर्ष नकनिकदत्त्रम्बाईरा विवेश ॥ २० ॥

मर्थः । त । शुभः । तन्वं । मृत्तानः । अत्यः । त । मृत्वा । सन्ये । धर्नानां । वृषां इव । यूथा । परिं । कोशं । अर्षन् । कर्निकदत् । चम्बोः । आ । विवेशः ॥

पदार्थः—( यृथा, वृषेव ) सपरमात्मा यथा सेनापतिः संव प्राप्नोति तथा ( कोशम्, अर्षन् ) ब्रह्माण्डरूपकोशं प्राप्नु-वन् ( कनिऋदत् ) उचस्वरेण गर्जन् ( चम्वोः, पर्याविवेश ) अस्मिन्ब्रह्माण्डरूपिविस्तृतप्रकृतिखण्डे सम्यक् प्रावेशित । ( न ) यथाच ( मर्यः ) मनुष्यः ( शुभ्रस्तन्वं मृजानः ) शुभ्रश-रीरं दधत् ( अत्योन ) अत्यन्तगतिशीलपदार्था इव ( धनाना, सन्ये ) धनप्राप्तये ( सत्वा ) गमनशिलो मृत्वा कटिबद्दो भवति तथैव प्रकृतिरूपक्षर्य धारियतुं परमात्मा सदैवोद्यतः ॥

पद्धि—नह परमात्मा ( यूथा, द्रपेव ) जिसमकार एक संघको उसका सेनापित प्राप्त होता है। इसीप्रकार (कांश्रम) इस ब्रह्माण्डरूपी कोशको ( अपन् ) प्राप्त होता है। इसीप्रकार (कांश्रम) इस ब्रह्माण्डरूपी गंजिताहुआ ( पर्याविषेक्ष ) भलीभाँति ( चम्बोः ) इस ब्रह्माण्डरूपी विस्तृत प्रकृतिखण्डमें प्रविष्ट होता है। और ( न ) जैसे कि ( मर्यः ) मनुष्य ( शुभ्रस्तन्वं, मृजानः, ) शुभ्रश्तरिको धारण करता हुआ ( अत्योन ) अत्यन्त गातिशीलपदार्थों समान ( सनये ) प्राप्तिके लिये ( स्टत्वा ) गतिशील होताहुआ ( धनानाम् ) धनोंकेलिये किटबद्ध होता है इसीप्रकार प्रकृतिरूपी ऐश्वर्यको धारण करनेके लिये परमात्मा सदैव उद्यत है।

भावार्थ-—जिसपकार मनुष्य इस स्थूलशरीरको चलाता है अर्थात जीवरुपसे इसका अधिष्ठाता है एवंपरमात्मा इसपकृति रूपशरीरका अधिष्ठाता है।

> पर्यस्वेन्दो पर्यमानो महोभिः किन्नेऋदत्परि वार्राण्यर्ष । क्रीळंब्रम्बोर्ध्स विश्त पूरमान इन्दैते स्सो मदिसे मेमसु ॥ २१ ॥

पर्वस्त । इंद्रोहाते । पर्वमानः । महंः अभः । कर्निकदत् । परि । वाराणि । अर्ष । कीळंन् । चम्बोः । आ । विश्व । पूर्यमानः । इंद्रं । ते । रसंः । मदिरः । मुम्चु ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हेप्रकाशस्त्रक्ष परमात्मन् ! (महोभिः, पत्रमानः ) श्रेष्ठजनैरुपास्यमानो भत्रान् (पत्रस्त्र) मां पात्रयतु (कनिकद्त् ) वेद्रवाग्मिः शब्दायमानो भत्रान् (वाराणि, पर्यर्ष ) श्रेष्ठपुरुषान् लभताम् (चम्दोः, क्रीळन् ) ब्रह्माण्डे कीडां कुर्वन् (पूयमानः ) सर्वान् पात्रयन् (आविश् ) मदन्तः करणे निवसतु हे परमात्मन् ! (ते, रसः ) भत्रत आनन्दः (मदिरः ) यः सर्वोह्लादकः सः (इन्द्रं, ममत्तु ) कर्मयोगिनं तर्पयतु ।

पदार्थ--(इन्दो) हे पक्षाशस्त्ररूप (महोभिः) महापुरुषोंसे (पव-मानः ) उपास्यमान आप (पवस्व ) हमको पवित्र करें । और ( कनिकटन् ) वैदिक्तवाणियोंके द्वारा शब्दायमान होते हुए आप (वाराणि ) श्रेष्ठपुरुषोंके पति ( पर्यापे ) शाप्त हों । श्रोर (चम्योः,न कीळन् इस अञ्चल्डमें कीडा करते हुए । श्रोर (प्रयमानः ) सबको पतित्र करते हुए! आविश्व ) हमार् भन्तःकरणमं आकर प्रविष्ठ हों । हे परमात्मन ! ( ते े जुम्हारा ( कां आनन्द (मिटिरः ) को ह्वादित करतेशका है । यह ( इस्ट्रंग ) अस्कियोगीको । ममन् ) प्रसन्न करें।

भावार्थ--परभारमके पानन्दास्कृषिके रसको केवल कर्म्मयोगीही पान कर सकता है आलयां निरुद्धभीलोग उक्त आगन्दके अधिकारी कदापि नहीं होसकते ।

> प्रास्य घारां बृहर्तारंमृत्रन्नको गोभिः कुळशाँ आ विवेश । सामं कुण्वन्त्सांमृन्यों विष्क्षि त्कन्दंन्नेत्याभि सख्युर्न जामिम् ॥ २४ ॥

प्र । अस्य । घार्षः । बृहतीः । असृग्रन् । अक्तः । गोभिः। कलक्षति । आ । विवेश । सामं।कृष्यन् । सामन्यः । विषःऽ चित् । कंर्द्य । एति । अभि । सख्युः । न । जामिं ॥

पदार्थः—( अस्य ) अस्य परमात्मनः ( बृहतीः, धाराः ) आनन्दस्य महत्यो धाराः ( प्राम्हग्रन् ) याः परमात्मप्रेरणया गिन्ताः ( अक्तः ) सर्वव्यापकः प्रमात्मा ( गोाभिः ) स्वज्ञान-ज्योतिर्भिः ( कलशान् ) उपासकान्तःकरणानि ( आविवेश ) प्रविशति ( साम, कृष्यन् ) अखिलजगति शान्ति तन्वन्

( सामन्यः ) शान्तितत्परः ( विपश्चित् ) सर्वज्ञः सः ( सख्युः ) मित्रस्य ( जामिं, न ) हस्तं गृहीत्वेव ( कन्दन्, अभ्येति ) शुभशब्दान्कुर्वन् मां प्राप्नोतु ॥

पदार्थ——( अस्य ) इस परमात्माके आनन्दकी ( बृहतीः, धाराः ) वडी धारायें ( प्रासृग्रत ) जो परमात्माकी ओरसे रची गई हैं । ( अक्तः ) सर्वव्यापकपरमात्मा ( गोाभिः ) अपने ज्ञानकी ज्योतिद्वारा ( कलशात् ) उपासकोंके अन्तःकरणोंको ( आविवेश ) प्रवेश करता है । और ( सामकृष्यत् ) सम्पूर्णसंतार में शान्ति फैलाताहुआ ( सामन्यः ) शान्तिरसमें तत्पर परमात्मा ( विपाठचतः ) जो सर्वोपिर बुद्धिभात् है । वह ( सख्युः ) मित्रके ( न. जामिम् ) हाथको पकड़नेके समान ( कन्दन. अभ्योति ) मंगलम्मयशब्द करताहुआ इमको प्राप्त हो ।

भावार्थि—परमात्मा अपने भक्तोंको सदैव सुरक्षित रखता है जिस प्रकार मित्र अपने मित्र पर सेदव रक्षाके लिये हाथ प्रसारित करता है एवं स्वमर्थ्यादानुयायीलोगों पर ईश्वर सदैव क्रुपादष्टि करता है ॥

अपृष्ठत्रीपि पवमान् शत्रूनिययां न जारो अभिगति इन्दुंः। सीद्न्वनेषु शकुनो न पत्वा सोमंः पुनानः कलशेषु सत्तां॥ २३॥

अप्ऽन्नन् । पृषि । प्यमान् । रात्रून् । प्रियां । न । जारः । आभिऽ गीतः । इंदुंः । सीदेन् । यनेषु । राक्कुनः । न । पत्यां । सोमंः । पुनानः । कु⊙रोषु । सत्तां ॥ पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक! ( शत्रून्, अपन्नन् ) अन्यायकारिशत्रूबाशयन ( एपि ) सरकार्मणं प्राप्नोति भवान् ( जारः ) अग्निः ( प्रियां, न ) यथा कम्नीयकन्यां प्राप्तः तां संस्करोति यथा च ( अभिगीतः, इन्दुः ) सर्वाक्त्याभिराहृतः ज्ञानयोगी ( वनेषु,सीवन् ) भक्तेषु वर्तमानस्तेषु शमं वितनोति ( शकुनः, न ) यथा वा विद्युत ( परवा ) स्वप्रभावण एदार्थान् नुक्तेजयति एवं हि ( सोमः ) परमात्मा ( पुनानः ) सर्वान् पावयन् ( कल्रशेषु ) भक्तान्तःकरणेषु (सक्ता ) स्थिरो भवति ॥

पद्रार्थ— (पवमान ) हे सबको पवित्र करनेवाल परमात्मत ! (शबूत, अपन्नत्) अन्यायकारी शत्रुओंको नाश करते हुए (एपि) आप सत्युक्षपोंको प्राप्त होने हैं। (जारः, न) जारयतीति जारोऽग्निः, जैसे ऑग्न (प्रियाम्) कमनीयकन्याको प्राप्त होकर उसे संस्कृत करता है जिसप्रकार (अभिगीतः, इन्दुः) सत्कार द्वाग ह्वान किथा हुआ ज्ञानयोगी (बनेषु, मीदन् ) भक्तोंमें स्थिर होता हुआ उनको शानिषदान करता है। और (शकुतः) थिद्युतशक्ति (न) जेसे (पत्वा) अपने प्रभावको हालकर उन्हें उत्तेतित करती है। इसीप्रकार (सोमः) सर्वोत्पादक प्रभात्मा (पुनानः) सबको पवित्र करता हुआ (कलशेषु) भक्त पुरुपोंके अन्तःकरणमें (सत्ता) स्थिर होता है।

भावार्थ—अन्यपदार्थ जीवात्माका ऐसा संस्कार नहीं कर सकते जैसा कि परमात्मा करता है अर्थात् परमात्मज्ञानके संस्कार द्वारा जीवात्मा सर्वथा छद्ध होजाता है ॥

आ ते रुचः पर्वमानस्य सोम् योपेव यन्ति सुदुर्घाः सुशासः । हस्सिनीतः पुरुवारी अप्स्व चिकदत्कल्झे देवयूनाम् ॥ २४ ॥ १० ॥ ५ ॥ आ । ते । रुवः । पर्वमानस्य । सोम् । योषांऽइव । यांति । सुऽदुर्घाः । सुऽधाराः । हरिः । आऽनीतः । पुरुऽवारंः । अप्ऽ । सु । अविकदत् । कुलशे । देवुऽयूनां ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! ( पव-मानस्य, ते, रुचः ) सर्वपावकस्य तव दीसयः ( सुदुघः ) याः सम्यक् सर्वेषां परिपूरियच्यः ( सुधाराः ) शोभनधारायुक्ताश्च सन्ति ता भक्तजनानाभे ( योषेव, यन्ति ) अति प्रेमकर्त्री मातेव प्राप्नुवन्ति ( हरिः ) दुःखनाशकः परमात्मा ( आनीतः ) उपा-सितः ( अप्सु, पुरुवारः ) प्रकृतिरूपब्रह्माण्डे अत्यन्तवरणीयः सच ( देवयूनाम् ) परमात्मदिव्यशक्तिमिच्छूनामुपासकानां ( कलशे ) हदये ( अचिकदत् ) सर्वदैव शब्दायते ।

पद्धि—(सोम) हे सर्वेत्पादक परमात्मन् ! (पत्रमानस्य, ते, रुचः) सत्रको पित्र करनेवाले आपकी दीप्तियें (सुदुष्पः) जो भलीभांति सत्रको परिपूर्ण करने वाली हैं (सुप्राराः) और सुन्दरधारावों वाली हैं । वे भक्त पुरुपके प्रति (योपेव, यन्ति) परमप्रेम करनेवाली माताके समान प्राप्त होती हैं । (हरिः) जो सत्र दुःखोंको हरण करनेवाला परमात्मा है । वह (आनीतः) सत्रओरसे भलीभांति उपासनाकिआहुआ (अप्सु, पुरुवारः) प्रकृतिरूपीब्रह्माण्डमें अत्यन्त वरणीय हैं । वह (देवयूनाम्) परमात्माकी दिन्यशक्तिचाहनेवाले उपासकों के (कलशे) हृदयमें (अचिकदत्) सर्वदेव शब्दायमान है।

भावार्थ—यों तो परमात्मा चराचर ब्रह्माण्डमें सर्वत्रैव देदीप्यमान है पर भक्तपुरुपोंके स्वच्छ अन्तःकरणोंमें परमात्माकी अभिन्यक्ति सबसे अधिक दीप्तिमती होती है।।

॥ इति पण्णवतितमं मुक्तं दशमो वर्गश्च समाप्तः ॥

## अथाष्ट्रपञ्चाशदृचस्य मप्तनवतितमस्य सूक्तस्य-

ऋषिः--१-३ वसिष्ठः । ४-६ इन्द्रप्रमतिवर्तसिष्ठः । ७-९ वषगणो वासिष्ठः । १०-१२ मन्युर्वासिष्ठः । १३--१५ उप-मन्युर्वासिष्ठः। १६-१८ व्याघ्रवाद्वासिष्ठः । १९-२१शक्ति वींसिष्ठः । २२-२४ कर्णश्रुद्धासिष्ठः । २५-२७ मृली को वासिष्ठः।२८-३० वसुकोवासिष्ठः। ३१-४४ पराज्ञारः । ४५-५८ क्रत्सः ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः-१, ६, १०, १२, १४, १५, १९, २१, २५, २६, ३२, ३६, ३८, ३९,४५,४६, ५२, ५४, .५६, निचृत्त्रिष्टुष् । २**−४,** ७, ८, ११, १६, १७, २०, २३, २४, ३३, ४८, ५३ विराट्त्रिष्टुप्। ५, ९, १३, २२, २७-३०, ३४, ३५, ३७, ४२-४४, ४७, ५७, ५८ त्रिष्टुष् । १८, ४१,५०. ५१, ५५ आर्ची स्वराट् त्रिष्टुप्।३१, ४९पा-दिनचृत्त्रिष्टुप्। ४० भुरिक्त्रिष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

अथविदुषांगुणाः वर्ण्यन्ते । अव विद्वानोंके गुण वर्णन किये जाते हैं।

अस्य भेषा हेमनां प्रयमानो देवो देवेभिः समपृक्तरसम् । सुतः प्वित्रं पर्येतिरेमेनिमृतेव सक्षं पशुमान्ति होतां ॥ १॥

अस्य । प्रेषा । हेमना । प्रयमानः । देवः । देवेभिः । सम् । अपुक्तः । रसं । सृतः । प्रवित्रं । परि । पृति । रेभेन् । मितऽ-इव । सद्मं । पशुऽमंति । होतां ॥

पदार्थः—( सुतः ) विद्यया संस्कृतो विद्वान् ( रेभन् ) शब्दं कुर्वन् ( पवित्रं, पर्योते ) पवित्रतां लभते यथा ( पशुमिति ) यज्ञगृहम् ( मिता, इव, सन्ध ) ज्ञानस्थानं नियमीपुरुष इव ( होता ) यज्ञकर्ता प्राप्तोति ( अस्य, प्रेषा ) उक्तविदुषे जिज्ञासुः पुरुषः ( हेमना, पूयमानः ) सुवर्णादिभूषणेन पवित्रः सन् ( देवेभिः, सम्पृक्तः ) विद्विद्धः संगतः ( देवः ) दिव्य माववान् सन् ( रसं, ) ब्रह्मानन्दं प्राप्नोति ।

पद्रार्थ — (सुतः) विद्याद्वारा संस्कृत हुआ हुआ विद्वात् (रेभन) शब्दायमान होता हुआ (पित्रत्रं, पर्ध्योति) पित्रत्रताको प्राप्त होता है। जिसप्रकार (पश्चमन्ति) ज्ञानवाल स्थानको (मिता, इव ) नियमी पुरुपके समान (होता) यज्ञकर्ता पुरुप प्राप्त होता है। (अस्य, प्रेषा) उक्त विद्वानकी जिज्ञासा करनेवाला पुरुप (हेमना, पूयमानः) सुवर्णादि भूपणोंसे पित्रत्र होता हुआ (देवेभिः, सम्प्रकः) विदानोंसे संगतिको लाभ

करता हुआ (देवः ) दिन्यभाववाला (रसम्) ब्रह्मानन्दको प्राप्त होता है।

भावार्थ--विद्वानपुरुषोंके शिष्य अर्थात् ो। पुरुष वेदवेचा विद्वानोंसे शिक्षा पाकर विभूषित होते हैं वे सदैव ऐश्वर्यसे विभूषित रहते हैं।

> भुद्रा वस्त्रां समृत्याध्वसानो महान्कविनिवर्शनानि शसर । आ वच्यम्ब चुम्बोः पूर्यमात्रो विचक्षणो जागृविदेववीता ॥ २ ॥

भुद्रा । वस्त्रां । समन्यां । वसानः । महान ।कृविः । निऽवर्च-नानि । इंग्सन् । आ । वृच्यस्य । चुम्बोः । पूर्यमानः । विऽ-चक्षणः । जागृविः । देवऽवीतो ॥

पद्रार्थः—( विचक्षणः ) उत्कटबुद्धिर्विद्यान् (जागृविः) जागरणशीलः ( चम्वोः, पृथमानः ) महतः समाजान् स्वज्ञान शक्तया पावयन् ( समन्या, वस्ता ) शान्तिरक्षकान् ( भद्राः ) शोभनभावान् ( वसानः ) दधत् ( निवचनानि, शंसन् ) सुवक्तव्यानि जानन् ( महान्, कविः ) महाविद्यान् सम्पद्यते ( देववीते ) यज्ञे उक्तविद्यांसं ( आ, वच्यस्व ) इत्थं सुवाचा सत्कुर्यात् ।

पदार्थ-- उक्तविद्वान (विचक्षणः) विरुक्षण बुद्धिवाला (जाग्रविः)

जागरणशील ( चम्बोः, पूयभानः ) बड़े २ समाजोंको अपने ज्ञानद्वारा पवित्र करता हुआ ( समन्या ) शान्तिकी (वस्त्रा ) रक्षा करनेवाले ( भद्राः ) सुन्दर भावोंको ( वसानः ) धारण करता हुआ ( निवचनानि ) शंसन जो सुन्दर वक्तव्य हैं उनका जानता हुआ ( म्हान, काविः ) महा विद्वान होता है। (देववीतौ) यज्ञके विषयमें उक्त विद्वानको ( आवच्यस्व ) ऐसा वचन कहकर सत्कृत करें।

भावार्थ-- नो पुरुष अपने आध्यात्मिकादियज्ञोंमें उक्त विद्वानोंकी मशंसा तथा सत्कार करते हैं वे अभ्युदयशील होते हैं।

समुं प्रियो मृज्यते सानौ अव्ये यशस्तरी यशसां क्षेती असमे । अभि स्वर् धन्वां पृयमानी यृयं पात स्वस्तिभिः सदां नः ॥ ३ ॥

सं । उइति । प्रियः । मुज्यते । सानौ । अव्ये । युशःऽतरः । युशमां । क्षेतः असोइति । आभि । स्वर् । धन्वं । प्रयमानः । युयं । पात । स्वस्तिऽभिः सदौ । नः ॥

पदार्थः — यशस्त्रिमध्य यः ( यशस्तरः ) अतिविद्धानस्ति ( क्षेतः ) पृथिव्यादि लोकेषु ( यशसां, प्रियः ) यशः कामयमानः ( अन्ये, सानौ ) रक्षाया उच्चशिखरे ( समुमृज्यते ) साधु शोधितः एवंभूतो विद्धान् ( अस्मे ) अस्मभ्यम् ( धन्वा ) अन्तरिक्षे ( अभिस्तर ) सदुपदेशं कुर्यात् ( पूयमानः ) सर्वेषा पात्रियता विद्धान् शश्चत्सत्कर्त्तन्यः । हे मनुष्याः ! यूयं पूर्वोक्त

विदुषः प्रति एवं ब्रूयात् (स्वस्तिः ) कल्याणवाग्भिः ( यूयम् ) भवन्तः (सदा) सर्वदा ( नः ) अस्मान् ( पात ) रक्षन्तः ।

पद्धि—यशस्त्रियों के मध्यमें जो (यशस्तरः) अत्यन्त विद्वात है औं (क्षेतः) प्रथिज्यादि लोकोंमें (यशसां, प्रियः) यशोको चाहनेवाला है (सानी, अव्ये) रक्षाके ज्ञञ्जिखरमें जो समु, मृज्यते) भलीभाँति मार्जन कियागया है उक्तगुणींवाला विद्वात् (अस्मे) हमारे लियं (बन्वा) अन्तरिक्षमें (अभि, स्वर्) हमारे लियं-सदुपदेश करे (पृगमानः) सबको पवित्र करनेवालः विद्वात सदा सत्कारयोग्य होता है है मनुष्यो! तुमलोग उक्ताविद्वानोंके प्रति इसप्रकारका स्वरित्वाचन कहो कि (स्वस्तिभिः) कल्याणरूपवाणियोंके द्वारा (यूयं) आपलोग (सदा) सदेव (नः) हमारी (पात) रक्षा करें।

भावार्थ— स्वस्तिवाचनद्वारा मङ्गलको करनेवाले पुरुष सदैव उन्नतिशील होते हैं।।

> प्रगायताभ्यंचीम देवान्तसोमं हिनोत महते धनीय । स्वादुः पंवाते अति वार्मव्यमा सीदाति कलझै देवयुनेः ॥ ४ ॥

प्र। गायत् । अभि । अर्चाम् । देवान् । सोमं । हिनोत् । महते । धनाय । स्वादुः । प्वाते । अर्ति । वारं । अर्च्य । आ । सीद्ति । कुल्ज्ञां । देवृऽयुः । नः ।

पदार्थः --- हे मनुष्याः ! यूयं ( महते, धनाय ) महैश्वर्य

प्राप्तये (देवान् ) विदुषः ( प्रगायत ) स्तुत (अभ्यर्चाम ) तानेव सत्कुरुत (सोमं ) तत्रच सौम्यस्वभावं विद्वांसं (हिनोतु) प्रेरयत, यतः युष्मान्सः समुपदिशतु (स्वादुः ) आनन्दप्रदपदार्थाय च (पवाते ) पावयतु (वारम्, अव्यम् ) वरणीयः रक्षकश्च स विद्वान् (नः ) अस्माकम् (कलशं ) हृदये (आसीदिति ) स्थिरो भवतु ।

पद्धि—हे मनुष्यो ! तुमलोग ( महते, धनाय ) वड़े ऐश्वर्यकी प्राप्तिके लिये ( देवान ) विद्वान लोगोंका ( म, गायत ) स्तवनकरो (अभ्यर्चामः ) और उन्हींका सत्कारकरो और (सोमं ) उनमे जो सौम्यगुण सम्पन्न विद्वान हे उसको ( हिनात ) प्रेरणाकरो कि वह तुमको सदुपदेशकरे और ( स्वादुः ) आनन्ददायक पदार्थीके लिये ( प्वाते ) पवित्रकरे ( देवयुः ) दिव्यगुण और ( वारं ) वरणीय ( अव्यं ) रक्षक उक्त विद्वान ( नः ) हमारे ( कल्यं ) अन्तः करणमे ( आसीदाति ) स्थिरहा ॥

भावार्थ---परमात्मा उपदेशकरता है कि हेपुरुपो तुमकल्याणकी प्राप्ति केलिये थिद्रामों का सन्कारकरो ॥

> इन्दुंदेवानामुपं सुरूयमायन्त्स-हस्रंथारः पवते भदाय । नृभिः स्तर्वानो अनु धाम

पूर्वमगिन्दं महते सौभंगाय ॥ ५ ॥

इंदुः । देवानी । उपं । सुरूपं । आठयत् । सुहस्रेऽधारः । पवते । मदाय । नुऽभिः । स्तवीनः । अर्तु । धाम । पूर्वं । अर्गन् । इन्द्रं । महते । सौभगाय ॥ पदार्थः—(इन्दुः) कमयोगी (देवानाम्) विदेशाम् (उपसम्थम्) मैद्रीतावम् (आयत्) प्राप्नुवन् (मदायः) आनन्दाय (पवते) सर्वान्यावयिति, सकर्मयोति (सहस्रधारः) अनन्तराक्तिशारकः (महते, सीएमायः) महासीआग्याय (इन्द्रम्) ऐश्वर्ष (अगत्) प्राप्नुवन् (नृभिः, स्तवानः) जनैः स्वृयमानः (पूर्वे, धामः) सर्वोक्षं धापः निर्माति ॥

पद्ध्यं — (इन्द्रः) कर्मयोगी विद्यान ( देवानाय ) विद्वानोंके (उएएएए) महीमानको (उएएएए) प्राप्त होता हुआ ( मदाय ) आनन्दके लिये ( पदने ) सबको पवित्र करना है । वह कर्मयोगी ( सहस्र्यारः ) अनन्त प्रकारकी शक्तियें रखता हुआ ( महतेसीभगाय ) बड़े सीभाग्यके लिये ( इन्द्रं ) एश्वर्यको ( अगन् ) प्राप्त होता हुआ ( पूर्व प्राप्त ) सर्वोपरि भाम बनाता है ।

भाव[र्थ-िन पुरुषोंके मध्येषे एक भी कर्मयोगी होता है वह सबको उद्योगी बनाकर पवित्र बनादेना है।

> स्तेषित्रे राये हरिस्पी पुनान इन्द्रम्मदी गच्छतु ते भरीय । देवैयीहि सुरथं राधो अच्छा यूयं पति स्वस्तिभिः सदौ नः ॥ ६ ॥

स्तोत्रे । राये । हरिः । अर्षा । पुनानः । इंद्रै । मर्दः । गुच्छतु । ते । भर्राय । देवैः । याहि । सुरुग्ये । रार्षः । अच्छे । यूयं । पातु । स्वस्ति ऽभिः । सद्गी । नः । पद्यथः—(हिरः) प्रत्यकाले सर्ववस्तृनामात्मिन संहगणात् हिरः परमात्मा (इन्द्रम्) कर्मयोगिनम् (पुनानः)
पावयन् (अर्ष) आयाति (गये) ऐश्वर्याय (स्तोत्रं)
याज्ञिकस्तृतौ समायाति । हे हरे! (ते, मदः) तवानन्दः
(भगय) संग्रामाय (गच्छतु) प्राप्यताम् (देवैः) विद्वाद्विः
(गाहि) प्राप्नोतु मास् (गधः, अच्छ) शुभैश्वर्यं च ददातु
(पृयम्) भवान् (स्वास्तिभिः) शुभवाग्भिः (सदा) शश्वत्
(नः, पात) अस्मान् रक्षतु।

पद्धिः—(हरिः) ''इस्तीति हरिः'' जो प्रलयकालमें सब कारयोंको अवनमें लय कर लेता है उनका नाम यहां हिंगे हैं । वह हिंस (इन्द्रम् ) कमयोगीको (पुनानः) पवित्र करता हुआ (अपं ) आता है और रोय) एखर्यके लिये (स्तोत्रे ) यहा सम्बन्धी स्तोत्रोंमें आकर प्राप्त होता है, हे हिंस ! (ते ) तुम्हारा (मदः । आनन्द (भगय ) संग्रापक लिये (गच्छतु ) प्राप्त हो ऑस (देवेः) िद्वानोंके माथ (याहि ) आकर आप इनको द्वास हो (राधः) ऐखर्य (अच्छ ) हमको दें और (यूयम् ) आप (इबस्तिमः ) स्विस्तिवाचनोंथे (नः ) हमारी सदाके लियं (पात ) रक्षा करें।

भात्रार्थ——जो परमात्मा प्रत्यकात्रमें सव वस्तुओंका एकमात्र आधार होता हुआ विराजमान है वह परमात्मा हमको आनन्द पदान करे।

प्र काव्यंमुशनैय त्रवाणो देवो देवानां जनिषा विवक्ति । मंहित्रतः शुचितन्धः पावकः

पदा वंराहो अभ्येति रेपंच ॥ ७ ॥

प्र । काव्यं । उसनाऽइव । ब्रुवाणः । देवः । देवानां । जनिम । विवक्ति ! महिंऽबतः । श्रुचिंऽबंधः । पावकः । पदा । वराहः । अभि । एति । रेमेन ॥

पदार्थः — ( देवानाम् ) विदुषां मध्ये ( देवः ) योमुख्य-विद्वान् सः ( उद्याना, इव. कार्त्य, ब्रुवाणः ) कान्तिशोलविद्वा-निव सन्दर्भरचनां कुर्वत् ( जनिम, विर्वाक्त ) अनेकजन्मवृत्तं वर्णयति ( महिन्नतः ) महान्नतशीलः ( शुचिबन्धुः ) पवित्रता-प्रियः ( पावकः ) सर्वेषां पाविषता ( वराहः ) सुतेजस्त्री विद्वान् ( रेभन् ) साधूपदिशन् (पदा, अभ्येति) सन्मार्गणागत्यापदिशाति॥

पद्धि—(देवानाम्) विद्वानोंके मध्यमें (देवः) जो मुख्य विद्वान् हे वह ( उज्ञनेव काव्यं ब्रुवाणः) कान्तिज्ञील विद्वान्के समान संदर्भ-रचनाको करनेवाला विद्वान् (जानिम विवक्ति) अनेक जन्मजन्मान्तरोंका वर्णन करता है। (पिंडवतः) वेड्रवतको धारण करनेवाला ( ज्रुचिवन्धुः) पिविव्यताक्षा वन्धु (पावकः) सवको पिवित्र करनेवाला है (वराहः) (वरश्च-तदहश्चेतिवराहः वराहां विद्यतेयस्यस वराहः) जिसका श्रेष्ठ तेज हां उसका नाम यहां वराह है। उक्तप्रकारका विद्वान् (रेभन्) सुन्दरोपदेश करता हुआ (पदाऽभ्यंति) सन्मार्गद्वारा आकर उपदेश करता है।

भावार्थ—जो उत्तम विद्वात हैं वे अपनी रचना द्वारा पुनर्जन्मादि सिद्धान्तोंका वर्णन करते हैं वराइ शब्द यहां सर्वोपिर तेजस्वी विद्वातके लिये आया है, सायणाचार्य्य कहते हैं कि पाँव से भूमिको खोदता हुआ वराह जिसमकार शब्द करता है इसीमकार सोम भी शब्द करता हुआ आता है। कई एक नवीन लोग इसको वराहावतारमें भी लगते हैं अस्तु वराहावतार वा सोम के पक्षमें काव्यका बनाना और उपदेश करना कदापि सङ्गत नहीं होसकता इसालिये वराह के अर्थ यहां विद्वातके ही हैं।

प्र हंसासंस्तृपलं मृत्युमच्छा-मादस्तं वर्षगणा अयासः । आङ्गूष्यं! पर्वमानं सर्वायो । दुर्मपे साकं प्रवदन्ति वाणम् ॥ ८॥

प्र । हुंसासंः । तृपले । मृन्धुं । अच्छे । अमात् । अस्तै । वृषंऽगणाः । अयासुः । आंगूष्यं । पर्वमानं । सर्वायः । दुःऽ-मपे । साकं । प्र । वृदंति । वाणं ॥

पद्रियः—( वृपगणाः ) विद्यत्संघाः ( हंसासः ) हंसा इव विचरन्तः ( तृपलम् ) द्रुतम् (मन्युम्, अञ्छ, अमात्, अस्तम् ) दुष्टानां सम्यग् दमनकर्तारं परमात्मानम् ( आंगूष्यंम् ) सर्वलक्ष्यम् ( पवमानम् ) पावियतारम् ( प्रायासुः ) प्राप्नुवन्ति, ततः ( सखायः ) मिथो मैत्रीभावं वर्द्धयन्तः ( वाणम् ) भजनीयम् (दुर्भिपम्) दुःखलुभ्यम्तं (साकम् ) सहैव (अवदन्ति ) वर्णयन्ति ॥

पद्धि—( टपगणाः ) विद्वानोंके गण ( हंसासः ) हंसोंके समान विचरते हुए ( तृपलम् ) शीघ्रही ( मन्युमच्छ अमात् अस्तम् ) दुष्टोंके दमन करनेवाले उक्तपरमात्माका ( आंगूष्यम् ) जो सबका लक्ष्य है और ( पत्रमानम् ) सबको पवित्र करनेवाला है उसको ( प्रायामुः ) प्राप्त होते हैं तद्दनन्तर ( सखायः ) परस्पर मेत्रीभावसे सङ्गत होते हुए ( वाणम् ) भजनीय ( दुर्मपम् ) जो दुःखसे प्राप्त होने योग्य लक्ष्य है उस लक्ष्यके ( साकम् ) साथ २ ( प्रवद्नित ) वर्णन करते हैं ।

भावार्थ- जो पुरुष परमात्माके सद्गुणोंको परमप्रमेन धारण करते हैं वे मानो परमात्माके साथ मेत्री करते हैं वास्तवमें परमात्मा किसी का शत्रु वा मित्र नहीं कहा जा लकता।

> स <sup>म</sup>हत उरुमायस्यं जूतिं वृथा कळित भिमते न गार्थः । परीणसं कंपते [ कार्यप्रो दिवा हार्र्वदंत्र नक्तंभृत्रः ॥ ९ ।

सः । रहेते । उठ्ऽम्त्यस्यं । जूतिं । वृथां । कीलंतं । मिम्ते । न । मार्यः । प्रीष्ममं । कृणुते । तिग्मऽज्ञांभः । दियां । हरिः । दर्दशे । नक्तं । ऋजः ॥

पदार्थः—( सः ) सपरभारमा ( रंहते ) गतिक्कीलः (उरु-गायस्य ) तस्य सर्वोपास्यस्य ( जृतिम् ) गतिम् स्मरन्ति अपि ( गावः ) इिद्रयाणि ( न, भिभतं ) तत्तत्वं न लभन्ते ( वृथा, कीलन्तम् ) अनायासनिव यः कीडति ( तिग्मशृङ्गः ) अज्ञान-भर्तकः परमारमा ( परीणसम् ) विविधज्ञानप्रकाशम् ( कृणुतं ) करोति ( हरिः ) यश्चपरमारमा ( दिवा, नक्तम् ) नक्तंदिवम् ज्ञानदृष्ट्या ( ऋज्ञः ) एकरसः ( दृद्ये ) दृद्यते ।

पद्र्थि:--(सः) उक्तपरमान्या (रंहते) गतिशील है ( उम्या-यस्य) सर्वेशपामनीय परमान्याकी ( ज़ूतिम् ) गतिको स्मरण करते हुए ( गावः) इन्द्रियें ( न मिमते ) उसके तत्त्वको नहीं पासकतीं जो ( हथा ) अनायाससं (क्रीब्ब्ल्स) क्रीडा कर रहा है (तिग्मशृङ्गः ) अज्ञानोंको नाश करने ग्राटा पर्मात्मा (परीणसम् ) अनन्त प्रकारके ज्ञानका प्रकाश (क्रुणुते ) करता है और (हिन्दे) जो परमात्मा (दिवानक्तम् )दिनरात ज्ञानदृष्टिसे (क्रुजुः )एकरसं (दृष्ट्यं )देखा जाता है।

भावार्थ--यद्यपि परमात्मा समय समय पर उत्पत्तिस्थिति और संहारका कारण है तथापि उसके स्वरूपमें कोई विकार न उत्पन्न होनेसे वह सदेव एकरस है।

इन्दुर्वाजी पेवते गान्याघा इन्द्रे सोमः सह इन्वन्मदाय । हान्त् स्क्षा बार्धते पर्यसर्त्वावस्विः कृष्यन्यजनस्य सर्जा ॥ १० ॥ ॥ १२ ॥

इंदुः । वाजी । पत्रते । गोऽन्योघाः । इंद्रे । सोमंः । सर्हः । इन्वेच । मदाय । हंति । ग्क्षंः । वार्धते । परि । अरातीः । वरिवः । कृष्वच् । वृजनंस्य । राजां ॥

पदार्थः—( वृजनस्य ) बलस्य ( राजा ) दीपयिता पर-मात्मा ( विरवः ) ऐरवर्ष (कृण्वन्) उत्पादयन् ( रक्षः, अरातीः ) शत्रून् सक्षसान् ( परिवाधते ) नाशयित (इन्दुः) प्रकाशमयः सः ( वाजी ) बलवान् ( गोन्योधाः ) गातिशीलः (पवते) मांपुनाति च ( सोमः ) सौम्यस्वभावः ( सहः ) सहनशीलः परमात्मा ( इन्द्रे ) कर्मयागिन् ( मदाय ) आनन्दाय ( हन्ति ) विध्नानि नाशयित ( इन्वन् ) तं प्रेरयित च । ्रह् (र्थ — ; इजनस्य ) बलका (राजा ) प्रदीप्त करनेपाला पर-मात्मा (वाँग्वः ) ऐक्क्रयंको (क्रुष्यत ) करता हुआ (अरातीः ) शबुरूप्त राक्षमों को : परिवायते ) नाश हम्ता है ओर (उन्हें ) वह प्रकाणहास्त्र (वाजी ) बलस्वस्य (पान्यापाः ) गिल्ली र (विते ) हमको पाँवध्र करता है ओए (इन्हें ) कर्रपानिष्यक (सोमः ) सामस्यभाव (सहः ) शिलस्वभावकः (इन्बन् ) बेर्गा क्रुग्ता हुआः (मदाय ) आवन्दकं लिये उक्त गुणींका प्रदान करता है।

मात्रार्थ--- अर्थ्यामी उथेःगी पुरुषंकि सन विध्नोंकी निर्दात्त करके परमात्मा कर्मयोगीके लिये आत्मभानोंका प्रकाश करता है।

> अथु घरिया मर्घ्या पृत्रानः स्तिगे सेमं पवते अद्विद्वेग्धः । इन्दुरिन्द्रेस्य सुरूषं जुंगुणो देवो देवस्य मन्सरो मदीय ॥ ११ ॥

अर्थ । बार्रया । मध्यां । पृत्यानः । तिरः । रोमं । प्यते । अद्विऽदुग्धः । इंदुंः । इन्द्रेस्य । सुरूयं । जुपाणः । देवः । देवस्य । मत्सरः । प्रदोय ॥

पद्रिषः—( आद्रेदुग्धः ) चित्तवृत्या साक्षात्कृतः स पर मात्मा । ( पवते ) अस्मान्पुनाति ( अध ) अथ च ( मध्या, धारया ) आनन्दधारया ( पृचानः ) विदुषस्तर्पयन् (रोम, तिरः) अज्ञानं तिरस्कुर्वन् मां पुनाति ( देवस्य ) दिव्यरूपस्य तस्य ( मत्सरः ) आह्रादकानन्दः ( मदाय ) अस्मन्मोदाय भवतु (86

(इन्द्रस्य) ऐश्वर्यवनस्तस्य (सख्यम् ) मित्रताम् (जुपाणः ) सेवमानः (देवः ) विद्वात् (इन्द्रुः ) प्रकाशस्वरूपः सन् मद्गतिं छभत्॥

एड्।थ्र--( अद्विद्धाः ) वित्तवृत्तियोंसे साक्षात्कार किया हुआ परमात्मा ( पत्ते ) उपको पत्रित्र करता है ( अप ) और ( मध्या, धारमा ) आनस्त्रकी धारमधीं ( प्रचारः ) विश्वासोंको तृप्त करता हुआ ( रोम, तिरः ) अज्ञानको तिरुद्धत करक हमको पत्तित्र करे और ( देवहप ) उक्त दिव्यक्ष्य परमात्माका ( पत्यक्ष) आक्ष्यादक जो आनन्द है वह ( मदाय ) हमारे मंदिक लिये हो , इन्द्रस्य ( ऐक्षप्र्यसम्प्रक्ष परमात्माके ( सम्ब्यम ) पेत्रीभापको ( जुपाणः ) सेपद करता हुआ ( इन्द्वुः ) प्रकाशस्त्रक्ष्य (देवः ) विद्वान सद्गितको भान होना है ।

> अभि प्रियाणि पवते युनानो देवो देवान्त्स्वेन रहीन पृज्चन् । इन्दुर्वर्मण्यृतुवा सर्वानो दुश क्षिपो अञ्यत सानो अञ्ये ॥ १२ ॥

ं अभि । प्रियाणि । पत्रते । छुनानः । देवः । देवान । स्वेनं । ्रुसैन । पृं त्य । ंद्रुं । इक्षील । ऋतुऽना । प्रसानः । दर्शा । क्षिपः । अञ्यत । पानी । अञ्जे ॥ पदार्थः—(देव:) परमात्मदेवः (देवान्) विदुषः (स्वेन्) आत्मीयेन (रसेन्) आनन्देन (पृचन्) तर्पयन् (अभिप्रियाणि) सर्वान्श्रियपग्राथान् (पवते) पुनाति (पुनानः) सर्वान्पावयन् (इन्दुः) प्रकाशमयः सः (धर्माणि) वर्णाश्रम-धर्मान्प्थवकुवन् (ऋतुथा) सर्वेतुषु (वसानः) निवसन् (दश्न-क्षिपः) पञ्चस्थूलानि पञ्च च सृष्माणि भूतानि तेषाम् (अञ्ये, सानौ) ब्रह्माण्डस् कार्ये विराजमानः (अञ्यत्) अस्मान्रक्षति।

पद्धि— (देवः) उक्त परमात्मारूप देव (देवान्) विदानोंको (स्वेन ) अपने (रसेन ) आनन्दसे (एअन् ) तृप्त करता हुआ (अभि वियाणि) मव भिय पदार्थांको पवते ) पवित्र करता है (पुनानः) सब को पवित्र करनेवाला परमात्मा (इन्दुः) जो प्रकाशस्वरूप है, वह (धर्माणि) वर्णाश्रमोंके धर्म्मांको एथक २ विधान करता हुआ ऋतुथा) सब ऋतु और देश कार्लोमें (वसानः) निवास करता हुआ (दश क्षिपः) पांच स्थुल और पांच सृक्ष्म भृतोंके (अव्ये, साना ) ब्रह्माण्डरूप इस कार्व्यमें विराजमान होकर (अव्यत ) हमारी रक्षा करता है ॥

भावार्थ---परमात्मा सूत्रात्मारूपसे सब सूक्ष्म और स्यूल भूतोंमें विराजमान है, और उसीने आदिस्टिष्टिमें वर्णाश्रमोंका गुण, कर्म, स्वभाव द्वारा विभाग किया है।।

> वृषा शोणों अभिकिनिकद्द्रा नद्येन्नेति पृथिवीमुत द्याम् । इन्द्रंस्येव व्ग्नुरा चृष्व आजो प्रेचेत्यंन्नर्षति वाचमेमाम् ॥ १३ ॥

वृषां । क्योणः । आभिऽकीनकदत् । गाः । नृदयंच् । एति । पृथिवीं । उत् । द्यां । इंद्रैऽइव । वृग्नुः । आ । शृष्वे । आजो । पृऽवेतयंन् । अपीति । वार्चं । आ । इमां ॥

पदार्थः—( शोणः ) तेजस्वी सपरमात्मा ( वृषा ) आनन्दानां वर्षुकः ( गाः, आभि, किनकदत् ) लोकलोकान्तरा-ण्याभि शब्दायमानः ( द्याम् ) द्युलोकम् ( उत, पृथिवीम् ) भूलोकं च ( नदयन् ) समृद्धं कुर्वन् (एति) प्राप्नोति (आजौ) धर्मीविषये जीवात्मानम् ( प्रचेतयन् ) बोधयन् ( इमां, वाचम् ) इमां वेदवाचम् ( अर्षति ) प्राप्नोति तस्य (वग्नुः ) शब्दः ( इन्द्रइव ) विद्युदिव ( आशुण्वे ) शृयते।

पद्र्थि—( शोणः ) वह तेजस्वी परमात्मा ( हषा ) आनन्दोंका वर्षक है ( गा, अभि, क्रानिकदत ) लोकलोकान्तरोंके समक्ष शब्दायमान होता हुआ ( ग्राम ) गुलांक ( उत ) और (पृथिवीम) पृथिवीलोकको (नदयन ) समृद्धिको प्राप्त करता हुआ ( एति ) विराजमान होता है ( आजो ) धर्म्म विषयमें जीवात्माको ( प्रचेतयन् ) वोधन कराता हुआ ( इमां, वाचम् ) इस वेदरूपी वाणीको ( अर्पाति ) प्राप्त होता है और उसका ( वग्नुः ) शब्द ( इन्द्रव ) विश्वत के समान (शृथ्व ) सुना जाता है ।

भावार्थ-सव आनन्दोंकी राशि एकमात्र परमात्माही है इस-लिथे उसीमें चित्तदत्तिका निरोध करके ब्रह्मानन्दका उपभोग करना चाहिये।

> रसाय्यः पर्यसा पिन्वेमान ईरयेन्नेषि मधुमन्तमंश्रम् ।

पर्वमानः सन्तिनेमेषि कृष्व-

त्रिन्द्रीय सोम परिषिच्यमीनः ॥ १४ ॥

रसाय्यः । पर्यसा । पिन्वंमानः । ईस्यन् । पृषि । मधुंऽमंतं । अंशुं । पर्वमानः । संऽतनिं । एपि । कृष्वन् । इंद्राय । सोम । परिऽमिच्पमानः ॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन् ! (पिषिच्यमानः) उपास्यमाना भवान् (सन्तिनम्) अभ्युद्यं (कृष्वन्) विस्तृष्वन् (इन्द्राय, एपि) कर्मयोगिनं प्राप्नोति (पवमानः) सर्वस्य पाविषता भवान् (पयसा, रसाय्यः) रसेन परिपूर्णः (पिन्वानः) विविधाभ्युद्येन वृद्धिं प्राप्तो भवान् (मधुमन्तम्, अंशुम्) माधुर्य-युक्ताष्टसिद्धाः (ईरयन्) प्रेरयन् (एपि) प्राप्नोति।

पद्धि— सोम ) हे परमान्यन् ! (परिषिच्यमानः ) उपास्यमान आप (सन्तिनम् ) अभ्युद्यका (कृष्यन् ) विस्तार करते हुए (इन्द्राय ) कर्मयोगीके लिये (एपि ) प्राप्त होते हैं (पत्रमानः ) सत्रको पित्र करने बाले आप (पयसा रसाय्यः ) आनन्दस्वरूप हैं सब प्रकारक अभ्युद्योंसे (पिन्वानः ) दृद्धिका प्राप्त आप (मधुमन्तमधुम् ) माधुर्य्ययुक्त अष्टसिष्टियों को (ईरयन् ) पेरणा करते हुए (एपि ) प्राप्त होते हैं।

भावार्थ—अभ्युदय और निश्रेयसका प्रदाता एकमात्र परमात्माही है इसलिये मनुष्यको चाहिये कि उसी परमात्माको टढ़ भक्तिसे सब प्रकारक ऐश्वर्य और गुक्तिको लाभकरे। एवा पंवस्व मिंदुरो मदायो-द्याभस्य नुमयन्वयस्नैः । परि वर्णे भरमाणो हज्ञन्तं गन्युनौ अर्पपरि सोम सिक्तः ॥१५॥१३॥

ष्व । प्वस्व । मृद्धिः । मृद्धि । उदुऽब्राभस्यं । नुमयन । वृधुऽस्तः । परि । वर्णे । अरमाणः । रुशंतं । गृब्युः । नु । अपे । परि । सोम । सिक्तः ॥

पदार्थः—( मदिरः ) हे आनन्दस्त्ररूपपरमात्मन् ! (मदाय) आनन्दाय (उदग्राभस्य) अज्ञानमेघान् (वधस्नैः, नमयन् ) स्वबाधकशस्त्रेर्नप्रीकुर्वन् (रुशन्तम् ) दीप्तिमत् (गव्युः) ज्ञानम् (नः) अस्मभ्यम (पर्यषे )प्रयच्छतु (सोम) हे सौम्यगुणसम्पन्नभगवन् ! (वर्णं, भरमाणः) अस्मासु योग्यतां समुद्यादयन् (परिषिक्तः) ज्ञानप्रदो भवतु।

पदार्थ—(मदिरः) हे आनन्दस्वरूपपग्मात्मन् ! (मदाय) हमारे आनन्दके लिये आप (उदग्राभस्य) अज्ञानके वादलको (वधस्नै-र्नमयन् ) अपने वायक शस्त्रोंसे नम्र करते हुए (रुशन्तम्) दीप्तिवाल (गन्युः) ज्ञानको (नः) हमारे लिये (पर्यर्ष) मदान कीजिये।(सोम) हे सोम्यगुणसम्पन्नपर्मात्मन् ! वर्णभरमाणः) हममें योग्यताको करते हुए आप (परिसिक्तः) हमारे लिये ज्ञानभद हुजिये।

भावार्थ-- नो लोग अनन्यभक्तिसे परमात्माका भजन करते

हैं परमात्मा उनके अज्ञानके वीजको छिन्न भिन्न करके अवब्ययेव ब्रानका प्रकाश करता है ॥

> जुष्ट्वी नं इन्दो सुपथां सुगा-न्युरी पंवस्य वरिवांमि कृण्वन् । घनेव् विष्वेग्दुरितानि' विष्नन्नाथ् ष्युनी धन्य सानी अव्ये ॥ १६ ॥

जुष्द्वो । नः । इंदो इति । मुऽपथा । मुऽगानि । उगे । प्वस्व । वर्षिवांसि । ऋण्वन् । घनाऽईव । विष्वंक् । दुःइतानि । विऽ-धनन् । अघि । स्तुना । धन्व । सानौ । अव्ये ॥

पदार्थः—(इन्दो) हेप्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! भवान् (विर्वासि) धनानि (कृष्वन् ) अस्मामु संचिन्वन् (नः, पवस्व) अस्मान् रक्षतु (जुष्ट्वी) मत्प्रार्थनाभिः प्रसन्नो भवान् (सुपथा, सुगानि) सुखगम्यानां वैदिकधर्ममार्गाणामु-पदेष्टा भवतु (उरौ) विस्तीणें (सानौ, अञ्ये) रक्षणपथे (विष्वग्दुरितानि) विषमादिपिविषमं पापम् (धना इव) मेघानिव (विष्नन्) नाशयन् (स्तुना) स्वीयानन्दमयधाराभिः (अधि, धन्व) प्राप्नोतु ।

पदार्थ—(इन्दो) हे स्वप्रकाशपरमात्मन ! आप (विरिवांसि) धनोंका प्रदान (कृष्वन) करते हुए (न:) हमारी (पवस्व) रक्षा करें, और (जुष्ट्वी) हमारी पार्थनाओंसे प्रसन्न हुए आप (सुपथा,) सुन्दर मार्ग और ( मुगानि ) सरलवैदिकधर्मके रास्तोंका उपदेश करें । ( उसै ) विस्तीर्ण ( सानौ, अव्ये ) रक्षाके पथमें ( विष्वय्दुरितानि ) विषमसे विषम पार्णोको ( घनाइव ) वादलोंके समान ( विघ्नत् ) नाश करते हुए ( ष्णुना ) अपनी आनन्दमय धाराओंस ( अधिधन्व ) प्राप्त हों ।

भावार्थ—जो लोग परमात्माका प्रीतिसे सेवन करते हैं अर्थात् सर्वोपरि प्रिय एकमात्र परमात्माही जिनको प्रतीत होता है वे कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगी होकर इस संसारमें स्वतन्त्रतापूर्वक विचरते हैं ॥

> बृष्टिं नो अर्प दिव्यां जिंगुत्तु-मिळावतीं शङ्गर्यी जीरदातुम् । स्तुकेव वीता धन्वा विचिन्वन्व-न्धूँरिमाँ अवराँ इन्दो वायून् ॥ १७ ॥

बृष्टिं । नः । अर्षे । दिव्यां । जिगत्तुं । इलां अर्ता । शंडमयीं । जीरउदातुं । स्तुकांऽइव । वीता । धनव । विऽचिनवन् । बंधून् । इमान् । अर्वरान् । इंदो इति । वायून् ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे परमात्मन् ! ( नः ) अस्मभ्यम् ( दिन्याम् , वृष्टिम् ) दिन्यवर्ष (अर्ष ) प्रयच्छतु या वृष्टिः (जिग्तन्तुं ) सर्वत्र न्याप्ता ( इलावर्तीम् ) अन्नप्रदा ( शंगयीम् ) मुखप्रदा ( जीरदानुम ) ऐश्वर्यप्रदा च स्यात् । भवांश्च ( वीता, स्तुका इव ) कान्तसन्ततीरिव ( विचिन्वन् ) उत्पादयन् ( इमान् , बन्धून् ) इमान्बन्धुगणान् ( अवरान् ) देशदेशा-

न्तरस्थान् (वायृन्) वायुभिव गतिर्शालान् (धन्व) आग्य प्राप्नोतु ॥

पदार्थ—है परमात्मतः! (नः) हमारे लिय आप (दिन्याम्)
दित्य (वृष्टिकः) हाँछ (अर्षः) दें, ना हिष्ट (जिम्ब्तुं) सर्वत्र न्याप्त हो
(इल्लावतीम्) अन्नवाली हाँ (श्रद्भयीमः) सुख्यद हाँ (जीरदानुम्)
शीघ्र ऐश्वरिकं देनेवाली हो और तुम (वीताः स्तुकाः, इव) सुल्दर सन्तानोंके
समान (विचिन्यकः) ज्यन्न करते हुए (इमानः चन्यूकः) इस बन्युगणको
(अवरानः) जो देशदेशाः नरीमें स्थिर है, और (वायूक्) वायुके समान
गतित्रील है, उसको (धन्व) आकर प्राप्त हो।

भावार्थ-यद्यपि परमात्मा स्वस्वकर्मानुकूल ऊँच नीच गतिप्रदान करता है, तथापिवह सन्तानोंकेसमान जीवमात्रकी भलाई चाहता है उसिलये कर्मा द्वारा सृधार करक सबको छभमार्गमें प्ररित करता है।

> मृन्धि न विष्यं प्रथितं पुनान ऋजुं च गातुं चृजिनं च सोम । अत्यो न कंदो हिस्स मृजानो मयो देव पस्त्यांवान् ॥ १८॥

श्रंथि। न । वि । स्य । श्रथितं । पुनानः । ऋजुं । च । गातुं । वृज्ञिनं । च । सोम् । अत्यंः । न । ऋदः । हरिः । आ । सृजानः । मर्थः । देव । धन्व । पुस्त्यऽवान् ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! ( प्रथितम् ) बद्धपुरुषाणाम् (पुनानः ) मुक्तिदो भवान् ( नः ) अस्माकम् ( प्रन्थिम् ) बन्धनम् (विष्ण) मोचयतु (च) तथा (गातुम्) मन्मार्गम् (ऋजुम्) सुगमं करोतु (सोम) हे सौभ्यस्वभाव! (वृजिनं, च) बलं च सम्पादयतु (अत्यो न) विद्युच्छक्तिरिव (ऋदः) शब्दकारी भवान् (आ, सजानः) उत्पतिकाले सर्वेस्नष्टा (हिरः) प्रलये च हरणकर्ताऽस्ति (देव) हे भगवन्! (पस्त्यवान्) अन्यायिशत्रृणां (मर्यः) नाशकः (धन्व) मदन्तःकरणं शोधयतु।

पृद्धि—हे परमात्मन ! (ग्रिथितम्) बद्धपुरुषोंके (पुनानः) मुक्ति-दाता आप ( नः ) हमारं ( ग्रिथिम् ) वन्धनको ( विष्य ) मोचन करें ( च । और ( गातुम् ) हमारे मार्गको । ऋजुम् ) सरल करें । ( सोम् ) हे परमात्मन ! ( च ) तथा ( ट्रिनिनम् ) हमको वलप्रदान करें ( अत्योन ) विद्युतकी शक्तिके समान ( ऋदः ) आप शब्दायमान हैं ( आ, सजानः ) उत्पत्तिकालमें सबके स्रष्टा है, और प्रलयकालमें ( हरिः ) सबके हरणकर्त्ता हैं । ( देव ) हे देव ! ( पस्त्यवान् । अन्यायकारी शबुओंके ( मर्यः ) आप नाशक हैं, ( धन्व ) आप हमारे अन्तःकरणोंको शुद्ध करें ।

भावार्थ---परमात्मा स्वभावसे न्यायकारी है वह आप उपा-सर्कोके अन्तःकरणको छुद्धिपदान करता है । और अनाचारियोंका रुद्ररूपसे विनाश करता हुआ इस संसारमें धर्म और नीतिको स्थापन करता है।

> जुष्टो मदाय देवतात इन्दो पर्हि ष्णुना धन्व सानो अव्ये । सहस्र्रधारः सुर्भिरदंब्धः पर्हि स्रव वाजसातो नुषद्धो ॥ १९॥

जुष्टः । मद्याय । देवऽताति । इंदो इति । परि । स्तुनां । धन्व । सानौं । अव्ये । सहस्ंऽधारः । सर्गः । अदंब्धः । परि ! स्रव । वार्जःक्षातो । नृष्टमह्ये ।।

पद्धिः—( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तिराश्वरः ( तुरिभः, अवहदः ) केनिति अनिम्भाव्यः ( वाजसातः ) यज्ञे ( नृषक्ते ) मनुष्याणा तपेवलस्योज्ञताऽस्ति ( अव्ये, सानः ) रक्षारूपस्य स्वस्पोच्चशिखरं ( प्णुना ) स्वप्रवाहैः ( इन्दो ) हे परमात्मन्! ( धन्व, पवस्व ) भवान् आगत्य पावयतु, यतः ( देवताते ) विदुषां विस्तृतयज्ञे ( मदाय ) आनन्दस्य ( जुष्टः ) प्रीत्याऽनुभवितास्ति भवान् ।

पद्धि—( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तियुक्तपरमात्मा (सुरिभरदन्धः) किसी से न दवाये जानेवाला ( वाजसाना ) यज्ञमें ( नृपह्ये ) जो मनुष्योंके तपोवलका वर्धक है, और (अन्ये) सवका रक्षक है (साना) रक्षा रूप उच्च शिखरपर (ष्णुना) अपने प्रवाहमें (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप-परमात्मन ! तुम (धन्व, पवस्व) हमको पवित्र करो, क्योंकि, आप (देवताते) विद्वानोंके विस्तृतयज्ञमें (मदाय ' आनन्दको (जृष्टः ) प्रीतिसे सेवन करनेवाले हैं, ॥

भावार्थ--- जो लोग परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करता है ॥

> अरूमानो येऽरथा अयुक्ता अत्याः सो न संमृजानासं आजौ ।

## पुते ज्ञुकार्यो घन्वन्ति सोमा देवीसस्ता उपं याता पिर्वच्ये ॥२०॥१४॥

अर्रमार्नः । ये । अरथाः । अर्युक्ताः । अर्र्यासः । न । समृजानार्सः । आजौ । एते । शुकार्सः । धन्वंति । सोर्माः । देवासः । तान । उपं । यात । पिर्वध्ये ॥

पदार्थः— ( आजौ ) ज्ञानयज्ञे ये विद्वांसः ( ससृजा-नासः ) दीक्षताः कृताः ( अत्यासः, न ) विद्युदिव ये (अयुक्ताः) निर्वन्धनाः ( अरस्मानः ) ये च जीवन्तो मुक्ताः सन्तः (अग्थाः) कर्मवन्धगहिताः ( एते, शुक्रामः) एते पूर्वोक्तविद्वासः ( धन्वन्ति) अव्याहतगतयः सन्तः विचरन्ति ( सोमाः, देवासः ) सौम्या दिव्याश्च ये परमात्मनो गुणकर्मस्वभावाः ( तान् ) तान्स्वभावान् ( पिवध्ये, उपयात ) सेवितुं प्रयतन्ता विद्वांसः ।

पृद्धि— आजा ) ज्ञानयज्ञों में जो विद्वात (सस्रजानासः) द्वीक्षित कियेगये हैं (अत्यासः) विद्युतके (नः) समान जो (अयुक्ताः) वन्यनरहित हैं, (अरञ्भानः) जीवन्युक्त होते हुए ये जो (अरथाः) कर्मोंके वन्यनों में रहित हैं (एते छक्तासः) उक्ततंत्रस्वी विद्वात् (धन्वन्ति) अव्याहतगति होकर सर्वत्र विचरते हैं । (सोमाः) सौम्य (देवासः) दिव्य जो परमात्माके गुणकर्मस्यभाव हैं (तात्) उनको (थिवध्ये, उपयात) विद्वानों से प्रार्थना है कि आपन्तोग उक्तपरमात्मा के गुणोंको मेवन करने का प्रयत्न करें।

भावार्थ-- इस मन्त्रमें परमात्माके गुणकर्मस्त्रभावके सेवन

करनेका उपदेश है अर्थात् परमात्माके गुणोंक धारण करनेसे पुरुष पवित्र और तेजस्वी होजाता है !!

> एवा न इन्दो आभ देवजीतिं परि सव नभो अर्शश्चमुर्ध । सोमो अस्मभ्य काम्य बृहन्तं रियं दंदातु वीस्वन्तमृत्रम् ॥ २१ ॥

एव । नः । इदोइति । आभि । देवऽशीति । परि । सूत् । नर्भः । अर्णः । चमूर्षु । सोर्भः । अस्मभ्यं । काम्यं । बृहते । रुपिं । ददातु । वीरऽवैतं । उत्रं ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशमयपरमात्मन् ! (नः) अस्माकम् (देववीतिम्, अभि) यज्ञं प्रति (परिस्रव) ज्ञान-वृष्टिं करोतु (चमुपु) मत्क्षेत्ररूपयज्ञं (नभः) आकाशात् (अर्णः) जलवृष्टिं करोतु (सोमः) सौम्यो भवान् (अस्म-भ्यम्) अस्मदर्थम् (काम्यम्) कमनीयम् (वृहन्तम्) महत् (र्योवं) धनं (ददातु) प्रयच्छतु (उप्रम्, वीरवन्तम्) तच्च पुष्टवीरवदपि स्यात्।

पद्धि—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन ! ( नः ) हमारे (देवशितिम, आभे ) यज्ञके प्रति ( परिस्नव ) ज्ञानकी दृष्टि करें आर (चमूषु ) हमारे क्षेत्ररूपयज्ञोंभें (नभः ) नभोमण्डलसे (आर्णः ) जलकी दृष्टि करें, (सोमः ) सोमगुणसम्पन्न आप ( अस्मभ्यम ) हमारे लिये (काम्यम् )कमनीय (वृहन्तम् )वडे़ (रायिम् ) धनको ( ददातु )दें और वह धन ( उग्रं वीरवन्तम ) उग्रवीरोंकी सम्पत्तिवाला हो ।

भावार्थ--- नो लोग अनन्यभक्तिसे ईश्वरकी उपासना करते हैं। ईश्वर उनको अनन्त प्रकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है।।

> तक्ष्व्यदी मनसो वेनतो वाग्यज्ये-ष्ठस्य वा धर्मणि क्षोरनीके । आदीमायन्वरमा वावशाना जुष्टं पति कलशे गाव इन्दुम् ॥ २२ ॥

तक्षंत् । यदि' । मनसः । वेनंतः । वाक् । ज्येष्ठस्य । वा । धर्मणि । क्षोः । अनीके । ईं।आयुन् । वरं । आ । बावुह्या-नाः । जीष्टं । पतिं । कल्झों । गार्वः । इद्धं ॥

पदार्थः—( क्षाः, अनीके, धर्मणि ) वैदिके शुभधमें ( वंनतः, मनसः ) कमनीयमनसः ( वाक् ) वाणी ( तक्षत् ) आत्मनः संस्करोति ( यदि, वा ) यद्वा ( गावः ) इन्द्रियाणि ( इन्दुम् ) परमात्मानम ( पतिम् ) जगदीश्वरम् ( वरम् ) वरणीयम् ( जुष्टम् ) प्रेम्णा सर्वोपास्यम् ( ईम् ) इत्थंभूतम् ( कल्रशे ) अन्तःकरणे ( आयन् )आगच्छन्तम् ( वावशानाः, आत् ) तंगृहीत्वा बुद्ध्या साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ—(क्षोरनीके, धर्मणि) वैदिकधर्ममें (वेनतो मनसः) अत्यन्तकान्तिवाले मनकी (वाक्) वाणी (तक्षत्) आत्माका संस्कार कर- ती है (यदिवा, अथवा ं गावः) इन्द्रियें (इन्द्रुम) प्रकाशस्वरूपप्रसातमा-का, जो (पितम्) लोकलोकान्तरोंका पित है (वरम) वरणीय है (जुष्ट्रश्व) जो सबका प्रमपूर्वक उपासनीय है (कलश्वे) अन्तःकरणमें (ईस् विज्ञक्त-प्रमात्माको (आयत्) आतेहुये (बावशानाः) यहण करके (आत्) तदनन्तर तुरन्तही साक्षात्कार करती हैं।

भावार्थ-- नो लोग कर्मयङ्ग तथा ज्ञानयङ्ग द्वारा मनका संस्कार करते हैं उनका अद्भारत परणात्माके ज्ञानको लाभ करता है।

> प्र द| बुदो दिव्या द| खिपून्य ऋतमृतायं पवते खेम्घाः । धर्मा स्ववद्वजन्यस्य राजा प्र रहिमभिर्दशभिर्भारि भूमं ॥ २३ ॥

प्र । दानुऽदः । दिव्यः।दानुऽपिन्वः । ऋतं । ऋतायं।प्वते । सुऽमेघाः । धुर्मा । भुवत् । वृजन्यस्य । राजां।प्र । रहिमभिंः। दश्चऽभिंः । भारि । भृमं ॥

पदार्थः—( मुमेधाः ) सर्वज्ञः परमात्मा ( ऋतम् ) सत्यताम् ( ऋताय ) कर्मयोगिने ( पवते ) पुनाति सच ( दानुपिन्वः ) जिज्ञासूना धनादिभिः पुष्टिकारकः ( दिव्यः ) तेजोमयः ( दानुदः ) दातृणामि दाताऽस्ति ( धर्मा, भुवत ) अखिल्धधर्माणा धारकः ( वृजन्यस्य ) बलस्य च धारकः (रिक्म-भिः, दशभिः ) स्थूलुसूक्ष्मभेदेन दशसंख्याकभूताना शक्तिभिः

( भृम, प्रभारि ) चराचरं जगद्धारयति ( राजा ) अखिलसप्टेः प्रकाशकश्च ।

पद्धि—( सुभेधाः ) स्वप्रकाशपरमात्मा ( ऋतम् ) सर्चाईको ( ऋताय ) कर्मयोगिके लिये ( पवते ) पवित्र करता है, वह परमात्मा (दानु-पिन्वः) जिज्ञासुओंको धनदानादिकोंसे पुष्ट करनेवाला है (दिव्यः) दिव्य है ( दानुदः ) सव दाताओंका दाता है, वह ( धर्माभुवत ) सव धर्मोंको धारण करनेवाला है (हजन्यस्य) माधुबलके धारण करनेवाला है (रिव्मिभिर्दशिभिः) पाँच सूक्ष्म पाँच स्थूल भूतोंकी शक्तियों द्वारा ( भूम, प्रभारि ) इस चराचर जगतको धारण कर रहा है और ( राजा ) सव लोकलोकान्तरोंका प्रकाश करने वाला है।

भावार्थ-परमात्मा इस चराचर जगतका निर्माण करनेवाला है उसीने सम्प्रण संसारको रचकर धर्मकी मर्यादाको वांधा है।

पृवित्रेभिः पर्वमानी नृवक्षा राजा देवानांमुत मत्यांनाम् । द्विता सेवद्रियपती स्याणाः मृतं भरत्सुभृतं चार्विन्दुः ॥ २४ ॥

पृथ्वित्रेभिः । पर्वमानः । नृऽचक्षाः । राजां । देवानां । उत । मर्त्यानां । द्विता । <u>अवत् । रिय</u>ऽपतिः । रयोगां । ऋतं । भुरत् । सुऽभृतं । चार्रः । दुंः ॥

पदार्थः--( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः परमात्मा ( चारु )

रम्यं (ऋतम् ) प्रकृत्यात्मकसत्यम् ( भरत् ) धारयति, तच्च सत्यम् (सुभृतम् ) सम्यक् लोकतृप्तिकारणम् स परमात्मा च (रयीणाम् ) धनानाम् (पतिः ) स्वाग्वास्ति (द्विता ) जीवप्रकृतिरूपद्वैताय (सुवत् ) रवामित्वेन विराजने (उत् ) तथा (मर्त्यानाम् ) साधारणजनानाम् (देवानाम् ) विदुषण् च (राजा ) अधिप्राताम्ति ( नृचक्षाः ) शुभाशुभकर्मद्रष्टा (पवित्रेमिः ) स्वपवित्रशक्तिमः (पवमानः ) पवित्रयान्नास्ते ॥

पद्मर्थ— ( इन्दुः ) प्रकाशस्यरूपपरमान्मा ( चाक ) सुन्दर ( ऋतम् ) प्रकृतिरूपीमत्यको ( भरत् ) धारणिकयेदृष् हे, वह प्रकृतिरूपीसत्यको ( भरत् ) धारणिकयेदृष् हे, वह प्रकृतिरूपीसत्य ( सुभृतम् ) भलीभांति सवकी तृप्तिका कारण हे, उक्तपरमात्मा ( रयीणाम् ) धनोंका ( पिनः ) स्वामी हे और ( द्विता ) जीव और प्रकृतिरूपी द्वेतके लिये ( भुवत् ) स्वामीरूपसे विराजमान हे, ( उत् ) और मर्त्यानाम् ) साधारणमनुष्योंका और ( देवानाम् ) विद्वानोंका ( राजा ) राजा है ( नृचक्षाः ) धुभाद्यभकर्मोका दृष्टा है तथा ( पिवेत्रेभिः ) अपनी पवित्र शक्तियोंसे ( प्रमानः ) पिवेत्रता देनेवाला है ।

भावार्थ — परमात्मान प्रकृतिरूपी परिणामी नित्य और जीवरूपी कूटस्थ नित्य द्वेतको थारण किया है। इसप्रकार जीव और प्रकृतिका परमात्मासे भेद है इसविषयका वर्णन वेदके कई एक स्थानोंमें अन्यत्र भी पाया जाता है। जैसा कि (नतंविदाथ य इमा जजानान्यद्यप्माकम अन्तरं बस्व) तुम उसको नहीं जानते जिसने इस संसारको उत्पन्न किया है वह तुमसे भिन्न है। इस मन्त्रमें द्वेतवादका वर्णन स्पष्ट रीतिसे पाया जाता है।

अवीं इव श्रवंसे सातिः मच्छेन्द्रंस्य वायोरिम वीतिर्मर्षे । स नंः सहसूर्व बृहतीरिषों दा भवां सोम द्रविणोवित्युनानः॥ २५ ॥ १५ ॥

अर्वान्ऽइव । श्रवंसे । सातिं । अच्छे । इंद्रेस्य । वायोः । अभि । वीतिं । अर्ष । सः । नः । सहस्रां । बृह्तीः । इषः । दाः । भर्व । सोम । द्रविणःऽवित् । पुनानः ॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन ! भवान् (सहस्रा) महस्र्धा (बृहतीः) महताम् (इपः) ऐश्वर्याणाम (दाः) दातास्ति यतः (द्रिवणोवित्) भवान्सर्वेश्वर्यं अतः (पुनानः) ऐश्वर्येण पावयन् (अर्वा, इव) गतिशील्विद्युदिव (श्रवसे) ऐश्वर्योप (सातिम्, अच्छ) यज्ञं प्रयच्छतु (इन्द्रस्य) कर्म-योगिनः (वायोरिम) ज्ञानयोगिनश्च (वीर्तिं, अर्ष) ज्ञानं ददातु (सः) एवंभृतो भवान् (नः) ज्ञानप्रदानेन मां पावयतु ।

पद्धि—(सोम) हे परमात्मव! आप (सहस्रा) सहस्रों प्रकार-के (बृहती:) बड़े २ (इप:) ऐक्वर्प्योंके (दा:) देनेवाले (भव) हो क्योंकि आप (द्रविणोवित) सबप्रकारके ऐक्वर्प्योंके जाननेवाले हैं। इसलिये (पुनान:) ऐश्वर्प्यों द्वारा पवित्र करने हुए (अविद्व) गतिक्रील विद्युतके समान (अवसं) ऐश्वर्प्यके लिये (सातिम) यज्ञको (अच्छ) हमारे लिये दें। औंग (इन्द्रस्य) कर्भयोगीको और (बायोगिम) ज्ञान-योगीको (बीतिम्) ज्ञान (अर्प) दें (सः) उक्तगुणसम्पन्न आप (नः) हमको ज्ञानप्रदानसे पवित्र करें।

भावार्थ---परमात्मा ज्ञानयोगीको नानाप्रकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है इमलिये मनुष्यको चाहिये कि वह ज्ञानयोगका सम्पादन करे ॥ देवाव्यो नः परिष्वयमानाः क्षयं मुवीरं धन्वन्तु सोर्माः । आयज्यवंः सुमातं विश्ववारा होतारो न दिवियजो मन्द्रतमाः ॥ २६ ॥

देवऽअन्यः । नः । परिऽसिच्यमानाः । क्षयं । स्ऽतीः । धन्वंतु । सोमाः । आऽयज्यवः । सुऽमाते । विश्वऽवासः । होतारः । न । दिविऽयजः । मुंदऽतमाः ॥

पदार्थः—( देवाच्यः ) ज्ञानद्वारेण विदुषा तर्पकः पर-मात्मा ( आयज्यवः ) यज्ञनशीलः ( विश्ववाराः ) सर्वर्वरणीयः ( होतारः, न ) होतार इव ( दिवियजः ) द्युलोके सूर्यादिदिव्य-तेजसा यज्ञकर्ता ( मन्द्रतमाः ) आनन्दस्यरूपः ( पिरिपच्य-मानाः ) स परमात्मा उपासितः सन् ( मोमाः ) सौम्यस्वभावो भवन् ( सुवीरम् ) सुवीरसन्तानम् ( क्षयम् ) निवासस्थानं च ( धन्वन्तु ) ददातु ॥

पद्धि—(देवाच्यः) विद्वानोंको ज्ञानद्वारा तृप्त करनेवालापरमात्मा और ( आयज्यवः ) यजनशिल ( विश्ववाराः ) सवका उपास्यदेव ( होतारः ) होताओंके ( न ) समान (दिवियजः ) द्युलोकमें सूर्व्यादि अग्नि-पुञ्जोंके द्वारा यज्ञ करनेवाला ( मन्द्रतमाः ) आनन्दस्वरूप, उक्तगुण-सम्पन्नपरमात्मा ( परिपिच्यमानाः ) उपासना कियादुआ ( सोमाः ) सौम्यस्वभावपरमात्मा (सुवीरम् ) सुवीरसन्तान और ( क्षयम् ) निवासस्थान ( धन्वन्तु ) दे । यहां वहुवचन आदर्कं लिये है ।

> एवा देव देवतांते पवस्व मृहे सीम् प्सरंसे देवपानः । मृहश्चिद्धिष्मसि हिताः समयें कृषि सुष्ठाने रोदंसी पुनानः ॥ २७ ॥

एव । देव । देवऽताति । पवस्व । महे । सोम् । प्सरंसे । देवऽपानः । महः । चित् । हि । स्मसि । हिताः । सऽमर्थे । कृथि । सुस्थाने इति । सुऽस्थाने । रोदंसी इति । पुनानः ॥

पदार्थः—( देव ) हे दिव्यस्वरूपपरमात्मन् ! ( देव-पानः ) विदुषां नृप्तिकर्ता भवान् ( देवताते ) विद्वद्धिः प्रस्तुते यज्ञे ( महे ) महित ( सोम ) हे सौम्यस्वभाव ! ( प्सरसे ) विद्वत्तृप्तये ( पवस्व ) पवित्रतां समुत्पादयतु ( रोदसी ) छुलोके पृथिवीलोकमध्ये ( सुष्टाने ) शोभनस्थाने ( पुनानः ) मां पावयन् ( समर्थे ) संसारस्य युद्धस्थलरूपक्षेत्रे ( हिताः, कृधि ) हितकरे सम्पादयतु माम् ( हि ) यतः ( महश्चित ) भवान् तीक्षणतमशक्तीः ( स्मासे, एव ) दधाति हि ।

पदार्थ—(देव) हे दिव्यस्त्ररूप परमात्मन् ! आप (देवपानः) विद्वानों से प्रारम्भ किये हुए यज्ञ में (महे) जो सबसे बड़ा है उसमें (सोम) हे सौम्य स्वभाव परमात्मन् ! (प्सरसे) विद्वानों की तृष्ति के

लिये (पबस्त ) पित्रत्र करें, और (रोदसी) द्यलोक और पृथिवीलोक के मध्यमें (सुप्राने) शोभन न्यानमें (पुनानः) इमको पित्रत्र करते हुए आप (समर्थे) इस संसार के युद्धरूपी क्षेत्रमें (हिताः) हिन्कर (क्रिपि) बनाएँ, (हि) क्योंकि आप (महश्चित) बड़ी से बड़ी बक्तियों को (स्मिसि) अनायास से (एव) ही धारण कर रह हो।

भावार्थ--परमान्मा सब छोक छोकान्तरोंको अनायाससे धारण कर रहा है। उसी सक्ष्मार परमात्माकी सुरक्षामे पुरुष सुरक्षितरहता है अत एव शुभ कर्म्म करते हुए एक मात्र उसीसे सुरक्षाकी प्रार्थना करनी चाहिये।

> अश्वो न कंदो वृषंभियुजानः सिंहो न भीमो मनंसो जवीयात । अर्वाचीनैः पृथिभिये रजिष्ठा आ पंवस्व सौमनसं नं इन्दो ॥ २८॥

अर्थः । न । कृद्ः । वृषंऽभिः । युजानः । सिंहः । न । भीमः । मनंसः । जवीयात । अर्वाचीनैः । पथिऽभिः । ये । राजिधाः । आ । पयस्य । सीमनसं । नः । इंदोइति ॥

पद्धिः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप ! ( अर्वाचीनैः ) भवदिभमुखंकुर्वाणैः (पथिभिः ) मार्गैः ( ये, रिजष्ठाः ) ये सरलमार्गाः तदद्वारा (नः ) अस्मान् (सौमनसम् ) संस्कृत-मनो दत्त्वा ( पवस्व ) पुनातु (मनसो जवीयान् ) भवान् मनोवेगादप्यधिकवेगवान् ( सिंहः, न ) सिंह इत्र भयप्रदः

( अश्वः, न ) विद्युदिव ( क्रदः ) शब्दवानास्ति ( वृषभिः ) योगिभिः ( युजानः ) संयुक्तः ।

पद्धि—(इन्दों) हे प्रकाशस्त्रक्षपपरमात्मन् ! ( अर्बाचीनैः )
आपके अभिमुख करनेवाले (पथिभिः ) मार्गोसे (ये ) जो मार्ग (रिजिष्ठाः)
सरल हैं । उनके द्वारा ( नः ) हमको ( सौमनसम् ) संस्कृतमन देकर
पार्वत्र करें, आप ( मनसोजनीयान् ) मनके वेगसे भी शीघ्रगामी हैं,
( अर्थात ) मनके पहुँचनेसे पार्हले वहां विद्यमान हैं । (सिंहः ) सिंहके
( न ) समान भयपद् हैं, ( अश्वः ) विद्युत्तके ( न ) समान ( ऋदः )
शब्दायमान हें ( ट्याभिः ) योगियोंसे ( युजानः ) जुड़े हुए हैं ।

भ[य]र्थ्— जों लोग परमात्मामं मनकी शुद्धिकी प्रार्थना करते हैं। परमात्मा उनके मनको शुद्ध करके उन्हे शुभ युद्धि प्रदान करता है।

> शतं भारां देवजाता असृत्रन्तुः हस्त्रंमेनाः कृवयों सजन्ति । इन्दां सुनित्रं दिव आ पंवस्व पुरुषुतासिं महतो धनंस्य ॥ २१ ॥

शतं । धार्राः । देवऽर्जाताः । असृग्रन् । सहस्रं । एनाः । कवर्यः । मृजन्ति । इंदो इति । सनित्रं । दिवः । आ । प्वस्व । पुरःऽएता । आसि । महतः । धनस्य ॥

पदार्थः--( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! भवान् ( सनित्रम् ) उपासनासाधनैश्वर्यम् ( दिवः ) द्युलोकादत्त्वा

(आपवस्व ) मां पुनातु, यतः (पुरः) प्राचीनकालादेव भवान् (महतः, धनस्य, एता, आसि ) महतो धनस्य दातास्ति (श्रतंधाराः) अनन्तब्रह्माण्डानां (असृत्रन् ) उत्पाद्य धारकः (सहस्रम् ) सहस्रधाविभृतयः (सृजन्ति ) अलंकुर्वन्ति नथन्तम् (देवजाताः) दिव्यशक्तिसम्पन्नाः (कथयः)कान्तदर्शिनो विद्यासः भवन्तम् शुद्धस्वरूपेण वर्णयन्ति ।

पद्धि—( इन्दां ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन ! आप (सनित्रम्) उपासनाके साधनरूप एंडवर्धको ( दिवः ) ग्रुट्टांकसे देकर ( आपवस्व ) हमको पवित्र करें, क्योंकि, (पुरः ) प्राचीनकालसे ही आप ( महतो धनस्य ) वहे धनों के (एता) दाता ( असि ) हां, आप कसे हैं। (शतधाराः ) अनन्त ब्रह्माण्डोंके ( अमृग्रन् ) धारण करने वाले हैं। और ( सहस्रम् ) सहस्रों मकारकी ( एनाः ) विभ्रतियें ( मृजन्ति ) आपको अलंकृत करती हैं, ( देवजाताः ) दिव्यशक्तिसम्पन्न (कवयः) क्रान्तदर्शी विद्वान् तुमको छद्ध स्वरूपसे वर्णन करते हैं।

भावार्थ---परमात्माके एक्वर्यको सब लांक लोकान्तर वर्णन करते हैं जो कुछ यह बृह्माण्ड है वह परमात्माकी विभृति है अर्थात यह सब चराचर जगत परमात्मा के एकदेशमें स्थिर है और परमात्मा इसको अपनेमें अभिन्याप्त करके सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है।

> दिवे। न सर्गी असमृत्रमह्नां राजा न मित्रं प्र भिनाति धीरंः। पितुर्न पुत्रः कर्तुंभिर्यतान आ पंवस्व विशे अस्या अर्जीतिम् ॥३०॥१६॥

द्विः । न । सर्गाः । असमृष्यं । अही । राजी । न । मृत्रं । प्र । मिनाति । धीरः । पितुः । न । पृत्रः । कर्तुऽभिः । युतानः । आ । पवस्व । विशे । अस्यै । अजीतिं ॥

पद्रियः—हे परमात्मन् ! भवान् मह्यम् ( अजीतिम् ) अजयभावं ( पवस्व ) पुनातुं (दिवः न) यथा स्वर्गात् (अह्नाम, सर्गाः ) आदित्यरदमयः ( अससृप्रम् ) प्रचारं छभन्ते, इत्थं परमात्मज्योतींध्यिप तेजोमयात्तरमात् प्रचारं छभन्ते ( न ) यथा ( धीरः, राजा ) धीरस्वामी ( मित्रं, न, प्रामिनाति ) मित्रप्रजा न हिनास्ति एवं परमात्मापि सदाचारिणं न हिनास्ति ( न ) यथा च ( यतानः, पुत्रः ) यतमानः सुतः ( ऋतुभिः ) पितुः यज्ञैः पितुरेश्वर्थ वाञ्छित एवं वयमि सत्कर्मीर्भमवदेश्वर्यं कामयामहे अतः ( विशे, आपवस्य ) सन्तानरूपप्रजां रक्षतु ॥

पद्धि — हे परमात्मन् ! आप हमको ( अजीतिम् ) अजयभाव दंकर ( पवन्य ) पित्र करें । ( दि ।: ) चुलोकसे ( न ) जिस प्रकार ( अन्हाम ) आदिल्यकी ( सर्गाः ) रिवेष ( असमृश्रम् ) प्रचार पाती हैं इसी प्रकार परमात्माकी ज्योतिमें प्रकाशकृष परमात्मासे प्रचार पाती हैं । और ( न ) जिस प्रकार थीरः, थीर ( राजा ) प्रजाका स्त्रामी ( मित्रम् ) मित्रकृष प्रमात्मा ( मित्रम् ) मित्रकृष प्रमात्मों ( न प्रमिताति ) नहीं मारता इसी प्रकार परमात्मा सदाचारी लोगों को ( न प्रमिताति ) नहीं मारता, और ( न ) जिस प्रकार (यतानः) यत्नशील ( पुत्रः ) पुत्र ( क्रताभः ) यहाँके द्वारा (पितुः) पिताके ऐक्वर्यं को चाहता है इसी प्रकार हम लोग आपके ऐक्वर्यंको सत्कर्मों द्वारा चाहते हैं । इस लिये ( विके ) सन्तानरूप प्रजा को ( आपवस्य ) आप पित्र करें ।

भावार्थ— जो छोग परमात्मासे सन्तानोंकी शुद्धिकी पार्थना करते हैं परमात्मा उनकी सन्तानोंको अवब्यमेव शुद्धि प्रदान करता है।

> प्रते धारा मधुंपतीरसृत्र न्वारान्यत्पूतो अत्येष्यव्यांन् । पर्वमान् पर्वसे धाम गोनां जज्ञानः सूर्यमपिन्वो अर्कैः ॥ ३९॥

प्र । ते । घारांः । मर्घुऽमतीः । असृध्रन् । वारांच । यत् । पूतः । आतिऽएपि । अन्यांच । पर्वमान । पर्वमे । घार्म । गोनां । जज्ञानः । सृथे । अपिन्वः । अर्केः ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक ! भवान् ( गोनाम्, धाम ) सर्वज्योतिपामाश्रयः ( जज्ञानः ) आविर्भवन् ( अर्कैः, सूर्यं, आपन्वः ) स्वाकरणैः सूर्यं पुष्णाति ( ते, धाराः ) भव-दानन्दवीचयः ( मधुमतीः ) मधुराः ( यत् ) यदा ( पृतः ) स्वपवित्रभावयुक्तः ( अव्यान्, अत्येपि ) राक्षितघ्यपदार्थान् प्राप्नोति ( प्रामृत्रन् ) तदा ते धाराः विविधभावान् जनयन्ति ( वारान् ) वरणीयपदार्थाश्र ( पवसे ) पवित्रयति भवान् ।

पदार्थ—( पवमान ) हे सबको पावित्र करनेवाळे परमात्मन् । आप ( गोनाम् ) सब ज्योंतियोंका ( धाम ) निवासस्थान है और (जज्ञानः) आप अपने अविर्भावसे ( अर्केः ) किरणोंके द्वारा ( सूर्यम्, सूर्यको (अपिन्यः ) पुष्ट करने हैं और ( ते धाराः ) तुम्झारे आनन्दकी लहरें (मधुमतीः ) मीठी हैं, और ( यद ) जब ( पृतः ) अपने पवित्रभावसे (अन्यान ) रक्षायुक्त पदार्थीको (अत्योपि ) प्राप्त होते हो तब तुम्हारी उक्तधारायें (प्रास्त्र्यन ) अनन्तप्रकारके भावोंको उत्पन्न करती हैं, और आप (वारान ) वरणीय पदार्थोको (पवसे ) पवित्र करते हैं ॥

भावार्थ---इस मंत्रमें परमात्माकी ज्योतियोंका वर्णन है अर्थात् परमात्माकी दिव्य ज्योतियां सव पदार्थोंको पवित्र करती हैं।

> किनिकद्दनु पन्थामृतस्यं शुको वि भास्यमृतस्य धामं । स इन्द्राय पवसे मत्सरवान्हिन्वानो वाचै मतिभिः कर्वानाम् ॥ ३२ ॥

कनिकदत् । अत्रुं । पेथां । ऋतस्यं । श्रुकः । वि । भासि । अमृतंस्य । धामं । सः । इंद्रांय । प्वसे । मृत्सरऽत्रोत् । हिन्वानः । वार्त्रं । मतिऽभिः । कवीनां ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (ऋतस्य, पन्थाम् ) सत्यस्य मार्ग (किनकदत् ) उपिद्वान् (शुक्रः, विभाति ) बलस्वरूपो भवान् विराजते (अमृतस्य, धाम ) मोक्षस्थानं च भवान् (सः) सपूर्वोक्तोभवान् (इन्द्राय, पवसे ) कर्मयोगिनं पुनाति (मत्सरवान् ) आनन्दस्वरूपः (कर्वीनां, वाचम् ) मेधावि वाणीं (मतिभिः, हिन्वानः ) स्वज्ञानैः प्रेरयन् (पवसे ) पावित्रयति ।

पद्धि - हे परमात्मन् ! (ऋतस्य) सञ्चाईके ( पन्थाम् ) रास्ते-

का (कानिकदत् ) उपदेश करते हुए ( शुक्तः ) वलस्यरूप आप ( विभासि ) प्रकाशमान हो रहे हो, तुम व असृतस्य, धाम ) अमृतके धाम हो (सः) उक्त-गुणसम्पन्न आप (इन्ट्राय) कर्मयोगीको (पासे) पवित्र करोते हैं, (मत्सरवान) आप आनन्दस्यरूप हैं, ( कशीनाम ) मेधावी पुरुषोकी व वाचम ) वाणीको ( मितिभिः ) अपने बानों हारा ( हिन्दानः ) परणा करते हुए । पवसे ) पवित्र करते हैं।

भावार्थ----जो लाग जानयोगी व कमेयांगी है परभारमा उनके उद्योगको अवश्यमेव सफल करना है ॥

> दिच्यः सुपूर्णोऽत्रं चक्षि मोम् पिन्वन्थाराः कर्मणा देववीतौ । एन्दौ विश कुलशै सोमधानं कन्दैन्निहि सूर्यस्योपं राश्मम् ॥ ३३ ॥

दिव्यः । सुऽपर्णः । अवं । चार्त्ते । सोम् । पिन्वंन । घार्गः । कर्मणा । देवऽवीतौ । आ । इंदोइति । विद्या । कलशै । सोम्ऽ धानै । कंदंन् । इहि । सूर्यम्य । उपरक्षि ॥

पद्धि:--हे परमात्मन् ! भवान् (दिव्यः) दिव्यम्बस्त्यः (सुपर्णः) चेतनः (अवचक्षि) मां माधूपदिशतु (साम) हे सौम्य ! (देववीतौ) देवानां यज्ञे (कर्मणा, पिन्वन्) साधु रक्षया पोषयन् (धागः) स्वक्रुपादृष्ट्या पोषयतु (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप ! भवान् (सोमधानम्) सौम्यगुणानां धारकः (कल्दां,

विश ) अन्तःकरणं प्राविशतु ( सूर्यस्य, रिशम् ) ज्ञानकरान् ( कन्दन् ) उपदिशन् ( उप, एहि ) प्राप्नोतु ॥

पद्धिः — हं परमात्मन ! आप (दिन्यः )दिन्यस्त्ररूप हैं (सुपर्णः) चेतन हैं । अवचिक्ष ) आप हमको सदुपदेश करें, (सोम) हे सोम! (देववितौ) देवनाओं के यज्ञमें (कर्षणा ) (पिन्यन ) पृष्ट करेंन हुए आप (धाराः ) अपनी कृपामधी छिष्टिसे पुष्ट करें, (इन्दों ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन ! आप (सोमयानम् ) मोगगुणके धारण करनेत्रालं (कलशम् ) अन्तःकरण को (विश्व) प्रशेव करें। ओर (सूर्यस्य रिव्मम्) ज्ञानकी रिव्मयोंका (कन्दन) चपदेश करते हुए (उप, एहि) आकार प्राप्त हों।

भावार्थ—ःस मंत्रमें परमात्माके स्वरूपका वर्णन किया है कि परमात्मा स्वतः ज्ञानस्वरूप है अर्थात स्वतःप्रकाश है ।

> तिस्रो वार्च ईस्यित् प्र वन्हिर्ऋतस्यं धीतिं ब्रह्मणा मनीपाम । गार्वो यन्ति गोपतिं पृच्छप्तानाः सोमं यन्ति मतयो वावशानाः ॥ ३४ ॥

तिस्रः । वार्चः । ईस्यति । प्र । विद्वः । ऋतस्यं । धीति । ब्रह्मणः । मनीपां । गार्वः । यंति । गोऽपंति । पृच्छमानाः । सोमं । यंति । मनर्यः । वावजानाः ॥

पदार्थः—( विद्वः ) सर्वित्रेग्कः परमात्मा ( तिस्रोवानः) त्रिप्रकारा वाणीः ( प्रेरयित ) प्रेरिताः करोति साच वाणी (ऋतस्य, धीतिम) सत्यताया धारिका (ब्रह्मणः) शब्द-ब्रह्मरूपवेदानां (मनीपाम् मनोरूपा एवंभूतां वार्चं प्रेरयति (गोपतिम्) यथा तेजोधिपं सूर्यम् (गावः, पन्ति) किरणाः प्राप्नुवन्ति इत्यं हि (वावशानाः) कामयमानाः (गुन्लमानाः) जिज्ञासवः (मतयः) मेधाविनः (ग्यंमं, यान्ति) पामात्मानं प्राप्नुवन्ति॥

पद्धि— विन्हः ) ( यहतीति वर्ग्न्हः ) सर्ववेग्कपरमात्मा ( तिस्मेवाचः ) तीन प्रकारकी वाणियोंकी ( भेग्यति ) प्रेग्णा करता है उक्तवाणी ( ऋतस्य, धीतिम ) सचाईका भारण करनेवाळी है ( ब्रह्मणः ) शब्दब्रह्मरूपवेदका ( मनीपाम ) मनस्य है ऐसी वाणीकी उक्त प्रमात्मा प्रेरणा करता है, ( गोपितम ) जिसत्यह प्रकाशोंके पति सूर्य्यको ( गावः ) किरणें ( यिन्त ), प्राप्त होती हैं, इसीप्रकार ( वावशानाः ) कामनावाळे जिज्ञासु ( गुच्छमानाः ) जिनको ज्ञानकी जिज्ञासा है । वैसे ( मतयः ) मेथांबी ळोग ( सोमण ) प्रमात्माको ( यिन्त ) प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ--जो लोग अपने शील को बनाते हैं अर्थात सदाचारी वनकर परमात्मपरायण होते हैं परमान्मा उन्हें अर्ब्यमेव अपने ज्ञान-से प्रदीप्त करता है।

> सोमं गावी धेनवी वावशानाः सोमं विश्वं मृतिभिः पृच्छमानाः । सोमं सुतः पूर्यतञ्ज्यमानः सोमे अर्कास्त्रिष्टुम्ःसं नेवन्ते ॥३५ ॥१७॥

सोमं । गावंः । धनवंः । वावशानाः । सोमं । विषाः ।

मृतिऽभिः । पृच्छषांनाः। सोमंः ।सुतः। पृयते । अज्यमानः। सोमं । अर्काः । त्रिऽरतुभंः । सं । नवंते ॥

पदार्थः—( सोमम् ) उक्तपरमात्मानम् ( गावोधेनवः ) ज्ञानमयवाचः ( वावशानाः ) वाञ्छन्ति ( सोमम् ) तमेव परमात्मानम् ( विप्राः ) मेधाविजनाः ( मतिभिः ) ज्ञानैः ( पृच्छमानाः ) जिज्ञासन्ते ( अज्ञ्यमानः ) उपासितः ( सुतः ) आविभृतः ( सोमः ) परमात्मा ( पृयते ) साक्षात्क्रियते ( सोमं ) ताम्मिन्परमात्माने ) ( त्रिष्ठुमः ) कर्मापामनाज्ञानिवपयास्त्रिप्रकारा अपि वाचः ( अकीः ) याश्र परमात्मनोऽर्विकाः ताः ( संनवन्ते ) संगता भवन्ति ॥

पदार्थ—( संगम ) उक्तपरमात्माकी ( गावो, घेनवः ) ज्ञानरूप-वाणियं इच्छा करती हैं, ( सोमम ) उक्तपरमात्माकी ( विपाः ) मेधाविलोग ( मितिभिः ) ज्ञाना द्वारा ( प्रच्छमानाः ) जिज्ञासा करते हैं ( अज्यमानः ) उपासना किया हुआ ( सुतः ) आविर्भावको पाप्तहुआ ( सोमः ) परमात्मा ( पृथते ) साक्षात्कार किया जाता है ( सोमे ) उक्तपरप्रात्मामें ( त्रिष्टुमः ) कर्म, उपासना, ज्ञानरूप तीनो प्रकारकी वाणियें , अर्काः ) जो परमात्माकी अर्चना करनेवाली हैं, वे ( सनवन्ते ) सङ्गत होती हैं ॥

भावार्थ — कर्म. उपासनाः तथा ज्ञान तीनो प्रकारके भावोंको वर्णन करनेवाली वेदरूपी वाणिये एकमात्र परमान्मामें ही संगत होती हैं अथवा यों कहो कि जिसपकार सब निद्यें समुद्रकी ओर प्रवाहित होती हैं इसी प्रकार वेदरूपी वाणियें प्रमात्मारूपी समुद्रकी शरण लेती हैं।

एवा नेः मोम परिषिच्यमीनः

आ पंतस्त पृथयांतः स्वभित । इन्द्रमा विशे बृहता स्वेण वर्षया वाचै जनया पुरंत्यिष ॥ ३६ ॥

एव । नः । सोम् । पीर्धिसच्यमनिः । आ । पृत्रस्व । पृयमनिः । स्वस्ति । इंद्रै। आविश् । बृहता । खेण । वृर्धये । वाचै । जनयं । पुरिर्धि ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( परिषिच्यमानः ) उपास्यमानो भवान् ( नः ) अस्मान् ( आपवस्व ) पवित्रयतु ( पृयमानः ) शुद्धस्वरूपोभवान् ( स्वस्ति ) मङ्गळवाचा कल्याणं करेति ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम् ( आविश ) आगत्य प्रविशतु ( बृहता, रवेण ) महदुपदेशेन ( वर्धय ) तं समुच्चयतु ( पुरन्धिम् ) ज्ञानप्रदाम् ( वाचम् ) वाणीम् ( जनय ) तस्मिन्नुत्पादयतु ।

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन ! (पिरिषच्यमानः) उपासना किये हुए आप (नः) हमको (आपवस्व) पावत्र करें, और (प्रयमानः) शुद्धस्वरूप आप (स्वस्ति) मङ्गलवाणीम हमारा कल्याण करें, और (इन्ट्रम) कर्मयोगीको (आविश्र) आकर प्रवेश करें तथा (बृहतारवेण) वेड उपदेशसे उसको (वर्षय) वढ़ाएं और (पुरन्थिम) ज्ञानके देनेवाली (वाचम) वाणीको (जनय) उसमें उत्पन्न करें।

भावार्थ- जो लोग उपासना द्वारा परमात्माके स्वरूपका साक्षातकार करते हैं परमात्मा उन्हें अवञ्यमेव शुद्ध करता है । 101

आ जागृंविर्विषं ऋता मतीनां सोमः पुनानो अंसदचमूर्षु । मर्पन्ति यं मिथुनामो निकांमा अध्वयंवो स्थिससंः मुहस्ताः ॥ ३७ ॥

आ । जागृंविः । विषेः । ऋता । मृतीनां ।सोमंः । पूनानः । असदत् । चमृषुं । सर्वेति । यं । मिथुनासंः । निऽकामाः । अध्वर्यवेः । गुथिरामंः । सुऽहस्तांः ॥

पदार्थः—( चमूपु ) सर्वविधवलानि ( पुनानः ) पवित्र यन् ( सोमः ) सीम्यगुणः परमात्मा ( मतीनाम् ) मेधाविनां हृदि ( आसदत् ) विराजते सच ( ऋता ) सत्यः ( विष्रः ) सर्वज्ञः ( जागृविः ) ज्ञानस्वरूपश्चारित ( यम् ) यं परमात्मानम् ( मिथुनासः ) कमयोगिज्ञानयोगिनौ ( निकामाः ) यौच निष्का-मकमीणौ ( अध्वर्यवः ) अहिंसावनं धारयन्तौ च ( राथिगसः ) ज्ञानशील एकः ( सुहस्ताः ) कमशीलो हितीयः तौ प्राप्नुतः ।

पद्धि—( चम्रुप् ) सव प्रकारके बलोंकां ( पुनानः ) पवित्र करता हुआ ( सोमः ) संामरूप प्रमात्मा ( मतीनाम ) मेत्रावीलोगोंके हृद्यमें ( आसद्त् ) विराजमान होता है, वह प्रमात्मा ( ऋता ) सत्यस्वरूप हे, ( विशः ) मेशावी है ( जागृविः ) ज्ञानस्वरूप है ( यम् ) जिस प्रमात्माको (मिथुनासः) कर्भयोगी और ज्ञानयोगी (निकामाः) जो निष्कामकर्म करनेवाले हैं, और ( अध्वर्यवः ) अहिंसारूपी व्रतको धारण किये हुए हैं. ( रिधिशसः ) ज्ञानी और ( सुहस्ताः ) कर्मशील हैं, वे प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ--- उक्त विशेषणों वाले ज्ञानयोगी और कमयोगी परमात्माको पाप्त होते हैं।

> स पुनान उप सूरे न घाताभे अप्रा रोदंसी वि प अविः। विया चिद्यस्यं प्रियमासं ऊर्ता म तृ धनं कारिणं न प यसत्॥ ३८॥

सः । पुनानः । उर्ष । सूरें । न । धातां । आ । उभेइतिं । अपाः । रोदंसी इतिं । वि । सः । आवरित्यांवः । प्रिया । चित् । यस्यं । प्रियसामः । ऊती । सः । तु । धनै । कारिणे । न । प्र । यसत् ॥

पदार्थः—( पुनानः ) सर्व पावयन् ( सः, सोमः ) सपरमात्मा ( व्यावः ) अज्ञानं नाशयति ( न ) यथा ( उभे,-रोदसी ) द्यावाष्ट्राध्येवयोर्मध्ये ( सूरे ) सूर्येआश्रयमृते ( धाता ) कालो निवसति एवंहि सर्वेलोकाः परमात्मानमाश्रित्य तिष्टनित ( आप्राः ) सच परमात्मा सर्वत्र पृरितः ( चित्त ) अथच ( यस्य, प्रियाः ) यस्य प्रमधाराः ( प्रियमातः ) अत्यन्त प्रियाः ( कती ) जगद्वक्षायै प्रचारं लभन्ते ( सः, सोमः ) सपरमात्मा ( धनम ) ऐश्वर्य महचं ददातु ( न ) यथा ( कारिणः ) धनस्वामी स्वभृत्याय ( प्रयंसत ) ददाति एवं परमात्मा महच्यमि प्रयच्छतु ।

पद्धि—(ससोमः) वह उक्त परमात्मा अज्ञानोंको (व्यावः)
नाश करता है (न) जिस प्रकार (उमे रोदसी) गुलोक और पृथिवीलोकके मध्यमें (सूरे) सूर्य्यके आश्रित (धाता) कालनिवास करता है,
इसी प्रकार सम्पूर्णलोक लोकान्तर परमात्माको आश्रय कर स्थिर होते हैं,
इसी प्रकार परमात्मा (आपाः) लोकलोकान्तरोंका प्रवार करता है
(चित) और (सत्य) जिस परमात्माके (प्रयाः) प्रेममय धाराएं
(त्रियसासः) जो अत्यन्त प्रिय हैं (ऊती) जगद्रक्षाके लिये प्रचार पाती
हैं (सः) वह (सोमः) परमात्मा हमको एंक्ट्य प्रदान करे (न) जैसे
कि धनका स्वामी (कारिणे) अपने मृत्यके लिये (धनम) धनको
(प्रयमतः) देता है इसी प्रकार परमात्मा हमको धन प्रदान करे

भावार्थ—अविद्यान्धकारको परमात्माक्ष्पी सूर्य्य ही निष्टत्त करता है भौतिकप्रकाश उस अन्धकारके निष्टत्त करनेके लिये समर्थ नहीं होता ।

> स वर्धिता वर्धनः पूरमानः सोमी मीढ्वाँ आभि नो ज्योतिपातीत् । येनां नः पूर्वं पितरः पट्डाः स्वर्विदों आभि गा अद्विमुण्णन् ॥ ३९॥

सः । वर्धिता । वर्धनः । पूयमानः । सोमः । मीद्वान् । आभि । नः । ज्योतिषा । आवीत् । येतं । नः । पूर्वं । पितमः । पदऽज्ञाः । स्वःऽविदंः । आभि । गाः । अदि । उष्णन् ॥

पदार्थ:—( सः ) परमात्मा ( वार्धता ) सर्वेषां वर्धकः ( वर्धनः ) स्वयं च वर्धमानः ( पूयमानः ) शुद्धः ( सोमः )

सौम्यस्वभावः (मीट्वान्) सर्वकामनाना वर्षुकः सः (नः) अस्माकम् (ज्योतिषा) ज्ञानैः (अभ्यावीत्) रक्षा करोतु (येन) येन परमात्मना (नः, पूर्वे. पितरः ) मम प्रथमसृष्टे र्ज्ञानिनः (पद्जाः) पदपदार्थज्ञानवन्तः (स्वर्विदः) स्वतन्त्र-सत्ताज्ञाः (आद्रिम्, उष्णन्) चित्तवृत्तिं निरुम्धन् (अभि, गाः) ज्ञानं लक्ष्यीकृत्य तं सोमम् उपासतेम्म तेनैव भावेन वयमपि तमुवासीमहि॥

पद्धि—(सः) वह परमान्मा (वर्धिता) सवको वढानेवाला है (वर्धनः) स्वयं वर्धमान है (प्रमानः) ग्रुड्स्वरूप है (सोमः) सौम्यस्व-भाव है, (मीह्वान्) सवकामनाओंकी दृष्टि करता है, वह (नः) हमारी (ज्योतिषा) अपने ज्ञान द्वारा (अभ्यावीन्) रक्षा करे, और येन) जिस परमात्मा से (नः) हमारे (पूर्व) प्रथम सृष्टिकं (पितरः) ज्ञानी लोग (पद्जाः) पद्पदार्थके जाननेवाले (स्वर्विदः) स्वतन्त्रसत्ताके जाननेवाले (अद्रिमुण्णनः) अपनी चित्तद्वत्तिका निरोध करते हुए (अभिगाः) ज्ञानको लक्ष्य बनाकर उक्त परमात्माकी उपासना करते ये ज्यीभावसे हम भी उक्त परमात्माकी उपासना करें।

भावार्थ — जिसमवार पूर्वजलोग परमात्माकी उपासना करते थे उसीपकारकी उपासनाओंका विधान इस मंत्रमें किया गया है तात्पर्य्य यह है कि " सूर्य्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयत् " इत्यादि मंत्रोंमें जो इसे सृष्टिपवाहरूपसे वर्णन किया है उसी भावको यहां प्रकारान्तरसे वर्णन किया है।

अक्रान्त्समुद्रः प्रथमे विधर्मञ्चन-यन्त्रजा भुवनस्य राजां। वृषां प्रवित्रे आधि सानौ अन्यें बृहत्सोमी वावृधे सुवान इन्दुंः ॥ ४० ॥ १८ ॥

अकांत् । समुद्रः । पृथमे । विऽधंमेत् । जुनयंत्।पृऽजाः । भुवंनस्य । राजां । वृषां । पृवित्रे । अधि । सानौ । अव्ये । बृहत् । सोमंः । वृष्ट्ये । सुवानः । इन्दुः ॥

पदार्थः—( समुद्रः ) सम्यग्भूतद्रवणाधारः परमात्मा ( भुवनस्य ) लोकस्य ( राजा ) स्वामी ( प्रथमे, विधमेन् ) नानाधमेवति प्रथमान्तिरिक्षे ( प्रजाः, जनयन् ) प्रजा उत्पाद-यन् ( अकान् ) सर्वोपिर विराजते ( इन्दुः ) स प्रकाशस्त्ररूपः ( सोमः ) परमात्मा ( सुवानः ) सर्वस्य जनियता ( बृहत् ) सर्वमहान् ( वृषा ) कामनाप्रदः ( अव्ये, सानौ ) रक्षायुक्ते ब्रह्माण्डस्य उचिशिखरे ( पितित्रे ) शुद्धे ( अधिवावृषे ) सर्वन्यापकरूपेण विराजते ।

पद्र्थि— (सम्यग्रद्रवन्ति गच्छन्ति भृतानि यस्मात्स समुद्रः) पर-मात्मा । उससे सब भूतोंकी उत्पत्ति स्थिति और प्रलय होता है इसिल्यि उसका नाम समुद्र है वह (भुवनस्य ) सम्पूर्ण लोकलोकान्तरोंका (राजा ) स्वामी परमात्मा (प्रथमे ) पहिला (विधमन ) जो नाना प्रकारके धम्मौंताला अन्तरिक्ष है उसमें (प्रजाः ) प्रजाओंको (जनयत् ) उत्पन्न करता हुआ (अकात् ) सर्वोपि होकर विराजमान है (इन्दुः ) वह प्रकाशस्वरूप परमात्मा (युवानः ) सर्वोत्पादक (सोमः ) सोमगुणसम्पन्न ( बृहत् ) जो सब से वड़ा है, (हपा ) सब कामनाओंका देनेवाला है, वह (अन्ये ) रक्षायुक्त (पवित्रे ) पवित्रे ब्रह्माण्डके (सानौ ) उच्चिश्वसमें (अधि-वाद्ये ) सर्व व्यापकरूपसे विराजमान होरहा है।

मृहत्तत्तोमी महिषश्रकारापां यद्गमीं श्रृणीत देवाच् । अदंघादिन्द्रे पर्वमान् ओजो-ऽर्जनयत्मुर्थे उथोतिहिन्दुंः ॥ ४१ ॥

मृहत् । तत् । सोमेः । मृहिषः । चकार् । अपां । यत् । गर्भः । अर्थणीत । देवान । अदेधात् । इंद्रे । पर्वमानः । ओजंः । अजनयत् । सूर्थे । ज्योतिः । इंद्रेः ॥

पदार्थः — (इन्दुः) स परमात्मा ( सूर्ये) भौतिक सूर्ये ( ज्योतिः, अजनयत ) प्रकाशमुत्पादयति ( प्रयमानः ) सर्वस्य-पावकः सः ( इन्द्रे ) कर्भयोगिनि ( ओजः अद्धात् ) ज्ञानबलं दधाति ( महिषः ) महान् ( सोमः ) परमात्मा ( तत्, महत्, चकार ) तत् महत्कार्थं करोति ( यत् ) यत् कार्यं ( अपाम ) वाष्परूपप्रकृतेः अंशेषु (देवान्) सूर्योदिदिन्यपदार्थानाम् (गर्भः) उत्पत्तिरूपगर्भात् ( अवृणीत ) व्रियतेरम ।

पद्धि—(इन्दुः) जो प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मा (सूर्ये) भौतिक सूर्यमें (ज्योतिः) प्रकाशको (अजनयत्) उत्पन्न करता है और (पत्रमानः) सबको पवित्र करनवाला वह परमात्मा (इन्द्रे) कर्मयोगीके लिये (ओजः) ज्ञानप्रकाशरूपी बल (अदधात्) धारण कराता है और (महिषः) महान (सोमः) साम (तत, महत्) उस वड़े कामको (चकार) करता है (यत्) जो (अपाम्) वाष्परूपप्रकृतिके अंशोंमें (देवान्) सूर्यादिदिव्यपदार्थोंके (गर्भः) उत्पत्तिरूपगर्भसे (अटणीत) वरण किया गया है।

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माको सूर्य्यादिकोंके प्रकाशकरूपसे वर्णन किया है इसी अभिप्रायसे उपनिषद्कार ऋषियोंने परमात्माको सूर्य्यादिकोंका प्रकाशक माना है।

> मित्सं वायुभिष्टये राधंसे व मित्सं भित्रावरुणा पूयमानः । मित्स द्यों मारुतं मित्सं देवान्मित्स द्यावाप्रथिवी देव सोम ॥ ४२ ॥

मित्सं । वायुं । इष्टयें । राधंसे । चु । मित्सं । पूयमानः । मित्रावरुणा । मित्सं । शर्थः । मारुतं । मित्सं । देवान् । मित्सं । द्यावां पृथिवी इतिं । देव । सोम ॥

पदार्थः—( पूयमानः ) सशुद्धस्वरूपः परमात्मा ( मित्रा-वरुणा ) अध्यापकोपदेशकान् ( राधसे ) धनाय ( मित्रा ) उत्साहयति (वायुं, च ) कर्मयोगिनं च (इष्टये ) यज्ञाय ( मित्स ) उत्साहयति ( मारुतम् ) विद्वद्गणं ( शर्धः ) वलाय ( मित्स ) उत्साहयति ( देवान् ) विदुषः ( द्यावाप्टिथिवी ) द्युलोकपृथिवीलोकयोः विद्यायै ( मित्स ) उत्साहयति ( देव ) हे दिव्यस्वरूप ! ( सोम ) परमात्मन् ! ( मिर्त्स ) एवं सर्वान् स्वोपासकान् उत्साहमि भवान् ॥

पद्धि—( पूयमानः ) वह शुद्धस्वरूप परभात्मा ( मित्रावरूणा ) अध्यापक और उपदेशकको ( रागसे ) धनके लिये ( मित्रा ) उत्साहित करता है ( च ) और ( वायुम् ) कर्मयागीको ( इष्ट्ये ) यज्ञादिकमोंके लियं ( मित्रा ) उत्साहित करता है, और ( मारुतम् ) विद्वानोंके गणको ( शर्थः ) वलके लिये ( मित्रा ) उत्साहित करता ह और ( देवान ) विद्वानोंको ( श्वावाधियी ) शुलोक और पृथिवीलोककी विद्याके लिये ( मित्रा ) उत्साहित करता है ( देव ) उक्त दिन्यस्वरूप (सोम) सर्वोत्पादक परमात्मन् ! आप उक्तनकारसे पृथीक्त अधिकारियोंको ( मित्रा ) उत्साहित करतेहैं ।

भावार्थ — परमात्मा उद्योगियोंके हृदयमें सर्वदा उत्साह उत्पन्न करता है जिसमकार सूर्य्य विश्व वाले लोगोंके मकाशक है इसीमकार अन उद्योगी परमालसियोंके लिये परमात्मा उद्योगदीपक नहीं।

> ऋजुः पेवस्व वृजिनस्यं हन्ताः पामीवां वार्थमानो स्थश्च । अभिश्रीणन्पयः पर्यसाभि गोनाः मिन्द्रस्य त्वं तर्व वयं सर्खायः ॥ ४३ ॥

ऋजुः । प्वस्त । वृज्ञिनस्यं । हंता । आपं । अमीवां । बार्धमानः। सर्थः । च । अभिऽश्रीणनः। पर्यः । पर्यसा। अभि । गोनौ । इंद्रेस्य । व्वं । तर्व । वृयं । सर्खायः ॥ पदार्थः—( ऋजुः ) सरलस्वभावोभवान् ( वृजिनस्य, हन्ता ) अज्ञाननाशकः (अमीवां ) व्याधिं (बाधमानः ) अपसारयन् (मृधः, च ) दुष्टिहेंसकांश्च अपसारयन् (गोनाम् ) इन्द्रियाणाम् (पयसा ) तर्पकवृत्त्या (पयः ) ज्ञानं लक्ष्यीकृत्य ( अभिश्रीणन् ) भवान् लक्ष्यीक्रियते ( त्वं ) भवान् (इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः मित्रमस्ति अतः ( वयं, तव, सखायः ) वयमि भवतो मित्रतां वाञ्च्छामि (पवस्व ) अस्मान्युनातु भवान् ।

पद्धि—(ऋजुः) ज्ञान्तभावसे ज्ञासन करनेवाले आप ( ट्रिजनस्य ) अज्ञानरूप ट्रिजन दोपके ( हंता ) हनन करनेवाले हैं, ( अमीवां ) सवप्रकारकी व्याधियोंको ( अपसारय ) दूर करें, (च) और ( मृथः) दुष्ट हिंसकोंको ( वाधमानः ) दूर करते हुए आप ( गोनाम ) इन्द्रियोंकी ( पयसा ) तृप्तिकारकटिचिद्वारा ( पयः ) ज्ञानका लक्ष्य करके ( अभिश्रीणन् ) आप लक्ष्य बनाए जाते हैं ( त्वम ) आप ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगीके मित्र हैं इसलिये (वयं, तव, सलायः ) तुम्हारी मैत्री हम चाहते हैं ॥

भावार्थ-इस मन्त्रभें सब दुःखोंके दूर करनेवाले परमात्मासे दुःखनिद्यत्तिकी पार्थना है, अर्थात् आध्यात्मिक आधिभौतिक तथा आधि-दैविक उक्त तीनोंपकारके तापों की निद्यत्ति परमात्मासे कथन की गयी है। सायणाचार्य्य 'ऋजुः पवस्व 'के अर्थ यहां सोभरसके सीधा होकर बहनेके करते हैं। अर्थात् क्षर के करते हैं सो(पूज् पवने) धातुके सर्वत्र अयुक्त है।

> मध्वः सूदं पवस्व वस्व उत्सं वीरं च न आ पंवस्वा भगे च ।

## स्वद्स्वेन्द्रांय पर्वमान इन्दो र्यिं च न आ पंतस्वा समुदात् ॥ ४४ ॥

मध्वः । सूर्वं । प्वस्व । वस्वः ! उत्सं । वीरं । च । नः । आ । प्वस्व । भगं । च । स्वदंस्व । इंद्राय । पर्वमानः । इंद्रो इति । स्यिं । च । नः । आ । प्वस्व । समुद्रात् ॥

पदार्थः-—( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपभगवन् ! भवान् ( मध्यः, सूदम ) माधुर्यरमान् ( प्रवस्व ) मद्यं ददातु ( वस्यः ) धनस्य ( उत्सम् ) उपयोगिनमैश्चर्यं च ददातु ( वीरं, च ) वीर सन्तानं च ( नः ) अस्मभ्यम् ( आप्वस्व ) संप्रददातु ( भगम् ) विविधेश्वर्यं च ददातु ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने (स्थदस्व ) आनन्दं दत्त्वा ( प्रवमानः ) प्रवित्रयन् ( रिगम् ) एश्वर्यं ( रामुद्रात् ) अन्तरिक्षात् ( नः ) अस्मभ्यम् ( आप्वस्व ) ददातु ।

पदार्थ—(इन्दो) प्रकाशस्य इपपरमात्मन ! आप (मध्यः सुदम)
मधुरताके रसोंको (आपवस्व) हमको दें (वस्वः) धनोंके (उत्सम)
उपयोगी ऐक्वरयोंको आप हमें दें और (विरम्) वीरसन्तानोंको आप
(नः) हमें (आपवस्व) दें, (च) और (भगम्) सवमकारके
ऐश्वर्य आप हमें दें (इन्द्राय) कमयोगींके लिये (स्वदस्व) आनन्द देकर
(पवमानः) पवित्र करते हुए (रियम्) सव प्रकार के ऐक्वर्योंको आप
(समुद्रात) अन्तरिक्षसे (आपवस्व) हमको दें।

भावार्थ—परमात्मा कर्मयोगी अर्थात् उद्योगी पुरुषोंपर पसन्न होकर उन्हें नाना प्रकारके ऐश्वर्य्य प्रदान करता है इसल्लिय पुरुषको चाहिये कि वह उद्योगी बनकर परमास्माके ऐश्वर्य्यका अधिकारी बने। सोमः मुतो धार्यात्यो न हित्वा सिन्धूर्ने निम्नम्भि वाज्येक्षाः । आ योनिं वन्यंमसदत्युनानः समिन्दुर्गोभिरसरत्समद्भिः ॥ ४५ ॥

सोमंः । सुतः । धार्रया । अत्यः । न । हित्वां । सिंधुः । न । निम्नं । अभि । वाजी । अक्षारिति । आ । योनिं । वन्यं । असदत्।पुनानः । सं । इंदुंः । गोभिः । असरत् । सं । अत्ऽभिः ॥

पदार्थः—( सोमः ) सर्वोत्पादकः ( सुतः ) स्वयं सिद्धः परमात्मा (धारया) स्वशक्त्या ( अत्यः,न ) विद्युदिव (हित्वा) गतिशीले। भवन् ( सिन्धुः, न ) स्यन्दनशीलानदीव (निम्नम्) अधस्तात् (वाजी) बलाधिकः (वन्यम्) भक्तियुक्तम् (योनिम्) अन्तःकरणम् (पुनानः ) पावयन् ( असदत् ) तिष्ठति (इन्दुः) प्रकाशस्त्ररूपः सः ( गोभिः ) इन्द्रियवृत्तिभिः ( सम्, अद्भिः ) प्रमप्रवाहेण अन्तःकरणसंतिञ्चनशीलाभिः ( समसरत् ) ज्ञानरूपेण व्याप्नोति ( अभ्यक्षाः ) भक्तानरक्षति च ।

पदार्थ — सोमः सर्वोत्पादक ( सुतः ) स्वयंसिद्ध जो परमात्मा है वह ( धारया ) अपनी स्वतःसिद्ध शक्तियोंके द्वारा ( अत्यः ) विद्युतके समान ( सम् ) भलीपकार ( हित्वा ) गतिशील होताहुआ ( सि-न्धुः ) स्यन्दनशीलनदीके ( न ) समान ( निम्नम् ) नीचेकी ओर ( वाजी ) बलस्वरूप उक्त परमात्मा ( वन्यम् ) भक्तियुक्त ( योनिम् ) अन्तःकरणरूप स्थानको ( पुनानः ) पवित्र करता हुआ ( असदत् ) स्थिर होता है, वह (इन्दुः पकाशस्त्ररूपपरमात्मा (न )भक्तोंके प्रति ( अध्यक्षाः) रक्षा करता है ( गाभिः ) इन्द्रियोंकी दित्तयों द्वारा ( अद्भिः ) जो मेमके मवाहसे अन्तःकरणको सिश्चित करती हैं, उनसे ( समसरत् ) ज्ञान-रूपसे ज्याप्त होता है !

भावार्थ—इस मंत्रमें रूपकालंकारके यह वर्णन किया है कि परमात्मा नम्रस्वभाववाले परुपोंको निम्नभृमिके समान मुसिष्टिचन करता है।

प्ष स्य ते पवत इन्द्र सोमं-श्रमुषु धीर उद्यते तर्वस्वान । स्वेर्चक्षा रथिरः सुत्यद्युष्मः कामो न यो देवयतामसंजि ॥ ४६ ॥

षुषः । स्यः । ते । पृवते । इंद्र । सोर्मः । चमूर्षु । धीरः । उद्यते । तर्वस्वान् । स्वंःऽचक्षाः । रृथिरः । सृत्यऽद्युष्मः । कार्मः । न । षः । देवऽयतां । असीर्जि ॥

पदार्थः—( इन्द्र ) हे कर्मयोगिन् ! ( ते ) त्वाम ( एषः, स्यः ) अयं परमात्मा ( पवते ) पवित्रयति ( यः, सोमः ) यः परमात्मा ( चमृषु ) सर्वविधवलेषु ( धीरः ) स्थिरः ( उशते ) कामयमानाय कर्मयोगिने च ( तवस्वान् ) बलस्वरूपः ( स्वर्चक्षाः ) सुखोपदेष्टा ( र्थिरः ) गतिशीलः (मस्रशुष्तः ) सत्यपराक्रमः ( देवयताम् ) देवत्विमञ्ख्ता (कामः ) कामनेव ( असर्जि ) उपदिष्टः ।

पदार्थ — (इन्द्र) हे कर्मयोगिन ! (ते) तुम्हारे लिये ( एषः, स्यः ) यह उक्त परवारंमा ( पत्रते ) पवित्र करता है ( यः ) जो ( सोमः ) सौम्यस्त्रभाव (वमूषु) सब मकारके वर्नोमं ( धीरः ) थीर है और (उराते) कान्ति वाले कर्मयागी है लिये ( तबस्वान् ) बलस्मक्ष्य है ( स्वर्वक्षाः ) सुखका उपदेष्टा ( राधरः ) गतिस्वक्ष्य ( सत्यशुष्यः ) मत्यक्ष्यबलगला श्रीर ( देव-यनाम् ) देवभावकी इच्छा कर्नेवालीकी लिये जो ( कामः ) कामनाके समान ( श्रमार्ज ) उपदेश किया गया ।

भ[व]र्थ-परमात्मा ही सब कामनाभोंका मूल है जो छोग ऐक्वर्य्य की कामना बाल हे उनको चाहिये कि वे कर्मयोगी और उद्योगी बनकर उससे एक्वर्योकी प्राप्तिके अभिलापी बनें।

> प्षप्रतेन वयंसा पुनानास्त्रो वर्षामि दुहितुर्दधानः । वसानः शर्भे त्रिवस्थमप्सु होतेव याति समनेषु रेभेन् ॥ ४७ ॥

णुषः । पृत्तेनं । वयंसा । पुनानः । तिरः । वर्षीसि । दुहितुः । वर्षानः । वसंनः । शर्मं । त्रिश्वरूषं । अण्डसु । होतांऽइव । याति । समनेषु । रेभंन ॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( प्रत्नेन, वयसा ) प्राचीनैश्वर्थेण ( पुनानः ) पावयन् (दुहितुः) पृथिव्याः (वर्षीसि) ह्रपाणि ( तिरोदधानः ) स्वतेजसाऽऽच्छादयन् ( शर्म ) सुखम ( वसानः ) दधानः ( त्रिवहृत्थम् ) त्रिमुणामि प्रकृतिम् धारयन् ( अप्सु ) कर्मयज्ञेषु ( होता, इत्र ) यज्ञकोष ( समनेषु ) यज्ञेषु ( रेभन् ) शब्दं कुर्वन् ( गाति ) सर्वत्र ब्याप्नोति ।

पद्रार्थः — ( एवः ) उक्त परमातमः (प्रतंतन वयमः) प्राध्यानैश्वरुयं में ( पुनानः) पवित्र कर ए हुआ और ( दुहितुः ) प्रत्यितं के (वर्षापि) रूपेंका (तिरोदधानः) अपने ते तस प्रच्छादन करता हुआ (शर्ष मुखका (वसानः) धारण करता हुआ ( विश्वरूप ) मत्वरजः तमाक्ष्य तीनीं गुणों वाली प्रकृतिको धारण करते हुए ( अप्यु ) कर्मयज्ञीं यज्ञ करने वाल ( होता, इव ) होताक समान ( समनेषु ) यज्ञीं ( रेभन् ) शब्दायमान होता हुआ परमान्मा ( याति ) सर्वत्र ब्याप्त होरहा है।

भावार्थे— जिस प्रकार होता अथवा उद्घातादि ऋत्वज लोग वेदोंका गायन करते हुए इस विविधरचनारूप विराटका वर्षान करते हैं इसी प्रकार परमात्मा स्वयं उत्यातारूप होकर वेटकूप गीतिक द्वारा चराचर ब्रह्माण्डों का वर्णन करता है अर्थात प्रकृतिके तीनों गुणों द्वारा इस चराचर जगत्की विविध रचनाका हेतु एक मात्र परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं।

> नू नुस्त्वं रिथुगे देव सोम् परि सूव चुम्बोः पूयमानः । अप्सु स्वादिष्टो मधुमाँ ऋतावां देवो न यः साविता सत्यमन्मा ॥४८॥

नु । नः । त्वं । सृथिरः । देव । सोमु । परि । सूव् । चम्बीः

ष्ट्रयमोनः । अप्रमु । स्वादिष्ठः । मधुंऽमान् ।ऋतऽवां । देवः न । यः । सविता । सत्यऽमन्मा ।

पदार्थः—(सोम) हे सर्वोत्पादक ! (देव) दिव्यस्वरूप परमात्मन् ! (त्वम्) भवान् (रिथरः) बलस्वरूपोऽस्ति (चम्बोः) भुवनानि (पूयमानः) पावयन् (अप्सु) जलेषु (मधुमान्) मधुरं (स्वादिष्ठः) स्वादुतमम् रसम् (ऋतावा) वितरन् (देवः, न) दिव्यशक्तिरिव (नु) शीष्ट्रम् (नः) अस्मभ्यम् (सत्यमन्मा) सत्यस्वरूपो भवन् भवान् (परिसूव) मदन्तःकरणे विराजताम्।

पदार्थ— ( नाम ) हे मवांत्पादक ! ( देव ) दिव्यस्वरूप परमात्मन ! ( त्वम् ) तुम ( रथिरः ) वलस्वरूप हो ( चम्बाः ) सवभुवनीको (पूयमानः) पवित्रकरते हुए ( अप्नु) जलेमिं ( मधुमान् ) मीठा ( स्वादिष्ठ ) स्वादुरस ( ऋतावा ) वितीर्ण कर्नते हुए ( देवः ) दिव्यशक्तिके ( न ) समान ( तु ) शीघ ( नः ) हमोरीलये ( सत्यमन्मा ) सत्यस्वरूप आप हमारे अन्तःकरणेमें आकर ( परिस्त्रव ) विराजमान हो ।

भावार्थ--- इस मंत्रमं परमात्माने स्वस्वामिभावकी प्रार्थनाकी गई अथवा यों कहो प्रेर्य और प्रेरकभावसे परमात्माकी उपामना की गई है।

> अभि वायं वीत्यर्षा गृणानोः भिमित्रावरुणा पूर्यमनिः। अभि नरं धीजवंनं रथेष्टामभीन्द्रं वृषेणं वज्ज्वाहुम् ॥ ४९ ॥

अभि । वायुं । वीती । अर्ष् । गृणानः । अभि । मित्रावरुणा । प्रयमानः । आभि । नरं । धीऽजर्वनं । रथेऽस्थां । अभि । इंद्रं । वृष्णं । वर्जुऽवाहुं ॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन् ! ( वायुम्) कर्मयो-गिनं (वीती) तृप्तये (अभ्यषे) प्राप्नोतु (गृणानः) उपास्य-मानश्च (मित्रावरुणा) अध्यापकोपदेशकान् (अभ्यषे) प्राप्नोतु (पृयमानः) पावयन् भवान् (धीजवनं, नरं) कर्मयोगिपुरुषम् (अभ्यषे) प्राप्नोतु (रथेष्ठाम्) कर्मगत्यां स्थितं च प्राप्नोतु (वजूबाहुम्) दृढभुजम् (वृषणम्) बिलनम् (इन्द्रम्) योधं च प्राप्नोतु ।

पद्र्थि—(साप) हे सर्वोत्पादक प्रमान्यन् ! आप (वायुम) ज्ञानयांगीकी (वीती) नृप्तिके लिये (अभ्यर्ष) प्राप्त हों (गृणानः) उपास्यमान भ्राप (िम्नावरुणा) अध्यापक भ्रौर उपदेशकको (भ्रभ्यर्ष) प्राप्त हों, (प्यमानः) सबको पांत्रज्ञ करते हुए आप (धीजवनं, नरम्) कमे योगी पुरुषको (अभ्यर्ष) प्राप्त हों, (स्थष्टाम्) जो कर्मौकी गतिमें स्थिर है, उसको प्राप्त हों, (वज्ञ्वाहुम्) बज़के समान भ्रुजाओंवाले (उन्द्रं) योद्धा पुरुषको (टपणम्) जो बलस्वरूप हे उसको प्राप्त हों।

भावार्थ — इसमत्र में परमात्माकी प्राप्तिक पात्र ज्ञानयोगी कर्मयोगी क्रीर श्रूरवारीका वर्णन किया है। तात्पर्य यह है कि जो पुरुष परमात्माकी क्रपाका पात्र बनना चाहे उसे स्वयं उद्योगी वा कर्मयोगी अयवा श्रूर वीर बनना चाहिये क्योंकि परमात्मा स्वयं बसस्वक्ष है उसिलये जो बिसिष्ठ पुरुष है उसकी क्रपाका पात्र बनसकते हैं अन्य नहीं।

अभि वस्त्रां सुवसनान्येर्धाभि

धेनूः मुद्धाः प्रयमीनः । अभि चन्द्रा भर्तये नो हिरंण्याभ्यक्षात्रिथनां देव सोम ॥ ५० ॥ २०

अभि । वस्त्री । सुऽवसनानि । अर्ष । अभि । धेनुः । सुऽदुर्घाः । पूपमीनः । अभि । चन्द्रा । भर्तवे । नः । हिर्रण्या । अभि । अर्थान् । स्थिनः । देव । सोम् ॥

पदार्थः—( सोम, देव ) हे दिव्यस्वरूप भगवन् ! (नः, भर्तवे ) असमन्त्रपे ( वस्त्रा, सुवसनानि ) स्वाच्छाद्यवस्राणि ( अभ्यर्ष ) प्रयच्छतु ( पृयमानः ) सर्वान्पावयन् ( सुदुधाः, धेनूः ) स्वर्धाः वाचः ( अभ्यर्ष ) ददातु ( चन्द्रा, हिरण्या ) आह्रादकधनं च ( अभ्यर्ष ) ददातु ( रिथनः ) वेगवतः (अश्वान) वाहान् ( अभ्यर्ष ) मह्यं ददातु ।

पद्र्थि—( साम ) हे सर्वात्पादक ( देव ) दिव्यस्वक्ष्प परमात्मनः नृप्तिके लिये (वस्ना,सुवमनानि) शोभन वस्न ( अम्पर्ष ) दें (पूपमानः) मबको पवित्र करते हुये भाष ( सुदुधाः ) सुन्दर अर्थों से परिपूर्ण ( धेतूः ) वाशियें ( भ्रभ्पर्ष ) हमको दें, ( चन्द्रा, हिरण्या ) भ्राल्हादक धन आप ( नः) हमको ( भ्रभ्पर्ष ) दें, ( रथिनः ) वेगवाने ( अक्वान् ) घोड़े ( नः ) हमको ( भ्रभ्पर्ष ) दें।

भावार्थ — इस मंत्रमं पुनरापि ऐश्वर्यपाप्तिकी मार्थना है कि है परमात्मन ! आप हमको ऐश्वर्यशास्त्री बननेके लिये ऐश्वर्य प्रदान करें पुनः पुनः ऐश्वर्यकी प्रार्थना करना अर्थपुनरुक्ति नहीं किन्तु अभ्यास अर्थाद हद्दता के लिये उपदेश हैं जैना कि ''आस्मा वारे इष्टब्यः श्रोतब्यो मन्तब्यो निर्दिध्या सितब्यः'' इत्यादिकों पे बार व विचष्टिका लगाना परमात्मामें कथन किया गया है इसी प्रकार यहां भी इड्ताके लिये उसी अर्थ का पुनः र कथन है जो अज्ञानियोंको वेदमें पुनरुक्ति दोष प्रतीत होता है वदमें पुनरुक्ति दोष नहीं यह केवल अज्ञानियोंकी भ्रानित है।

अभी नो अर्थ दिश्या वसून्यामि विश्वा पार्थिवा पूर्यमोनः । अभि येनु इदिणमुश्नवामाभ्यापियं जमदरिनवन्नः ॥ ५१ ॥

आभि । नः । अर्ष । दिव्या । वस्नि । अभि । विश्वां । पार्थिवा । पूर्यमानः । अभि । येनं । द्रविणं । अश्नवांम । अभि । आर्षेयं । जमदुरिनऽवत् । नः ॥

पदार्थः—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्! (पूयमानः) शुन्धस्वरूपो भवान् (दिव्या, वसूनि) दिव्यधनानि (नः अभ्यर्ष) अस्मभ्यं ददातु (विश्वा, पार्थिवा) सर्वान्पार्थिवपदार्थान् (नः) अस्मभ्यं (अभि) ददातु (जमदिग्नवत्) चक्षुपः दिव्यदृष्टिरिव (येन) येन सामध्येन (आर्थेम्) ऋपियोग्यम् (द्रविणं) धनम् (अश्ववाम) मुझीमहि तत्सामध्येम् (नः) अस्मभ्यं प्रयच्छतु ।

पदार्थ--( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! ( पृथमानः ) शुद्ध-स्वद्भप आप ( दिन्धा,वसूनि )दिन्धधन ( नः ) हमें ( अभ्यर्ष ) दें.( विश्वा, पार्थिता ) सम्पूर्ण पृथिती सम्बन्धी घन आप (नः) हमें हें (जपदिग्निवत्) चक्षुकी दिच्य दृष्टिके समान (येन) जिस सावर्ध्यमें हम (आर्षियम्) ऋषियों के योग्य (द्रविणम्) घनको (अठनवाप्) भोग सर्के वह सामर्थ्य आप् (नः) हमको दें।

अया प्वा पंवस्वैना वस्नुनि मांश्वत्व इंन्द्रो सर्गप्ति प्र घंन्व । बुश्निश्चिदत्र वातो न ज्ञतः पुरुमेर्थश्चित्तरुवे नरं दात् ॥ ५२ ॥

अया । प्वा । प्वस्व । एना । वस्ति । माँश्चरते । इंदोऽ इति । सरीमे । प्र । धुन्व । बुःनः । चित् । अत्रं । यातः । न । जुतः । पुरुऽमेर्थः । चित् । तक्तवे । नरं । दात ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! (अया, पवा, पवस्व) अनया पाविकया वृष्ट्या मां पुनातु. ( एना, वसूनि ) इमानि-धनानि च ददातु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप ! ( मांश्चर्त्वे, सरिम ) वाण्याः समुद्रे मां ( प्रधन्व ) प्रेरयतु ततश्च सपरकृति-त्वंनिष्पादयतु ( वातः, न ) कर्मयोगिनिमव ( जूतः ) गतिशीलं कुर्वन् ( अत्र ) उक्तज्ञान विषये ( बध्नः ) प्रामाणिकम् (चित्)

तथा ( पुरुमेधः ) बहुबुिह्मम् सम्पाद्यतु ( चित् ) तथा (तकवे) संसारगतौ ( नरम् ) कर्मयोगिनम् सन्तानम् ( दात् ) द्दातु मह्यम् ।

पद्धि—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (अया) इस (पना ) पित्रत्र करनेवाली दृष्टिमं (पत्रस्त्र ) आप दृमको पित्रत्र करें (एना ) यह ( तम्मिन ) धन आप दृमको दें, (इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन ! ( माँश्रत्ये, सरस्ति ) वाणीके समुद्रमें आप दृमको ( प्रधन्त्र ) प्रेरणा करके स्नातक वनाएं, और (वातः ) कर्मयोगीके ( न ) समान (जृतः ) गतिशील बनाते दृण् आप (अत्र ) उक्त विज्ञान विषयमें (ब्रप्रः) प्रामाणिक ( चित् ) और (पुरुष्टेधः ) बहुत बुद्धिवाला बनाएं (चित् ) और (तक्ते ) संसारकी गतिमें ( नरम ) कर्मयोगी सन्तान (दात् ) मुझे दें।

भावार्थ-- नो लोग उक्त प्रकारसे शक्तिसम्पन्न होनेकी ईश्वर से प्रार्थना करते हैं परमात्मा उन्हें अवब्यमेव ऐश्वर्यसम्पन्न बनाता है।

> उत् नं एना पंत्रया पंत्रस्वाधि श्रृते श्रृवाय्यस्य तीर्थे । पृष्टिं सहस्रां नैगृतो वस्त्रीन वृक्षं न पक्षं धृनवद्गणीय ॥ ५३ ॥

उत् । नः । एना । पवया । पवस्व । अधि । श्रुते । श्रुवा-य्यस्य । तीर्थे । पष्टिं । सहस्रां । नैगृतः । वस्नीन । वृक्षं । न । पक्वं । श्रुनवत् । रणाय । पदार्थः—(उत) तथा च ( एना, पवया) अनया पितृग्रदृष्ट्या ( श्रवाय्यस्य ) श्रवणयोग्ये ( तीर्थे ) तीर्थस्वरूपे ( श्रुते ) श्रवणे विषये ( अधिपवस्व ) अत्यन्तं पावयतु माम् येनाहम् ( नैगृतः ) शत्रोः ( षष्टिं, सहस्रा, वसूनि ) असंख्यात-धनान्यपहरन् ( पक्कम्, वृक्षम्, न ) पक्ववृक्षमिव ( रणाय ) युद्धस्थले ( धूनवत् ) शत्रृंश्रलयन् संसारे विहराणि।

पदार्थ—(जत) और (एना) इस (पवया) पवित्रदृष्टिसे (श्रवाय्यस्य) जो सबके सुननेके योग्य (श्रुते) श्रवण हैं और (तीर्थे) तीर्थस्वरूप है उसमें (अधि) अत्यन्त (पवस्व) आप हमको पवित्र करें तािक, हम (नेगुतः) शञ्जओंके (पिष्ट, सहस्रा, वस्नुनि) असंख्यातधनोंको हरण करते हुए (पक्वम्) पके हुए (द्रक्षम्) द्रक्षके (न) समान (रणाय) रणके लिये (ध्रनवत्) उनको कपाते हुए ससारमें यात्रा करें।।

भावार्थ-- नो लोग उक्त प्रकारसे कर्मयोगी वा उद्योगी बनते हैं परमात्मा उन्हें भवञ्यमेव अविद्यारूपी शबुआंके हनन करनेका सामर्थ्य देता है ॥

> महीमे अस्य वृष्नामं श्रूषे मांश्रेत्वे वा पृश्नने वा वर्धत्रे । अपस्वहिषन्निष्ठतंः स्नेहयुचा-पामित्राँ अपावितो अचेतः॥ ५४ ॥

मिहि । इमे इति । अस्य । वृषुनामं । क्रूषे इति । माँश्रेत्वे । वा । पृश्तेने । वा । वर्षत्रे इति । अस्वीपयतः । निऽगुतः । स्नेहर्यत् । च । अपं । आमित्रांन् । अपं । अचितः । अच । इतः ॥

पदार्थः — (वधत्रे ) वधिक्रये ( एअने ) युद्धे ( भा-रचत्वे ) गतिशीलशक्तयुपयोगवित (मिह् ) महित (इमे, वृषनाम ) इमे हे कार्ये ' अस्य ) अस्य परमात्मनः (शूषे ) सुखप्रदे स्तः ( निगुतः ) शत्रृणाम् ( अस्वापयत् ) स्वापनम् (च ) तथा ( अपित्रान् ) अमित्रेभ्यः ( स्नेहयत् ) स्नेह प्रदानमिति ( अचितः ) परमात्मभक्तिहीनानां नास्तिकाना (इतः) अस्मादास्तिकसमवायात् ( अपाच ) अपसारणं च ॥

पद्रार्थ—(वधत्रे) वध करनेवाले (पृश्तने) युद्धमें ( माँश्चत्वे) जिनमें गतिशीलशक्तियोंका उपयोग किया जाता है उनमें ( मिंह ) बड़े ( इमे ) यह ( अस्य ) इस परमात्माके ( दृषनाम ) दो काम ( शूपे ) सुखकर हैं ( निगुतः ) शबुओंको ( अस्वापयत् ) सुलांदना ( च ) ऑर ( अपित्रात् ) अपित्रोंको ( स्नेहयत् ) स्नेह प्रदान करना ( वा ) और ( अचितः ) जो लोग पम्मात्माकी भक्ति नहीं करते अर्थात् नास्तिक हैं, उनको ( इतः ) इस आस्तिक समाजसे ( अपाच ) दूर करना ।

भावार्थ--इस मंत्रमें आस्तिकधर्मके प्रचार करनेके लिये अर्थात् वैदिक धर्मकी शिक्षाओंके लिये तेजस्वी भावोंका वर्णन किया है।

> सं त्री पावित्रा वितंतान्ये-ष्यन्वेकं धावासि पूर्यमांनः । आसे भगो असि दात्रस्य दातासि मघवा मघवद्भय इन्दो ॥ ५५ ॥ २१ ॥

सं । त्री । पृषित्रां । विऽतंतानि । पृषि । अनुं । एकं । धावासे । पूर्यमानः । असि । भगः। असि । दात्रस्यं। दाता । असि । मघऽवां । मघवंत्ऽभ्यः । इंदो इति ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! भवान् ( त्री ) त्रींन् ( विततानि, पवित्रा ) विस्तृतपदार्थान् ( समेषि ) सम्यक् प्राप्तः ( पूयमानः ) भवान् पावयंश्च ( अन्वेकम् ) प्रति-पदार्थम् ( धावासि ) गातिरूपेण विराजते च ( भगः, असि ) ऐश्वर्य्यरूपश्चारित ( दात्रस्य ) धनस्य ( दाता, आसि ) दाताऽपि अस्ति यतो भवान् ( मधवद्भवः ) सर्वधानिकेभ्यः ( मधवा ) धनिकतमोऽस्ति ।

पदार्थ — (इन्दां) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन ! आप (त्री) तीन (विततानि) विस्तृत (पावित्रा) पावित्र पदार्थोंको (सम्) भली पकार (एपि) पाप्त हैं, और (पूर्यमानः) सवको पावित्र करते हुए (अन्वेकम्) पत्येकपदार्थमें (धावासि) गतिरूपसे विराजमान हैं (भगः) आप ऐश्वर्यस्वरूप (आसि) हैं, (दात्रस्य) धनके (दाता) देनेवाले (असि) हैं, क्योंकि, आप (मघबद्भ्यः) सम्पूर्ण धानिकोंसे (मघवा) धनी हैं.।

भावार्थ---परमात्मा सब ऐश्वरयोंका स्वामी है और सब धनिकोंसे धर्ना हैं इसलिये उसीकी कृपास सब ऐश्वरयोंकी प्राप्ति होती है अन्यथा नहीं।

एष विश्ववित्पर्वते मनीषी सोमो विश्वस्य भुवंनस्य राजां ।

## दुष्साँ ई्रस्यंन्विद्येष्टिबन्दुर्वि बारमर्व्यं समयाति याति ॥५६ ॥

एषः । विश्वऽवित । पवते । मनीषी । सोमः । विश्वस्य । भुवनस्य । राजा। द्रष्सान् । ईर्यन् । विद्येषु । इन्दुः । वि । वारं । अव्यं । सम्प्रां । अति । याति ॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( विश्ववित ) सर्वज्ञः ( पवंत ) पुनाति च सर्वान् ( मनीषी ) सृक्ष्मतरशक्तिप्रेरकः ( संगः ) सर्वोत्पादकः सः ( विश्ववस्य, भुवनस्य ) अखिल लोकानाम् ( राजा ) प्रकाशकः ( इन्दुः ) प्रकाशमयः सः ( विश्वयस्य ) ज्ञानवद्यज्ञेषु ( द्रप्तान् ) ज्ञानानि ( ईरयन् ) प्रेरयन् ( अव्यम् ) रक्षार्हम् ( वारम् ) वरणीयम् पुरुषम् ( समयाति, याति ) अत्यन्तान्तिकं प्राप्नोति ।

पद्र्शि—( एपः ) उक्तपरमात्मा ( विश्ववित् ) सर्वेड हें ( पवते ) सवको पवित्र करनेवाला है, ( मनीषी ) सूक्ष्मसे सूक्ष्म शक्तियोंका मेर्क है, ( सोमः ) वह सर्वोत्पादकपरमात्मा ( विश्वव्य ) सम्पूर्ण ( भूवनस्य ) लोकोंका ( राजा ) प्रकाशक है ( इन्दुः ) वह प्रकाशस्वरूप परमात्मा ( विद्शिषु ) ज्ञानयञ्जोमें ( द्रप्सान ) ज्ञानोंकी ( ईस्यन ) प्रेरणा करता हुआ ( अच्यम् ) रक्षायोग्य ( वारम् ) वरणीय पुरुपको ( समयाति, याति ) अतिसंनिहित प्राप्त होता है ।

भावार्थ--जो परमात्मज्ञानके अधिकारी हैं परमात्मा उन्हींको प्राप्त होता है अन्योंको नहीं।

इन्दुंरिहन्ति महिषा अदंग्धाः पदे रेमन्ति कृषयो न गृत्राः । हिन्यन्ति धीरां दुशाभेः क्षिपाभिः समञ्जते रूपमणां रसेन ॥ ५७ ॥

इंदुं । रिहाति । मृहिषा । अदेब्धाः । पदे । रेभाति । क्वयः । न । गृष्ठाः । हिन्वन्ति । धीराः । दुशऽभिः । क्षिपाभिः । सं । अजते । रूपं । अपां । रसेन ॥

पदार्थः—( इन्दुम् ) उक्तपरमात्मानम् ( अदब्धाः ) दृढप्रतिज्ञाः ( महिषाः ) सहुणप्रभावेण महापुरुषाः ( रिहन्ति ) लभन्ते ( न, गृधाः ) निष्कामकर्मिणः ( कवयः ) विद्यांसः ( पदे ) ज्ञानयज्ञवेद्याम् ( रेभन्ति ) यथा शब्दायन्ते ( धीराः ) धीरजनाः ( दशभिः, क्षिपाभिः ) दशभिः प्राणगतिभिः ( अपं,रसेन ) सत्कर्मणा परिपाकेन ( रूपम् ) परमात्मस्वरूपम् ( समञ्जते ) साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ—( इन्दुम ) प्रकाशस्त्ररूप परमात्माको ( अदुन्थाः ) दृद्गितिज्ञावाले ( महिपाः ) जो सद्गुणोंके प्रभावसे महापुरूप हैं, वे (रिहंति ) प्राप्त होते हैं, (न, गृश्राः ) निष्कामकर्मी ( कवयः ) विद्वान (पदे ) ज्ञानरूपीयज्ञकी वेदीमें ( रेभन्ति ) जैसे शब्दायमान होते हैं, (धीराः ) धीरलोग ( दृश्यिः ) दृश्य ( क्षिपाभिः ) प्राणोंकी गतिसे ( अपाम् ) सत्कर्मोंके ( रसेन ) परिपाकसे ( रूपम् ) उक्त परमात्माके स्वरूपको ( समअते ) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ-इस मंत्रमें प्राणायामके द्वारा परमात्माकी प्राप्तिका वर्णन किया है।

त्वर्या व्यं पर्वमानेन सोम् भरें कृतं वि चित्रयाम शर्थत् । तन्नों मित्रो वर्रुणो मामहन्तामिदें तिः सिन्धुः पृथिवी उतद्योः ॥ ५८ ॥ २२ ॥

त्वयां । वृयं । पर्वमानेन । सोमु । भरें । कृतं । वि । चिनु-यामु । शर्श्वत् । तत् । नः । मित्रः । वर्रुणः । मुमहुतां । अदिनिः । सिंधुः । पृथिवी । उत् । द्योः ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( पवमानेन, त्वया ) सर्वपावकेन भवता सहायेन ( वयम्, भरे ) वयमज्ञानवृतिनाशक-संग्रामे ( शश्वत ) सदैव ( कृतम् ) सत्कर्म ( विचिनुयाम ) संचितम् करवाम ( तत ) तस्मात् ( मित्रः, वरुणः ) अध्यापकः उपदेशकश्च ( आदितिः ) अज्ञाननाशको विद्वान् ( सिन्धुः ) समुद्रः ( पृथिवी ) भूः ( उत, चौः ) तथा चुलोकः एते सर्वेऽपि ( ममहंताम् ) मदनुकूलाः सन्तः मां समुज्ञयन्तु ।

पदार्थ--( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! ( पत्रमानन ) पत्रित्र करनेवाले (त्वया ) आपकी सहायतासे ( वयम ) हमलोग ( भरे ) अज्ञानकी द्वत्तियोंको नाश करनेवाले सङ्ग्राममें (कृतम ) सत्कर्मेंका ( कृथद ) निरन्तर ( विचितुयाम ) संग्रह करें, ( तत् ) इसलिये ( मित्रः, वरुणः) अध्यापक और उपदेशक, ( अदितिः ) अज्ञानके खण्डन करनेवाला विद्वान ( सिन्धुः ) समुद्र ( पृथिवी ) पृथिवी ( उत ) और ( द्यौः ) द्युलोक ये सब पदार्थ ( ममहंताम् ) मेरे अनुकूल होकर मुझे पृज्य बनाएं।

भावार्थ--जो छोग सदाचारी अध्यापकों वा उपदेशकों द्वारा परमात्मज्ञानकी शिक्षा पाते हैं वे अवज्यमेव अज्ञानको नाश करके ज्ञानरूपी प्रदीपसे प्रदीप्त होते हैं।

॥ इति सप्तनवतितमं मुक्तं द्राविंशो वर्गश्च समाप्तः ॥

अथ हादशर्चस्य अष्टनवितिमस्य सूक्तस्य— ॥ ९८ ॥१—१२ अम्बरीष ऋजिष्वा च ऋषिः॥ पव-मानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१, २, ४, ७, १० अनुष्टुष् ३, ५, ९ निचृदनुष्टुष् । ६, १२ विराह-नुष्टुष् । ८ आर्ची स्वगडनुष्टुष् । ११ निचृद-बृहती ॥ स्वरः—१—१०, १२ गान्धारः । ११ मध्यमः॥

> अभि नो वाजसातमं रियमंषे पुरुस्पृहंम् । इन्दो सहस्रमणसं तुवियुम्नं विभवासहंम् ॥ १ ॥

अभि । नः । वाज्ञऽसातमं । र्यि । अर्ष । पुरुऽस्पृहै । इंदो इति । सहस्रऽभणेसं । तुविऽखुम्नं । विभ्वऽसहै ॥ पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप ! ( सहस्त्रभर्ण-सम ) अनेकप्रकारैः पोप हम् ( पुरुस्पृहम् ) सर्वप्रार्थितम् ( हाजसातमम् ) अनेकविधबलप्रदम् ( रियम् ) धनम् ( नः ) अस्मभ्यम् ( अभ्यर्ष ) प्रद्शतु ( तुर्विद्युम्नम् ) बहुविधयशः प्रदंच यत्म्यान् यच्च (विभ्वसहम् ) सर्वविरुद्धशान्तिरोधकं च स्यात् ।

पद्मिश्च—( इन्हों ) ह प्रकाशस्त्ररूपपरमान्मन ! ( सहस्रभर्णसम् ) अनेक्रमकारका पालन पापण करनेवाला ( पुरुस्पृहम् ) जो सबको अभिल्यित हैं (वाजसातम्म ) जो अनन्द प्रकारके बलोंका देनेवाला है, (रियम ) ऐसे धनको ( नः ) हमारे लिये ( अभ्यर्ष ) आप दें, ( तुनि ग्रुम्नम ) जो अनन्तप्रकारके यशोंका देनेवाला और ( विश्वसहम् ) सवतरहकी प्रतिकृत शक्तियोंको दबादेनेवाला है, इस प्रकारका धन आप दें।

भावार्थ-इस मंत्रमें अक्षय धनकी पाप्तिका वर्णन है।

परि ष्य सुवानो अव्ययं रथे न वर्माव्यत । इन्दुर्गम दुर्णा हितो हियानो धारमिग्झाः ॥ २ ॥

परि । स्यः । सृवानः । अव्ययं । रथे । न । वर्ष । अव्यत् । इंदुः । अभि । दुर्णा । हितः । हियानः । धारांभिः । अक्षारिति ॥ पदार्थः—(स्यः) सः (सुवानः) सर्वोत्पादकः परमात्मा (अव्ययम्) सुरक्षितजनम् (धाराभिः) स्वकृपान् कृष्ट्या (अक्षाः) रक्षति (न) यथा (रथे) कर्मयोगवर्ति-पुरुषं (वर्म, पर्यव्यत) कर्मयोगो रक्षति (इन्दुः) प्रकाश स्वरूपः सः (अभिद्रुणा) उपासनयायुक्तः (हियानः) ज्ञान-स्वरूपः (हितः) अन्तःकरणे प्रवेशितः मनुष्यवुद्धिं स्कृति।

पदार्थ—(स्यः) वह पूर्वोक्त (सुवानः) सर्वोत्पादक परमात्मा (अब्ययम) रक्षायुक्त पुरुषको (धाराभिः) अपनी कृपामयी दृष्टिसे (अक्षाः) रक्षा करता है (न) जैसे कि, (रथे) कर्मयोगमें स्थित विद्वान को (वर्म) कर्मयोग (पर्यव्यत) सब ओग से रक्षा करता है (इन्दुः) वह प्रकाशस्वरूपपरमात्मा (अभिद्रुणा) उपासना किया हुआ और (हियानः) ज्ञानस्वरूप (हितः) साक्षान्कार किया हुआ मनुष्यकी बुद्धिकी रक्षा करता है ॥

भावार्थ---परमात्माका साक्षात्कार मनुष्यको सर्वथा सुरक्षित करना है।

> पिर ष्य सुवानो अक्षा इन्दुरव्ये मदंच्यतः । धारा य ऊर्ध्वो अध्वरे भ्राजा नैति गव्ययः ॥ ३॥

परि । स्यः । सुवानः । अक्षारिति । इंदुः । अव्ये । मर्दऽ-च्युतः । धारां । यः । ऊर्ध्वः । अध्वरे । भ्राजा । न ।

## एति । गव्यऽयुः ॥

पदार्थः—( इन्दुः ) परमारमा ( मदच्युतः ) आनन्दमयः ( अव्ये ) रक्षणीयं सदाचार्यन्तः करणे ( पर्यक्षाः ) स्वज्ञानं स्यन्दयति ( स्यः ) सः ( ऊर्ध्वः ) सर्वेषिरवर्तमानः परमारमा ( यः ) यः [ अध्वरे ] अहिंसाप्रधाने यज्ञे [ धारा ] स्वानन्द- वृष्टचा [ न ] यः ] ध्याजा ] दीतिः स्वप्रकारयपदार्थेषु प्रवि- शति तथा [ गव्ययुः ] ज्ञानमयः परमारमा [ एति ] स्वसत्तया सर्वे व्याप्नोति ।

पदार्थ—( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपपरमात्मा ( मदच्युतः ) जां आनन्दमय है वह ( अव्ये ) रक्षायोग्य सत्कर्मी पुरुषके अन्तःकरणमें ( पर्स्यक्षाः ) अपना ज्ञानप्रवाह वहाता है, ( स्यः ) वह ( ऊर्व्यः ) सर्वो-पिर विराजमान परमात्मा ( यः ) जो ( अध्वरे ) अहिसाप्रधानयज्ञोमें ( यारा ) अपनी आनन्दमयीद्रष्टिसे ( न ) जैसे कि, ( भ्राजा ) दीप्ति अपने प्रकाञ्यपदार्थोमें दीप्ति डाल्टती है इसी प्रकार ( गव्ययुः ) ज्ञानस्वरूपपरमात्मा (सुवानः)जो सर्वोत्पादक है (एति) वह अपनी व्यापकसत्तासे सर्वत्र व्याप्त है ।

भावार्थ--परमात्मा विद्युतकी दीप्तिके समान सर्वत्र परिपूर्ण है।

स हि व्वं देव शश्वेते वसु मर्ताय दाशुषे। इन्दों सहस्रिणं गृयें श्वतात्मानं विवाससि ॥ ४ ॥

सः । हि । त्वं । देव । शक्वंते । वसुं । मर्ताय । दाशुषे ।

## ः इंदो इति । सहस्रिणं । रुपिं । शुतऽआत्मानं । विवासासि ॥

पदार्थः—( देव ) हे दिठयस्वरूप ! (सः, त्वम् ) सभवान् (मर्ताय, दाशुषे ) स्वसेवकजनाय (शाश्वते ) शश्व-्रकर्मयोगिने (सहस्रिणं, वसु ) विविधं धनं (शतात्मानम्, रायम् ) अनेकधा ऐश्वर्यम् (इन्दो ) हे परमात्मन् ! (विवा-सिस ) ददातु भवान् ।

पद्धि—( देव ) हे दिव्यस्वरूपपरमात्मन्! ( स, त्वम् ) पूर्वोक्त आप (मर्ताय, दाश्चपे) जो आपकी उपासनामें लगा हुआ पुरुष है ( शांश्वते ) निरन्तर कर्मयोगी है उसके लिये ( वसु ) धन ( सहस्रिणम् ) जो अनन्त प्रकारके ऐश्वर्योवाला है ( शतात्मानम् ) जिसमें अनन्त-मकारके वल हैं ( रियम् ) ऐसे धनको ( उन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन्! ( विवासामि ) आप प्रदान करें ।

भावार्थ--सामर्थ्य युक्त पुरुपको परमान्मा ऐश्वर्थ्य प्रदानकरता है इसलिये ऐश्वर्थसम्पन्न होना परमावश्यक है :

> वयं ते अस्य वृत्रहु-न्वसो वस्त्रः पुरुस्पृहः । नि नेदिष्ठतमा इषः स्यामं सुम्नस्यांत्रिगो ॥ ५ ॥

व्यं । ते । अस्य । वृत्रुऽहृत । वस्तोईति । वस्तः । पुरुऽस्पृहंः । नि । नेदिष्टऽतमाः । इषः । स्यामं । सुम्नस्यं । अधिगो इत्यंधिऽगो । पदार्थः—( वृत्रहन् ) हे अविद्यान्तकपरमात्मन् ! ( वयम् ) वयं सर्वे ( अस्य, ते ) तववशे ( स्याम ) भवेम ( वसो ) हे सर्वाश्रय ! ( वस्वः ) सर्वविधेश्वर्याधियां भवान् ( पुरुस्पृहः ) अनेकजनकाम्यः ( निनेदिष्ठतमाः ) सर्वसंनिकट-वर्ती च ( अधिगो ) हे ज्ञानगमनपरमात्मन् ! भवान् ( इषः ) ऐश्वर्यस्य ( सुम्नस्य ) सुखम्य च भोक्तारित ।

पद्धि-—( हत्रहन ) हे अविद्याविनाशकपरमात्मन् ! ( यदहणोत्तदृहत्रमज्ञानम् ) नि०। २ । १८ । ( वयम् ) हम ( अस्यते ) आपके
(स्याम् ) वशवत्तीं हों ( वसो ) हे सर्वाधारपरमात्मन् ! ( वस्वः ) आप
सव प्रकारके ऐश्वय्योंके स्वामी हैं, ( पुरुस्पृहः ) सबके उपास्यदेव हैं (नि.
नेदिष्ठनमा ) आप सर्वान्तर्यामी हैं, ( अधिगो ) हे ज्ञानगमनपरमात्मन !
आप ( इपः ) ऐश्वय्योंके और ( मुम्नस्य ) मुखके भोक्ता हो ।

भावार्थ---परमात्माकी उपासना द्वारा मनुष्य अविद्याको नाज करके विद्याका प्रकाश करता है।

> द्विर्यं पञ्च स्वयंशसं स्वसारो अद्विसंहतम् । प्रियमिन्द्रस्य काम्यं प्रस्नापयंन्त्यूर्मिणम् ॥ ६ ॥

द्धिः । यं । पंचे । स्वऽयंश्वासं । स्वसारः । अद्रिऽसंहतं । प्रियं । इंद्रेस्य । काम्यं । प्रऽस्नापयंति । ऊर्मिणं ॥ पदार्थः—(यम्, ऊर्मिणम्) यं ज्ञानस्वरूपं परमात्मानम् (द्विः, पञ्च) दश (स्वसारः) इन्द्रियवृत्तयः अथवा दश प्राणाः (प्रस्नापयन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति (स्वयशसम्) यस्य च स्वाभाविको यशः (अद्रिसंहतम्) यश्च ज्ञानरूपचित्तवृति-विषयः (इन्द्रस्य, प्रियम्) कर्मयोगिनः प्रियश्च यः (काम्यम्) कमनीयोऽस्ति च।

पदार्थ— 'यम, क्रिमणम् ) जो ज्ञानस्वरूए है तिस परमात्माको (द्विः, पञ्च ) द्रश्च (स्वसारः ) इन्द्रियद्वत्तियें अथवा दश्च माण (प्रस्ता-पर्यान्त ) साक्षात्कार करते हैं (स्वयशसम् ) जिसका स्वाभाविक यश है (अद्रिसंहतम् ) जो ज्ञानरूपी चित्तद्वत्तिका विषय है (इन्द्रस्य, प्रियम् ) और जो कमयोगीका प्रिय है (काम्यम् ) कमनीय है ॥

भावार्थ--इस मंत्रमें प्राणायामादिविद्या द्वारा अथवा यों कहा कि चित्तदात्तियों द्वारा परमात्माके साक्षात्कारका वर्णन किया है।

> पिर् त्यं हर्यतं हीरें बुधुं पुनिन्त् वारेण । यो देवान्विश्वाँ इत्परि मेदेन सह गच्छति ॥ ७॥

परिं। त्यं। हुर्यतं । हीरें। वुभुं। पुनंति । वारेण । यः। देवान् । विश्वनि । इत् । परिं। मदेन । सह । गच्छेति ॥

पदार्थः — ( त्यम् ) उक्तपरमात्मानं ( हरिम् ) सृष्टेर्ल-यादिकर्तारं ( हर्यतम् ) सर्वेषियम् ( बभ्रुम् ) ज्ञानस्वरूपं (वा- रेण ) बरणीयतमपदार्थेनोपासते ( यः ) यश्च ( विश्वान, देवान् ) सर्वविदुषः ( इत् ) हि ( मदेन ) आनन्देन ( सह ) साकम् ( परिपुनन्ति ) परितः पावयित ( परिगच्छिति ) सर्वत्र ह्या-प्नोति च ॥

पद्मिश्र—(सम ) उक्त परमात्मा (हिंग्म ) जो अनन्तप्रकारकी सिष्टिका उत्पतिस्थिति लय करता है। हर्यतम् ) जो सर्व प्रिय है (बश्चम् ) ज्ञानस्वरूप है (बाग्ण ) वरणीयसे वरणीय पदार्थों द्वारा जिसकी उपासना करते हैं और (यः) जो (विश्वान्,) सब (देवान् ) विद्वानोंको (इत् ) ही (मदेन ) परमानन्दके (सह ) साथ (परिपुनन्ति ) पवित्र करता है (परिगच्छिति ) वह सर्वत्र प्राप्त है।

भावार्थ- इस मन्त्र में परमात्मा का स्वातन्त्र्य वर्णन किया है।

अस्य वो ह्यवंसा पान्तो दक्षसाधनम् । यः सूरिषु श्रवो बृहद्द्षे स्वर्श्ण हर्यतः ॥ ८॥

अस्य । वः । हि । अवसा । पांतः । दुश्वऽसार्थनं । यः । सूर्रिषुं । श्रवः । बृहत् । दुधे । स्वः । न । हुर्यतः न।

पद्यिः—( यः सूरिषु ) यश्च परमात्मा कर्मयोगिषु (बृहत्) महत् ( श्रवः ) ऐश्वर्यम् ( दधे ) धारयति ( अस्य, अवसा ) अस्य परमात्मनो रक्षया ( वः ) यूयम् ( पान्तः ) आनन्दपानं कुरुत य आनन्दः ( दक्षसाधनम् ) सर्वविधचातुर्यमूलम् ( स्वः, न ) सूर्यस्य इव ( हर्यतः ) अज्ञाननाशकस्य परमात्मनो-निसर्गगणश्च ।

पद्धि—(यः) जो परमात्मा (सृतिषु) कर्मयोगियों में (बृहत्) वड़े (श्रवः) ऐश्वर्यको (द्धे) धारण करता है (हि) क्यों कि (अस्य) उक्तपरमात्माकी (अवसा) रक्षाद्धारा (वः) आपलोग (पान्तः) उसके आनन्दका पान करें जो आनन्द (दक्षसाधनम्) मब प्रकारके चातुर्योका मूल है और (स्वः) सूर्यके (न) समान (हर्यतः) अज्ञानके नाशक परमात्माका स्वभावभूतगुण है।

भावार्थ--- उसपरमात्माकं सर्वोत्तम स्वादुमय आनन्दको कर्मयोगी ही पासकते हैं अन्य नहीं ।

> स वां युज्ञेषु मानवी इन्दुर्जनिष्ट रोदसी । देवो देवी गिरिष्ठा अमेधनतं त्रंविष्वणिं ॥ ९ ॥

सः । वां । यज्ञेषु । मानवी इति । इंदुः । जानिष्ट । रोदसी इति । देवः । देवी इति । गिरिऽस्थाः । असेषन् । तं । तुविऽस्विन ॥

पदार्थः—( सः ) स परमात्मा ( वाम् ) युवां ज्ञानयोगि-कर्मयोगिनौ ( यज्ञेषु ) ऋतुषु ( जनिष्ट ) शुभफलान्युत्पाद्य तैयोंजयति अतः ( मानवी ) हे उभयथा विद्वांसौ ! मनुष्य- सष्टिवर्तिनौ ! तथाच (रोदसी) द्यावाष्ट्रांथव्योमध्ये (देवी) हे दिव्यगुणवत्यः क्षियः ! [इन्दुः ] प्रकाशमयः [देव: ] दिव्यगुणसम्पन्नः परमात्मा [गिरिष्ठाः, तं ] सर्वब्रह्माण्डेषु व्याप्तो यस्तं [तुविष्वणि] जानयजेषु [अस्तेधन् ] साक्षात्कुरुत ।

• पदार्थ—(सः) वह उक्त परमात्मा (वाम) तुम कर्मयोगी और ज्ञानयोगिग्नों के (ये उषु) यज्ञों में (जिनिष्ट) शुभफलों को उत्पन्न करता है इसलिये (मानवी) हे मनुष्यसृष्टिकं कर्मयोगी और ज्ञानयोगी विद्वानो ! और (रोदसी) दुलोक और पृथिवीलोकके मध्यमें (देवी) दिव्यगुण-वती क्षियो (इन्दुः) वह प्रकाशस्वरूपपरमात्मा (दंवः) जो दिव्यगुणयुक्त है (गिरिष्ठाः) जो सव अक्षाण्डों में स्थित है तुम (तुविष्यणि) ज्ञानयक्नों में (तम्) उस परमात्मा का (अक्षेयन्) साक्षात्कार करो।

भावार्थ--- जीवमात्रके छुभ अशुध्र कर्मोके फर्लोकादाता एकपात्र परमात्माही है।

> इन्द्राय सोम् पातंवे बृत्रध्ने परि षिच्यसे । नरे च दक्षिणावते देवायं सदनासदे ॥ १० ॥

इंद्राय । सोम । पातवे । वृत्रुऽध्ने । परि । सिच्युसे । नरे । च । दक्षिणाऽवते । देवायं । सदनऽसदे ॥

पदार्थः--( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( वृत्रघ्ने ) अज्ञान-

नाशको भवान् (इन्द्राय) कर्मयोगिनः (पातवे) तुम्रये (परिषिच्यते) साक्षात्कियते (देवाय) दिव्यगुणाय (दक्षिणा-वते, नरे) अनुष्ठानि।वेदुषे (सदनासदे) यज्ञग्रहेषु साक्षात्कियते ।

पदार्थ—(साम) हे सर्वोत्पादकपरमात्मन् ! ( हत्रघ्ने ) अज्ञान के नाशक ( इन्ट्राय ) कर्मयोगीकी ( पातवे ) तृप्ति के लिये ( परिषिच्यसे ) साक्षात्कार किये जाते हो (दक्षणावते, नरे ) अनुष्ठानीविद्वान् (देवाय) जो दिन्यगुणयुक्त है उसके लिये (सदनासदे ) यज्ञग्रहमें साक्षात्कार किये जाते हो ॥

भावार्थ---परमात्मा कर्मयोगी तथा अनुष्ठानी विद्वानोंका ही साक्षाव करणाई है।

> ते पृष्नासो व्युष्टिषु सोमाः पवित्रे अक्षरन । अपप्रोथन्तः सन्तृतर्द्वरश्चितंः प्रातस्ता अपनेतसः ॥ ११ ॥

ते । पृत्नासः । विऽउष्टिषु । सोमाः । प्वित्रे । अक्षरन् । अपऽप्रोधैतः । सुनुतः । हुरःऽचितः । प्रातिरिति । तान् । अपऽचेतसः ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! (ते) तव ( प्रत्नासः) स्वाभाविकाः (सोमाः) सौम्यगुणाः (व्युष्टिषु) यज्ञेषु (पवित्रे) पवित्रेऽन्तः करणे (अक्षरन्) प्रवहान्त ( अप्रचेतसः ) ये

चाज्ञानिनः ( हुरश्चितः ) कुटिलचित्ताः ( तान् ) तान्सर्वान् । ( अपप्रोधंतः ) हिंसकान् न अवाहयति भवान्

पद्धि—हे परमात्मन ! (ते ) तुम्हारे (मत्नासः ) स्वाभाविक (सामाः ) सीम्यस्वभाव (पवित्रे ) पवित्र अन्तःकरणमं (अक्षरन् ) भवाहित होते हें, (अभचेतसः ) अज्ञानीपुरुषः हुरश्चितः ) जो कृटिलचिच-वाल (तान ) उनको आप भवाहित नहीं करते क्योंकि वह : अपभोयन्तः ) हिंसक हैं।

भावार्थ—परमात्माका आनन्द सौम्यस्वभाववाल ही भोगमकते हैं । कुटिल चित्तवाले नहीं ।

> तं संखायः पुरोहनं यूयं वृयं.चं सूर्यः । अश्याम् वाजंगन्ध्यं सनेम वाजंपस्त्यम् ॥ १२ ॥ २४ ॥

तं । सुखायुः । षुरःऽरुचै । यूयं । वयं । च । सूर्यः। अश्यामं । वाजंऽगंध्यं । सनेमं । वाजंऽपस्त्यं ॥

पदार्थः—( त्यम् ) तम्परमात्मानम् ( तम् ) यः (वाज-गन्ध्यम् ) बलस्त्ररूपः ( पुरोरुचम् ) शश्वत्प्रकाशस्त्ररूपः तं ( वयम्,यूयं,च ) यूयं वयंच सर्वेऽपि (सूरयः ) विद्वासः ( सखायः ) मित्रभाववन्तः ( वाजपः ) तदनन्तशक्त्यनुभवे-च्छवः( सनेम ) तमुपासीरन् ( अश्याम ) तदानन्दं च भुञ्ज्युः ॥ पदार्थ-(त्यम्) उस पूर्वोक्तपरमात्माको (तम्) जो (वाज-गन्ध्यम्) बलस्वरूप है और (पुरोरुचम्) सदासे मकाशस्वरूप है उसको (वयम्) हम (च) और (यूपम्) आपः सूरयः) विद्वान (सखायः) जो मैत्रीभावसे वर्ताव करते हैं (वाजपः) जो उसकी अनन्त शक्तियोंको अनुभव करना चाहते हैं, वे मव (मनेम) उसकी उपासना करें। और उसके आनन्द को भोगें।

भावार्थ---परमात्माहीके आनन्द भोगनेका प्रयत्न करना चाहिये क्योंकि सचा आनन्द वही है।

> इत्यष्टनविततमं सूक्तश्चतुर्विशो वर्गश्च समाप्तः । यह श्रद्धानवां सूक्त और चौबीसवां वर्ग समाप्त हुआ।

> > अथष्टर्चस्यनवनवतितमस्य सूक्तस्य

॥ ९९ ॥ १—८ रेभसूनू काश्यपो ऋषी ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१ विराद्बृहती । २, ३, ५, ६ अनुष्टुष् । ४, ७, ८ निचृद-

नुष्टुष् ॥ स्वरः--- १ मध्यमः ।

२---८ गान्धारः ॥

आ हर्यतायं घृष्णवे भर्तुस्तन्वन्ति पौस्यम् । शुक्कां वंयन्त्यसुराय नि।र्णजै विपामग्रे महीयुर्वः ॥ १ ॥ आ । हुर्युतार्य । धृष्णवे । धर्तुः । तृन्वृति । पौस्यै । शुकां । वयाति । असुराय । निःऽनिजै । विषां । अत्रे । महीखर्वः ॥

पदार्थः -- ( महीयुवः ) उपासकाः ( असुराय ) असुषु प्राणेषु रममाणाय राक्षसाय ( धृष्णेव ) अन्यायन अन्यशक्ति-मर्दकाय ( हर्यताय ) अदत्तधनादायिने ( पौस्यम् ) पोरुषयुक्तम् ( धनुः ) चापम् ( आतन्वन्ति ) सज्यं कृत्वा कर्षन्ति ( विपाम् ) विदुषाम् ( अग्रे ) समक्षम् ( निर्णिजं, शुक्रा ) सूर्यमिवौजास्विनीं दीर्पित्म् ( वयन्ति ) प्रसारयन्ति ॥

पद्रार्थ---(महीयुवः) उपासकलाग (असुराय) जो असुर है
और ( घृष्णवे ) अन्यायसे दूसरोंकी शक्तियोंको मर्दन करता है
(हर्यताय) दूसरोंके धनको हरण करनेवाला है उसके लिये ( पौंस्यम )
शूरवीरताका (धनुः) धनुष ( आतन्यन्ति) विस्तार करते हैं, और
(विषाम्) विद्वानोंके (अग्ने) समक्ष (निर्णिजम्, छुकाम्) वे सूर्यके समान
आंजस्विनी दीप्तिका (वयन्ति) मकाश करते हैं।।

भावार्थ--जो लोग तेजस्वी बनना चाहते हैं वे परमात्मोपासक बने ।

अर्थ क्षपा परिष्कृतो वाजाँ आभि प्र गहित । यदी विवस्त्रेतो थियो हीरै हिन्बन्ति यातेवे ॥ २ ॥

अर्घ। क्षुपाः। परिऽकृतः । वाजांन् । अर्घाः। प्र । गाहुते ।

यदि । विवस्वतः । धियः । हरिं । हिन्वांते । यातवे ॥

पदार्थः—( अध ) अथातः इदं वर्ण्यते यत् ( क्षपा परिष्कृतः ) सैनिकबलेष्ट्रपास्यमानः परमात्मा ( वाजान्, आभे, प्रगाहते ) विविधबलानि वितरित ( यदि ) यदि ( विवस्वतः ) याज्ञिकस्य ( धियः ) कर्माणि (यातवे) कर्मयोगाय ( हरिं, हिन्वन्ति ) परमात्मानं प्रेरयन्तु तदा ।

पद्रार्थ — (अथ) अब इस बात का वर्णन करते हैं कि (क्षपा-परिष्कृतः) सैनिकवलोंमें उपासना किया हुआ परमात्मा (बाजान, आभे, प्रगाहते,) बलोंका प्रदान करता है पर (यदि) यदि (विवस्वतः) याज्ञिकके (धियः) कर्म (यातवे) कर्म योगके लिये (हरिम, हिन्बन्ति) परमात्मा की प्रेरणा करें।।

भावार्थ--जं लोग परमात्मोपासक हैं वही युद्ध में विजय पाते हैं।

तमस्य मर्जयामास् मदो य इंन्द्रपातंमः । यं गावं आसभिर्द्धः पुरा नूनं चं मूरयंः ॥ ३ ॥

तं । अस्य । मुर्जयामासे । मदंः । यः । इंद्रऽपातंमः । यं । गार्वः । आसऽभिः । दुधुः । पुरा । नूनं । च । सूर्यः ॥

पदार्थः---( अस्य ) अस्य परमात्मनः ( तम ) तंपृत्रीक्त-

मानन्दम् ( मर्जयामासि ) शुद्धस्वभावेन वयं धारयामः ( यः, मदः ) य आनन्दः ( इन्द्रपातमः ) कर्मयोगितर्पकः ( यं ) यमानन्दं ( गावः ) इन्द्रियाणि ( आसिभः ) स्वतृत्तिभिः ( द्धुः ) दधित ( च, नृनम् ) तथाच निश्चयं ( सूरयः ) विद्वज्जनाः ( पुरा ) प्राचीनकालादेवोपासते ।

पदार्थ—(अस्य) उक्तपरमात्माके (तम्) उक्तआनन्दको (मर्जयामिति) हमलोग शुद्धभावसे धारण करने हैं, (यः) जो (मदः) आनन्द (इन्द्रपातमः) कर्मयोगीकी तृप्ति करनेवाला है (यम्) जिस आनन्दको (गावः) इन्द्रियें (आसभिः) अपनी दृत्तियोंद्वारा (दधुः) धारण करती हैं (च) और (नृतम्) निश्चयपूर्वक (सूरयः) बिद्वानलोग (पुरा) पूर्वकालमे उपासना करने हैं।।

भावार्थ--कर्मयोगी लोग अपने अन्तःकरणको शृद्ध करके परमात्मानन्दका अनुभव करते हैं।

तं गाथया पुराण्या पुनानम्भ्यन् वतः ।
जुतो रुपन्त धीतयो
देवानां नाम विश्रंतीः ॥ ४ ॥

तं । गार्थया । पुगुण्या । पुनानं । आभे । अनुष्तु । उतो इति । कृपंतु । धीतयः । देवानां । नामं । विभ्रतीः ॥

पदार्थः--( पुनानम् ,तम् ) सर्वस्य पावकं तं परमारमानम्

् ( पुराण्या, गाथया ) अनाद्या वेदवाण्या ( अभ्यनूषत ) वर्णयन्ति ( उतो ) अथच ( धीतयः ) मेधाविनः ( देवानाम् ) सर्वदेव-सम्ये तस्यैव ( नाम ) नामधेयम् ( ऋपन्त ) दधति ।

पद्रिश्य—(तम्) उक्त परमात्माको ( पुनानम्) जो सवको पवित्र करनेवाला है. उसको (पुराण्या गाथया) अनादिसिद्धवेदवाणी-द्वारा (अभ्यनूषत) वर्णन करते हैं, (उतो) और (धीतयः) मेघावीलोग (देदानाम् सबेदेवोंके मध्यमें उसीके (नाम) नामको (कृपन्त) धारण करते हैं:

भावार्थ--परमात्माको सर्वोत्कृष्ट मानकर उपामना करनी चाहिये।

तमुक्षमाणमृज्यये वारे पुनान्ति धर्णसिम् । दूतं न पूर्वचित्तय् आ शासते मनीपिणः ॥ ५ ॥ २५ ॥

तं । उक्षमाणं । अध्यये । वोरं पुनिति । धूर्णिसि । दूतं । न । पूर्वेऽचित्तये । आ । शासते । मनीषिणः ॥

पदार्थः—( उक्षमाणम्, तम् ) बलस्वरूपं तं परमात्मानं ( मनीषिणः ) मेधाविनः ( अञ्यये, वारे ) रक्षायुक्तस्थाने ( पुनन्ति ) वर्णयन्ति ( धर्णसिम् ) सर्वधारकम् ( दूतं, न ) दुःखनिवारकं मान्यमानाः (पूर्विचित्तये) सर्वेभ्यः प्रथमम् (आज्ञासते ) प्रार्थयन्ते ।

पदार्थ:——( उक्षमाणम्, तम् ) उक्तवलस्वरूप परमात्माको ( मनी-षिणः ) मेथावीलोग ( अव्यये, वारे ) रक्षायुक्तविषयोंमें ( पुनन्ति ) वर्णन करते हैं, ( धर्णसिम् ) सर्वाधिकरणको ् दृतम्, न ) दुःखनिवारकरूपसे (पूर्विचित्तये ) सबसे प्रथम ( आज्ञासते ) प्रार्थना करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा सम्पूर्ण जगतका आधार है उससे उसीकी उपासना प्रथम करनी चाहिये।

> सं पुनानो मदिन्तमः सोमश्रमूषु सीदति । पृशो न रेते आद्य-व्यतिर्वचस्यते धियः ॥ ६ ॥

सः । पुनानुः । मृदिन्ऽतंमः । सोर्मः । चुमूर्षु । सीदाति । पश्चौ । न । रेतंः । आऽदर्थत् । पीतैः । वचस्यते । धियः ॥

पदार्थः—( सः ) सपरमात्मा ( पुनानः ) सर्वस्यपाव-यितास्ति ( मदिन्तमः ) आनन्दस्वरूपश्च ( सोमः ) सर्वोत्पादकः ( चमूषु ) अखिलबलेषु सीनिकेषु ( सीदाति ) तिष्ठति ( पशी, न ) द्रव्यवत् ( रेतः ) प्रकृतेः सूक्ष्मावस्थां ( आदधत् ) दधाति ( धियः, पतिः ) स कर्माध्यक्षः ( वचस्यते ) उपास्यते जनैः । पदार्थ—(सः) पूर्वोक्तपरमात्मा ( पुनानः ) सवको पवित्र करनेवाला है (मिट्न्तमः) आनन्दस्वरूप है (सोमः) सर्वोत्पादक है, (चमृषु) सवप्रकारके सौनिकवलोंमें (सीदिति) स्थिर है (पञ्चो, न) ट्रव्यके ममान (रेतः) रत इति जलनामसु पठितंनि० प्रकृतिकी सुक्ष्मावस्था को (आद्यत्) धारण करता है (धियः,पतिः) वह कर्माध्यक्ष (वचस्यते) उपासना किया जाता है ॥

भावार्थ--आन्दपद, विजयादि पदाता और प्रलयादिकर्जाकेवल परमात्माही है इससे वही उपस्य है।

> स र्म्यज्यते सुकर्म-भिर्देवो देवेभ्यः सुतः । विदे यदांसु सन्ददिर्म्-हीरपो वि गांहते ॥ ७ ॥

सः । मृज्यते । सुकर्मंऽभिः। देवः । देवेभ्यः । सुतः । विदे । यत् । आसु । संऽद्दिः । महीः । अपः । वि । गाहते ॥

पदार्थः—( सः ) सपरमात्मा (देवः) दिव्यकर्मा (देवेभ्यः, सुतः ) यो विद्वज्ञ्चःस्तुतः सः ( यत् ) यदा ( विदे ) साक्षा- त्कियते तदा कर्मयोगी ( आसु ) आसुप्रजासु ( संदिः ) सम्यम्बनस्य प्रदाता भवति, तदैव ( महीः,अपः ) महतीः कर्मविपत्तीः ( विगाहते ) पारयति ।

पदार्थ--(सः) पूर्बोक्तपरमात्मा (देवः) देव (देवेभ्यः)

जो विद्वानों के लिये ( युतः ) स्तुत किया गया है वह ( स्त्रू ) जब (विद) साक्षात्कार किया जाता है तब कर्मयोगी पुरुष ( आसु ) प्रजाओं में (संददिः) सम्यक् धनों का पदाता होता है और तब ( महीः. अपः ) बड़े २ कर्मों की विपत्तियों को ( दिगाहते ) तेर जाता है।

भावार्थ--कर्मयोगी जो परमात्मेश्यासक है वह सब बलों का आश्रय हो सकता है।

> मुत इन्दो पृवित्र आ नृभिर्युतो वि नीयसे । इन्द्रीय मन्स्रारिन्तम-रुचमृष्वा नि पीदसि ॥ ८ ॥ २६ ॥

सुतः । इंदो इति । पृवित्रे । आ । नृऽभिः । यतः । वि । नीयसे । इन्द्रीय । मृत्सुरिन्ऽतर्मः । चुमूर्षु । आ । नि । सीदसि ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! भवान् ( पवित्रे ) पूर्तेऽन्तःकरणे ( सुतः ) आवाहितः ( नृभिः ) कर्मयोगिभिः ( यतः ) साक्षात्कृतः सन् ( विनीयते ) विशेषेण साक्षात्त्रं लभते ( इन्द्राय ) क्रमयोगिने ( मत्सिरिन्तमः ) आनन्दमयो भवान् ( चमूषु ) सर्वविधवलेषु ( आनिषीदास ) एस्यतिष्ठति ।

पदार्थ—(इन्दों) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मनः! आप (पित्रेते) पित्रित्र अन्तःकरणमें (सुतः) आवाहन किये हुए (नृभिः) कर्मयोगी पुरुषों द्वारा (यतः) साक्षात्कार किये हुए, आप (विनीयसे) विशेषरूपसे साक्षात्कार को प्राप्त होते हैं, (इन्द्राय) कर्मयोगीके लिये (मत्सारिन्तमः) आनन्दस्त्ररूप आप (चमूषु) सत्रप्रकारके बलोंमें (आनिषीदिसः) तुम स्थिर होते हो॥

भावार्थ-- जो मनुष्य शुद्धान्तः करणसे कर्मयोगयुक्त होता है, परमात्मा उसीकी सहायता करता है।

> इत्येकोननवतितमं मृक्तंपड्विशो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह निन्यानवाँ स्क भौर खम्बीसवाँ वर्ग समाप्त हुआ।

> > अथ नवर्चस्य शततम सुक्तस्य ।

१-९ रेभसूनू काश्यपौ ऋषी ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः-१, २, ४, ७, ९ निचृदनुष्ट्य् । ३ विराह-नुष्टुप् ५, ६, ८ अनुष्टुप् ॥ गान्धारः स्वरः ॥

।। १०० ॥ अभी नवन्ते अदुर्हः प्रियमिन्द्रस्य काम्यम् ।
वृत्सं न पूर्वे आयुनि जातं रिहन्ति मातरः ॥ १॥
अभि । नवंते । अदुर्हः । प्रियं । इंद्रस्य । काम्यम् वत्सं । न ।
पूर्वे । आयुनि । जातं । रिहंति । मातरः ॥

पदार्थः—( न ) यथा ( पूर्वे, आयुनि ) पूर्वे वयसि ( जातम्, वत्सम् ) उत्पन्नं सुतम् ( मातरः ) गावः ( रिहन्ति ) आस्वादयन्ति, एवम् ( अद्भुदः ) द्रोहरिहता ले.काः ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिने ( काम्यम् ) कमनीयम् ( प्रियम् ) पर्विप्रियं कर्भ-योगम् ( अभिनवंते ) प्रेम्णा लभन्ते ।

पद्धि—( न ं नंसं कि ( पूर्वे ) प्रथम (आयुनि ) उमरमें (जातं) उत्पन्न हुए ( वत्सं ) वत्सको ( मातरः ) गौयें ( रिहाति ) आस्वादन करतीं हैं, इसीप्रकार ( अटुहः ) रागद्वेपसे शहित पुरुष ( इंद्रस्य ) कर्म्मयोगीके ( काम्यं ) कमनीय ( प्रियं ) सबसे प्यारे कर्म्मयोगको ( अभिनवंते ) प्रेमभावसे प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ--अभ्युदयकी इच्छा करनेवाले मनुष्य को कर्मयोगही सबसे प्रिय मानना चाहिये।

> थुनान इन्द्वा भरसोमं द्विवर्हसं रियम् । व्वं वस्त्रीन पुष्यसि विश्वानि दाशुषी गृहे ॥२॥

पुनानः । इंदो इति । आ । भर । सोमं । द्धिऽवर्दंसं । र्यये । त्वं । वसृति । पुष्यसि । विश्वानि । दाशुर्षः । गृहे ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन् ! ( सोम ) सर्वोत्पादक ! (पुनानः) सर्वान् पावयन् भवान् ( द्विबहैसम् ) द्यावापृथिज्योर्व र्षितम् ( रियम् ) धनम् ( आभर ) परिपूरयतु ( त्वं ) भवान् दाशुषोगृह ) यज्ञशीलस्य दातुर्गृहे ( विश्वानि, वसूनि ) सर्वाणि रत्नानि ( पुष्यसि ) भराति ।

पदार्थ--( इंदो ) हे प्रकाशस्त्ररूप ( सोम ) सर्वोत्पादक परमात्मन ! (पुनानः ) सबको पवित्र करते हुए आप (द्विबर्हसं ) दोनों लोकोंमें बढ़नेवाले (र्गयं ) धनसे (आभर ) आप हमको परिपूर्ण करें और (त्वं )आप (दाञ्चपोष्टहे)यज्ञशीलदानीपुरुषके घरमें (विश्वानि, वस्नानि) सबधनोंको (पुष्यसि ) पुष्ट करते हैं।

भावार्थ- नो पुरुषआत्मा और परमें मुखःदुखादिको समान समझ कर परोपकार करते है परमात्मा उनको उन्नतिशील करता है।

> त्वं धियं मनोयुजं सुजा वृष्टिं न तन्यतुः । त्वं वसूनि पार्थिवा दिन्या चं सोम पुष्यसि ॥३॥

त्वं । धियं । मनःऽयुजं । सृज । दृष्टिं । न । तुन्यतुः । त्वं । वर्सृनि । पार्थिवा । दिव्या । च । सोम । पुष्यप्ति ॥

पदार्थ—हे परमात्मन् ! (त्वं ) भवान् (मनोयुजम् )
मनःस्थापकम् (धियम् ) कर्मयोगम् (सृज ) उत्पादयतु
(न ) यथा (तन्यतुः ) मेघः (वृष्टिम् ) वर्ष तनोति एवम्
(सोम ) हे सर्वोत्पादक ! (त्वम् ) भवान् (पार्थिवा ) पृथिवी
सम्बन्धीनि (दिव्या ) युट्ठोकसम्बन्धीनि च (वसूनि ) धनानि
(पुष्यसि ) महां भरतु ।

पद्मर्थ--हे पम्मान्मन ! (त्वं । तुम (मनोद्युजं ) मनको स्थिर

करनेवाले (धियं) कर्म्मयोगको (सज) उत्पन्न करो (न) जैसे कि (तन्यतु:) मेघ (दृष्टिं) दृष्टिका विस्तार करता है, इसीप्रकार (सोय) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (त्वं) तुम (पर्थिवा) पृथिक्षसम्बन्धी (च) और (दिव्या) युलोकसम्बन्धी (वस्ति) धनोंसे (पुष्यिस) हमको पुष्ट करो

भावार्थ-—कर्मयोगी पुरुष ही मनके स्थेयं को प्राप्त करके विविध ऐर्श्वर्य का स्वामी बनता है।

> परि ते जिग्युषो यथा धारां सुतस्यं धावति । रहेमाणा व्यर्शव्ययं वारं वाजीवं सानसिः ॥४॥

परि । ते । जिग्युषंः । यथा । धारां । सृतस्यं । धावति । रहेमाणा । वि । अन्ययंः । वारं । वाजीऽईव । मानसिः ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! ( सुतस्य ) उपासितस्य ( ते ) तवान-दस्य ( धारा ) वीचयः उपासकमि ( परिधावति ) एवं सरन्ति ( यथा ) यथा ( जिग्युषः ) जयशील्योधस्य ( वाजी, इव ) अश्वः शत्रुमि ( रंहमाणा ) वेगवती ( सानासिः ) प्राप्तव्या च सा धारा ( अव्ययं, वारम् ) रक्षणीयं वरणीयं च पुरुषमि अज्ञानिवृत्त्त्येऽपि एवमेव धाराति ।

पदार्थ—हे परमात्मन् ! ( सुतस्य ) उपासना किये गए ( ते ) तुम्हारे आनन्दकी ( धारा ) लहरे उपासक की ओर ( परिधावति ) इस मकार दौड़ती हैं ( यथा ) जैसे कि ( जिग्युषः ) जयशीलयोधाका ( वाजी, इव ) घोड़ा श्रुके दमनके लिये दौड़ता है इसी मकार ( रहमाणा )

वेगवती और ( मानासिः ) प्राप्त करनेयोग्यधारा र अव्ययं, वारं )रक्षायोग्य वरणीयपुरुषकी अज्ञाननिद्यत्तिकेलिये इसीमकारदौड़ती है।

भावार्थ---परमान्मा का साक्षात्कार करनेवाळे शि परत्मानन्द पाते हैं।

> कत्वे दक्षाय नः कवे पर्वस्व सोम् धारया । इन्द्रांय पातंवे मुतो मित्राय वर्रणाय च ॥५॥२७॥

ऋत्वे । दक्षाय । नः । कवे । पर्वस्व ।सोम् । धार्रया ।इंद्राय । पार्तवे । सुतः । मित्रायं । वर्रणाय । च ॥

पद्र्शिः—( कवे ) हे सर्वज्ञपरमात्मन् ! ( नः ) अस्मा-कम् ( कत्वे ) कर्मयोगाय ( दक्षाय ) ज्ञानयोगाय च ( पवस्व ) मां पावयतु ( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( धारया ) स्वानन्दवृष्ट्या च पवस्व ( च ) तथा ( इन्द्राय ) कर्मयोगिनः ( पातवे ) तृप्त्यै ( मित्राय, वरुणाय ) अध्यापकस्य उपदेष्टुश्च तृप्तये ( सुतः ) उपास्यते भवान् ।

पदार्थ—(कवे ) हे सर्वज्ञ परमात्मनः !(नः) हमारे (कत्वे ) कम्में योगकेलिये (पवस्व ) आप हमको पवित्र करें (सोम ) हे सर्वोत्पादकपरमात्मनः (धारया ) आप अपनी आनन्दमयदृष्टिसे हमको पवित्र करें (च) और (इंद्राय ) कम्मेयोगीकी (पातवे ) तृप्तिके लिये (मित्राय) अध्यापक और (वरुणाय । उपदेशककी तृप्तिके लिये आप (सुतः ) उपासना कियेजाते हो ।

भावार्थ---परमात्माका साक्षाकार कर्मयोगी अध्यापक तथा उपदेशक सर्वोकी नृप्तिकरता है। पर्वस्व वाजसातंमः पृवित्रे थारंया सुतः । इन्द्रीय सोम विष्णवे देवेभ्यो मधुमत्तमः ॥६॥

पर्वस्व । वाजऽसार्तमः । पृवित्रे । धार्या । सृतः । इंद्राय । सोम । विष्णवे । देवेभ्यः । मधुमत्ऽतमः ॥

पदार्थः—हे परमात्मन्! (वाजसातमः) सर्व विधेश्वर्यप्रदो भवान् (पवित्रे) पूर्तेऽन्तः करणे (वारया ) धारणाशक्तवा (सुतः) साक्षत्कियते (सोम) हे सर्वोत्पादक ! (इन्द्राय) कर्मयोगिने (विष्णवे) ज्ञानयोगिने (देवेन्यः) अन्यविहदस्यश्च (मधुमक्तमः) आनन्दमयो भवान् ।

पदार्थ—हे परमात्मन्! (वाजसातमः) सव प्रकार ऐश्वयोंके देनेवाले आप (पिवत्रे)पवित्रअन्तःकरण में (धाग्या)धारणारूपशाकिसे (मृतः) साक्षात्कार कियेजाते हो (सोम) हे सर्वोन्पादक परमात्मन्! (इंद्राय) कर्मयोगीकेलिये (विष्णवे) ज्ञानयोगीके लिये (देवेभ्यः) अन्य विद्वानोंकेलिये (मधुमत्तमः) आप आनन्दमय हों।

भावार्थ--वस्तुतः परमात्मा के ऐश्वर्य तथा विभृति के अनन्द को ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी ही भोगते हैं अन्य नहीं।

> त्वां रिहन्ति मातरे। हरि पृवित्रे अहुर्हः । वन्सं जातं न धेनवः पर्वमान् विधर्मणि ॥७॥

त्वां । रिहाते । मातरः । हरिं । प्वित्रे । अदुहः । वृत्सं । जातं । न । धेनवः । प्रवंमान । विऽधंमीण ॥ पदार्थः -- ( पवमान ) हे सर्वपावक ! ( विधर्मणि ) विविधज्ञानवित ज्ञानयज्ञे ( त्वाम् ) भवन्तं ( अद्रुहः ) द्रोह-राहता विज्ञानिनः ( रिहंति ) आस्वादयान्ति ( न ) यथा ( धेनवः ) गावः ( जातम् , वरसम् ) उत्पन्नं सुतमास्वादयन्ति एवं हि ( हिर्रे ) परमात्मानमि सर्वे प्रेमणा गृह्णन्ति ।

पदार्थ—(पत्रमान) हे सबको पतित्रकरनेवाले परभात्मन !
(विधर्भणि) नानाप्रकारके बानोंको धारणकरनेवाले बानयज्ञमें (त्वां)
तुमको (अटुडः) रागेट्रपसे रहितिविज्ञानीलोग (रिटंति) आस्वादन करते
हैं (न) जैसेकि (धेनवः) गायें (जातं) उत्पन्नहुण (वत्सं) वत्सको
आस्वादन करती हैं, इसी प्रकार (हार्रे) हरिरूप परमात्माको सवलोग प्रेमसे
ग्रहण करते है।

भावार्थ- परमात्मा की प्राप्ति का सर्वापरि साधन पेम है।

पर्वमानु मोहु श्रवंश्चित्रोभिर्यामिस्हमभिः । शर्वन्तमासि जिन्नसे विश्वांनि दाशुषीं गृहे ॥८॥

पवमान । मर्हि । अवंः । चित्रेभिः । यासि । रश्मिऽभिः । शर्धन् । तमासि । जिन्नसे । विश्वानि । दाशुषः । गृहे ॥

पदार्थः — ( पत्रमान ) हे सर्वस्य पात्रयितः ! भवान् ( महिश्रवः ) महायशस्कः ( चित्रेभिः ) अनेकधा ( रार्थमिः ) स्वशाक्तिभिः ( यासि ) व्याप्नोति च ( शर्धन् ) स्वज्ञानमाश्रयन्

( दाशुषः, गृहे ) भक्तान्तःकर्णे ( विश्वानि, तमांसि ) सर्वाण्य-ज्ञानानि ( जिन्नसे ) नाशयति ।

पद्धि—( पवमान ) हे सबको पित्र करनेवाल परभारमन ! आप ( महिश्रवः ) मर्वोपिर यशवाले हैं (चित्रेक्षिः) आप नानाप्रकारकी ( रहिम-भिः) शक्तियोंके द्वारा ( यासि ) सर्वत्र प्राप्त हैं । और तुम ( शर्धन ) अपनी ज्ञानकृषी गतिस ( विश्वानि तमांसि ) सब अज्ञानोंको ( जिन्नसे ) हनन करते हो, और ( दण्युषे मृहे ) उपासकके अन्तःकरणमें स्थिर होकर आप उसे ज्ञानस प्रकाशित करते हैं ।

भावार्थ---परमात्मा के जान रूपप्रकाश से सब अजानों का नाश होता है।

त्वं द्यां चं महित्रत पृथिवीं चार्ति जिभिषे । प्रति द्रापिमंमुञ्चर्थाः पर्वमान महित्वना ॥९॥ त्वं । द्यां । च । महिऽत्रत् । पृथिवीं । च । अति । जिभूषे । प्रति । द्रापि । अमुंचर्थाः । पर्वमान । महिऽत्वना ॥

पदार्थः—(महिन्नत) हे महान्नत परमात्मन् ! (त्वं) भनान् ( चाम् ) चुलोकम् ( पृथिनीं ) पृथ्वी लोकं च ( अतिजिभिषे ) महैश्वर्ययुक्तं करोति ( पवमान ) हे पाविषतः ! ( महित्वना ) स्वमहत्वेन ( द्रापिम् ) रक्षारूपतनुत्राणेन ( प्रत्यमुंचथाः ) आच्छादयति ।

पदार्थ—(मिहत्रत ) हे बहेत्रतवाले परमात्मन् ! (त्वं ) आप (द्यां) दुलोक (च) और (प्रथिवीं) प्रथित्रीलोकको (अति निश्चिषे) अत्यन्तऐश्वर्यसम्पन्न बनात हो (पवमान) हे सबको पवित्र करतेवाले परमात्मन ? (महित्वना) अपने महत्वसे (द्रापि प्रक्षारूपी कवचसे (प्रसम्बंधाः) आच्छाटित करते हो।

भावार्थ--परमात्माने युळोक और पृथिवीळोकको ऐश्वर्यकाळी वनाकर उसे अपनी रक्षारूपकवचसे आच्छादित किया ऐसी विचित्र रचनासे इस ब्रह्माण्डको रचा है कि उसके महत्वको कोई नहीं पा सकता।

इस चतुर्थ अध्यायमें सोमके अनेक नाम आए हैं जिनके अर्थ सायणाचार्य्य जड़ सोमके करते हैं।

सायणाचार्य्यके मतमें जिन मन्त्रों में द्युलोक, पृथिवीलोकादि लोकलोकान्तरों को उत्पन्न करना लिखा है अर्थात् जिन मन्त्रों में यहाँ तक लिखा है कि द्युभ्वादि लोक सोमने ही उत्पन्न किये, उन मन्त्रों में भी सायणाचार्य्य के मतमें यह व्यवस्था है कि यहाँ जड़ सोमकी स्तुती की गई है।

यदि ऐसा माना जाय तो यह सिन्ह होता है कि वेदों में भी अन्य ग्रन्थों के समान अर्थवाद वा मिण्यावाद है पर एसा कदापि नहीं, क्योंकि पूर्वोत्तरकी सङ्गति देखने से यहाँ सोमनाम परमेश्वरका है। इसके अर्थ इस प्रकार हैं कि , सूतेन्रराचरं जगदितिमोमः "जो इस चराचर जगत को उत्पन्नकरे उसका नाम यहाँ सोम है, यही अर्थ इस चतुर्थ अध्याय में बल पूर्वक प्रतिपादन किया गया है। इस अर्थ को न समझकर कई-एक टीकाकारों ने वेदके सत्यार्थ के स्थान में घोर अनर्थ

कर डाले हैं, जैसा कि-

दिवो नाभा विचक्षणोऽव्योवारे महीयते । सोमो यः सुक्रतुः कविः॥ ऋग ९।१२।४।

इसके अर्थ यह किये जाते हैं कि जो सोम भेड़के उनके वालोंमें छाना जाता है वह अकाश की नाभी के समान यज्ञ में पजा जाता है, ऐसे अर्थ करने वाले लोगोंको न्यृनसे न्यून यहतो सोचना चाहिये कि इस मन्त्र में विचक्षण, कवि:, और सुकतुः यह तीनों सोमके विशेषण हैं क्या जड़ सोम, विचक्षण-चतुर, कवि:--कवित्त्वशक्ति रखनेवाला सुकतुः--शोभनकम्मीं-वाला कहला सकता है। सायणाचार्यने उक्त तीनों विशेषणोंको जड़ सोममें घटाया है जो सर्वथा प्रकरण विरुद्ध है।

केवल सायणाचार्य ही नहीं विल्सन्, और ग्रिफथसाहब भी इसके यही अर्थ करते हैं इन्ही टीकाकारों की प्रपाटी पर चल-कर सररमेश्चन्द्रदत्तने इसके यह अर्थ किये हैं कि जो मेटे के रोमोंमें छाना जाता है और ह्युलोककी नाभी में पूजा जाता है वह सोम विचक्षण—बुडिमान् है और किव = ग्रन्थो का रचियता है तथा सुकतु सुन्दर कम्मीं वाला है। यदि कोई पुरुष साधारण दृष्टि से भी वेद की रचना पर ध्यान डाले तो क्या कोई कह सकता है कि किवः और विचक्षणादि शब्दों से उस सोम का वर्णन है जो मेढ़े के वालों से छाना जाता है कदािप नहीं।

वास्तव में बात यह है कि इन टीकाकारों ने सायणाचार्य्य को मुख्य रखकर अपनी बुद्धि को परतन्त्र बना दिया अर्थात इन-

परतन्त्र प्रज्ञों ने यह भी नहीं सोचा कि सायणार्थ्य किस समय में हुआ और उसके समयमें वेदार्थ करने का क्या प्रकार था, मायणाचार्य्यका समय बहुत नृतन समय है इस समय में पुराण तथा उपपुराण मब बन चुके थे, नाना देववाद की कथायें बहुधा गाई जाती थीं अथीत पौराणिक धर्म अपनी युवास्थामें पहुंचकर अपनी जरजरीभूत वृद्धावस्था की ओर झुक रहा था उस समय वेद मं आध्यात्मिकवाद किसको सझताथा, अन्यथा जब निम्क देवतकाण्ड में यह लिखा है कि मेधावी कान्तदर्शनो भवति, कवतेर्वा । प्रमुवति भद्रं द्विपाद्वयस्य चतुष्पाद्भग्रश्च । जो वुद्धिमान् हो, क्रान्तद्शींहो, और सब जीवों के लिये कल्याणकारी हो उसका नाम वेदमें कवि है। सैकडों मन्त्रोंमें वेद में कवि: शब्द परमात्मा के लिये आया है इसी आभिप्रायसे कविर्मनीषी परिभूस्वयम्भू य० ४० इस मन्त्र में कविशब्द परमात्मा के लिये आया है और महीधरने भी यहां कवि के अर्थ सर्वज्ञ परमात्माके ही किये हैं।

महीधर के आध्यत्मिक अर्थ करने का कारण यह प्रतीत होता है कि महीधर सायणाचार्य्य में बहुत पीछे हुआ है, महीधर-के समय में वेदान्त के प्रचारने पौराणिक धर्मपर अपना पूरा पूरा प्रमुक्त्य जमा लिया था, इसी लिये महीधर ने कई एक स्थलों में वेदान्तके अथोंकी चरचा की है।

यद्यपि सायणाचार्य्यने भी कहीं कहीं वेदान्तके मायावादी विभागका पूरा पूरा समर्थन किया है, अर्थात् यह सिद्ध किया है कि एक ब्रह्म से भिन्न और कोई वस्तु इस संसारमें न थी, तथापि महीधर ने मायावाद के मतकी चरचा मायणाचार्यसे कहीं वड़ चड़के की है, इसबातका वे लोग भलीभाँि जान सकते हैं कि जिनोंने यजुर्वेद के चालीसवें अध्यायका महीधर भाष्य ध्यानसे पढ़ा है. इस भाष्य में जीव ब्रह्म की एकता का महीधरने स्पष्ट रीतिसे वर्णन किया है इसी प्रकार पुरुष मूक्त और यजुके ४० वें अध्यायमें महीभरने अपने आपको स्पष्ट रीतिसे शङ्कर मतानुयाई होना सिद्ध कर दिया है, और सायणाचार्य्य जहाँ कहीं हैताँहैतकी चरचा आती है वहाँ सांख्यके प्रकृति वादको भी दृष्टिगत रखते हैं, अर्थान ब्रह्मके साथ एक ऐसी शक्ति को स्वीकार करते हैं जो शाक्ति जगत का उपादान कारण कही जाती है, और महीधर के मंतमें स्वयं परमात्मा क्यी पुरुष ही इस संसार का अभिन्ननिमित्तोपादान कारण है अर्थात आपही निमित्त और आपही उपादान कारण है यह बात

"पुरुष्एवेद १४ सर्व यद भूतं यन्त्र भाव्यम् । उतामृतत्त्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहित ॥ यजु०३१।२॥ इसमन्त्रके भाष्यमें महीधरने तीन अनादियों को मिटाकर एक पुरुष को ही सबका निमित्त तथा उपादानकारण माना है, इससे स्पष्ट सिन्द है कि महीधर बहुत नृतन समयमें हुआ है जब कि शंङ्कर मतकं पोषक बहुत से ग्रन्थ बन चुके थे अस्तु ।

महीधर तथा सायणके समय को हम नवम मण्डलकी भूमिका में लिख आए हैं यहाँ केवल यही दिखलाना है कि महीधर और सायण उस समयके आचार्य्य हैं जिस समय विधम्मी लोगों के आक्रमणों से भारत परमपीडित हो रहा था, और वैदिक साहित्यकी तो क्या ही कथा किन्तु संस्कृतका साहित्यमात्र सरस्वतीसित्वके समान विनशनदेशमें विलीन होगया था. उस समय में वेदों की चरचा करना किसी बीर पुरुषका ही काम था,पाराणिक हिन्दुधर्मकी रक्षाके लिये महीधर और सायणाचार्यने ने अत्यन्त सराहनीय काम किया।

महीधर तथा सायणाचार्य्य इन दो हिन्दु आचार्य्योक काम मं कलङ्कक है तो यही है कि इन्होंने उस समयके तान्त्रिकधर्म का अनुकरण और अनुसरणिकया, जो तान्त्रिकधर्म हिन्दुधर्म की अभागतिका चित्र है। वा यों कहो कि वेदों की उच्चावस्था को न समझकर इन्होंने उन्हे प्राकृत रूप दे दिया, अर्थात् बहुतसे स्थलां मं वेदांके ऐसे निन्दित अर्थ करीदेये जिससे जिज्ञास उदासीन ही नहीं किन्तु वेदों के विपरीत उत्तेजित होकर सन्नद्ध और कटि-बद्ध हो जाते हैं अथीन मुक्त कण्ठ से यह कहने लगपड़ते हैं कि वेदों में कोई अपूर्व धर्म्भभाव नहीं, इसी भाव को लेकर यूरोप देशीय टीकाकार वेदों को घृणित दृष्टि से देखते हैं जिसके बहुत प्रमाण हम पूर्व दे आए हैं, यहाँ यह दिखलाना परमावरयक है कि इन टीकाकारोंने इस चतुर्थ अध्यायमें बहुत घृणित अर्थ किये हैं, कहीं सोमका अनडुहचर्ममें कूटना लिखा है, कहीं कन्याजार के समान प्यारा लिखा है. कहीं स्त्रीके जारकी उपमा देकर उसे उपित किया है, कहीं भेड़की ऊनमें छानने की विधि बतलाकर आकाशकी नाभी के साथ ऊनके कपड़ेकी तुलना की है. सब आक्षेपों के उत्तर हमने इस चतुर्थाध्यायके स्थान स्थान

पर दिये हैं, विशेष ध्यान देने योग्य यह बात है कि जहां जहां "अव्योविरिमही पते" आया है वहां सबने भेड़ की ऊन के ही अर्ध किये हैं वारत्य में यह शब्द कहीं अवि शब्द की पष्टी बाकर वाकर अध्यावारे आता है, कहीं अव्ययबारे आता है, कहीं अव्ययबारे आता है, कहीं अव्ययबारे आता है किसके अर्थ सर्वरक्षक अध्यावारे के हैं, किसी अजा वा अवि के नहीं, रुसीकि यदि जावे के अर्थ यहां भेड़ के हीते तो अध्यय के अर्थ भेड़ के वालों के पक्ष में कैसे घर सकत, क्यांकि अध्यय के अर्थ मेड़ के वालों के पक्ष में कैसे घर सकत, क्यांकि अध्यय के अर्थ ते यह हैं कि जिसका बिनाश न ही, भोर जहां अवि शब्द का पष्टी का क्या वनाकर अव्यावारे हैं वहां अर्थ के अर्थ सर्वरक्षक के हैं, क्योंकि यह सन्द 'अव रक्षणे' पाल से सिज्द होता है "अवित स्थिति सर्विमित्यिवे" जो सबकी रक्षा करे उसका नाम "अवि" है, और जहां अव्योवारे है वहां यत् प्रत्यय है, वह भा रक्षा के अर्थ में ही आता है, जहां अध्यय है वहां स्पष्ट रीति से परमात्मा को ही कहता है, पर्व यहां तीनों शब्दों से परमात्मा हो उपास्य देव समझता चाहिये कोई जड़ वस्तु नहीं, वेद जिसका अर्थ बेदन अर्थात् हान है वह जड़ वस्तुओं को उपास्य देव वर्षन नहीं करता।

ोहर जो कई एक छोग यह कहते हैं कि "तस्माद्यञ्चा, त्स्वें हुतऋचः— स्मिनि जिजिरें" ऋग् १०। ९०। ९ इस मन्त्र में यह से वेदों की उत्पास्ति मानी है और यह जड़ वस्तु है क्योंकि यजन कर किया के साधन कम्मीविशेष का नाम यह है, इसका उत्तर यह है कि यह नाम यहांपरप्रात्मा का है, क्योंकि इसमें प्रकारण परमात्मा का है अर्थात् उस सहस्र सिरों के स्वामी पुरुष का वर्णन है जो सर्वात्मक्य से सर्वत्र विराजमान है, और इस बात की हड़ता के लिये ऋग्वेद का निम्नलिखित प्रमाण है:—

इन्द्रं भित्रं वरुणमिश्रमाहुरथो दिव्यः सुपर्णो गरुहमान । एकं सद्विषा बहुधा वदंत्यिम यमं मानुरिश्चा न माहुः । ।

ब्रह्मवेद १-१६४-४६

इस मन्त्र में (आग्ने) सर्वव्यापक परमातमा को (इन्द्र) सर्व पेदवर्थ्युक्त होने से (मित्र) स्नेह प्रदाता होने से (चडण) सर्व नियन्ता हेने से (सुपर्ण) बेतम स्वरूप होने से (गहत्मान्) सबसे बड़ा होने से (एकं) एकही ब्रह्म को उक्त प्रका<sup>ह</sup> के रामों सं कथन किया गया है, इस मन्त्र में जो "एक" पद है इस पद से इंश्वर की एकता का वलपूर्वक मण्डन किया है।

इसंस स्पष्ट सिद्ध है कि वेत् एक ब्रह्म की उपासना का कथन करता है इसी प्रकार एकता को वर्णन करने वांछ वेद में सैकड़ों मन्त्र हैं जिनका विस्तार के अप से यहा उल्लेख नहीं किया जाता।

सार यह है कि यद मुख्यता करके आध्यातिक अर्थ को प्रतिपादन करता है अर्थात् ईश्वरवाद का प्रतिपादक है, अन्य अर्थों का वर्णन आध्यात्मवाद का अङ्गरूप से हैं।

और जो निस्क देवतकाण्डमें यहाठिखा है कि "परोक्षच्याः प्रत्यक्ष कृतिश्र मन्त्रामृिष्यष्ठा अल्परा आध्यातिसकाः"=पराक्षार्थ के प्रतिपादक तथा प्रत्यक्ष अर्थ के प्रतिपादक मन्त्र चेद में यहाद की देवत की विद्वति की प्रतिपादक करने वाले थोड़े हैं, इसका ताल्पर्य यहाद कि देवत की विद्वति की प्रीत करने बाल मन्त्र चेद में बहुत हैं और देवार की सर्वान्तर्यामी प्रणीत करने वाले थीड़े हैं अर्थात् विभृति में नातात्र है उसके क्षीन करने वाले मन्त्र भो नामा हैं और ईदवर में एकत्व है इसलिंग उसके प्रतिपादक मन्त्र स्वाम प्रतिपाद प्रवित्त निरुक्त के पाठ का यह ताल्पर्य कदापि नहीं कि परीझार्थ तथा प्रत्यक्ष प्रतिपादक मन्त्रों का अर्थ आध्यतिक दो ही नहीं सकता, चेद मन्त्रों के अध्यातिमक्क, आधिभौतिक तथा आधिदित के, यद सीमों प्रकार के अर्थ है सकते हैं, और साथण, महीधर, उच्च , विल्लन से बा श्रिकथ, इत्यत्विदीकाकार आधिदितिक अर्था पर बहुत बल देते हैं और आधिदेविक के अर्थ भी उनके मतमें नाना देवों के

नमृत्युरासीदमृतं न तर्हिन राज्या अन्ह आसी(प्रकेतः । आनीदवर्षतं स्वध्या तदेकं तस्माद्धान्यन्नपर किंचनास॥२॥ ऋग्०१०।१२९।२

६ल मन्त्र में स्थष्ट रीति संयह वर्णन किया है कि जब मृत्यु और अमृत न था अर्थन् न कोई मस्सव छो वस्तु कही जाती थी न मृत्यु से रहित थी और न कोई सत्रा, दिन का जिन्ह था उन समय आगी जाक्ति से विराजनान एकमात्र परब्रह्म ही था जब इस मन्त्र में नाना देवों की भिटाकर एकमात्र परब्रह्म की प्रधानता वेद वर्णन करता है तो फिर कैले कहा जासकता है कि वेदों में सर्वी-पीर उपास्यदेव एक परमान्या नहीं, इतमा की नहीं किन्तु पेंद्रों में तो राष्ट्र रिति से यहां तक वर्णन किया गया है कि जो पुरुष उस परमान्या के नहीं जानेते जिन्नेत इस ब्रह्माण्ड का उत्पन्न किया है वे अज्ञानी हैं और कैलाल वेद की स्तुति करके अर्गन पेट का पीषण करते हैं, इस विषय में यह मन्त्र ब्रमाण है

न तं विदाय यहमा जाजानात्यहा पाक्सेतरं प्रभूव ।

नीहारेण प्रावृता अस्था चामुद्ध उत्परक्षसञ्चरित ॥ फुल्ये सण्डन् रतास्वरूपका मण्ड

इत्यादि सन्त्रों के आश्रय को न समझणर १३ सोक्क्यू उर, विहरून, और त्रिक्यादि यूरोपदेश नियासी विद्वानी ने शास्त्रों है जिन्देत अर्थ करके वैदिकधर्मा को अनु प्रकृति का ही उपासक टहरायों है।

सायणाचार्य ने तो अस्ते स्वयं ने सार तह पास्ता विश्व छिखा है कि भूतिका में एक ईश्वरवाद का एमर्गत किया है, अत्र अस्ते आकर नाना देवी देवी की ईश्वर माना है,और भूमि तो से एक निरुद्धार कर के देवी की उत्पत्ति मानी है और आमे आकर मण्डल अष्ट्य हुए कथा नवम से बेदा के प्रत्यों के बनाये हुए कथा किया है, इस प्रकार सैकड़ों अधार के परस्पत विनेध में की उत्तर टीकाकारों ने वेदावाय से विक्त छिखकर वेदाय की दूपित क्या है इसी आएण से बेदों में अपूर्वीय प्रतात नहीं होते, अध्य अब अध्याय असे बेदां में अपूर्वीय नहीं होते, अध्य अब अपूर्वीय असे इसी आए सिन्ह में पुत्रिय स्वाव करते हैं।—

प्रकाटयमुदाने र द्वाणो देवोदेवानां जनिमा विविक्ति ।
महित्रतः सुचिवन्युः पावकः पदावगहो अभ्येति रेमन् ॥
ऋषेक मंगर । सुन्र १० (मन् १०)

इस मंत्र में बिहान का वर्णन है कि विद्या में निवास करनेवाले बिहान के समान जो सूर्यादि ज्योतियों के कार्य-कारणभाव की वर्णन करने वाला है जो अखण्डित ब्रह्मचर्य ब्रत को धारण किये हुए है, और पवित्रता का मित्र तथा पवित्रता को फेलाने बाला है ऐसा श्रेष्ठ विद्वान् वैदिक वाणी से सुशोभित करता हुआ उन लोगों को आकर प्राप्त होता है जो विद्या के अधिकारी तथा पात्र हैं, इस मंत्र में इस अपूर्वता की वर्णन किया है कि अखिण्डत ब्रह्मचर्थ ब्रत का धारण करना विद्याद्वारा है। होसकता है अन्यथा नहीं, इस अपूर्वता को भिटाकर सायणाचार्य ने यह अर्थ किय हैं कि सोमरस दूर से ही गर्जता हुआ पात्रों को आकर प्राप्त होता है, बह प्योठ अथवा करहा में पड़कर उप्णा कवि के समान काव्यों की रचना करता है, और सब जन्म जन्मान्तरों का वर्णन करता है, इत्यादि कियता के अनेक गुण उस जड़ सोमरस में वर्णन किये हैं जिसने अग्रतक कवित्त विषय में पक्रभी अथवर नहीं लिख और निर्छसने की सम्भावना की जाती है।

और कई एक आधुनिक टीकाकारों ने तो इस मन्त्र के अर्थी की और मी

घणित बनादिया है।

उनके मत में यहां "वराह " शब्द बराहायतार के छिये आया है, जो शुक्तर वपुधारी आधुनिक समय में भगवत् अवतार समझा जाता है और जिसकोः—

## ततो वराह रूपेण निमग्नां पृथिवी जले । मग्नां समुद्रधाराशु न्याधात् तत्सिलिलोपरि ।।

इन पौराणिक श्लोकों में पृथ्वी का उद्धार कर्सा माना जाना है, इस प्रकार चित्रों के अपूर्वार्थ को मिटाकर नए २ अर्थ किये गये हैं, सायणा-चार्य्य ने तो यहां सोम की उपमेय और चराह को उपमान रखकर यही सिद्ध किया था कि जिस्प्रकार पैर से पृथिवी को उत्पाटन करता हुआ चराह आता है इसी प्रकार सोम भी अधिवेग संपावों को विदा-रण करता हुआ आता है, यहां सायण ने तो सोम की ही चराह के साथ जुलना की थी पर अन्य टीकाकारों ने तो ईस्वर को ही साक्षान् वराह बना विक्लाया।

तारपर्य्य यह है कि जैसे २ वेद्विरुद्ध व.द संसार में फैलते गए वैसे २ बेद विरुद्धार्थ भी लोगों को करूपना करने पट्टे, इसी प्रकार मण्डल १०। सू॰ १२०। मं॰ २ में जो यह की प्रतिमा अर्थात् साम-प्री का प्रदन था उसको आधुनिक टीकाकारों ने प्रतिमा पूजन में लगा दिया, इसी प्रकार वेदों के बहुत से स्थलों में निन्दित अर्थ करके लोगों की दिएमें वेदों को निन्दा का पात्र वना दिया है।

केवल निन्दा का पात्र ही नहीं किन्तु "अधित्विचिग्नवां" इस वाक्य के उक्त टीकाकारों ने यह अर्थ किये हैं कि सोम बलिबर्द के चर्म पर कुटा जाता था, " एवंयोपाजारिमविश्वयं" मंग ९। सुरु ३२ / मंग्द में स्रोम की स्त्री के जन्म के समानत्यारा वर्णन किया है ।

"बन्।नि सिंहिम्। इक्षे मण्ड० ९। सुरु ३३ । प्ररुष्ठ में महिष्याच्यु से को जिल्ला प्रकार बन प्रारा सेंचा है इप प्रकार प्यारा वर्ण किया भ्या है ।

"जियां न जारोऽभिगीत दुःतु" कण्डः १। छ० ९६। मं० २३ । इरा मंत्र के उक्त दीवाकारों ने यह लंधि किये हैं कि मान करने पर लंधित इर्था किये हैं कि मान करने पर लंधित इर्था किये हैं कि मान करने पर लंधित है जिस प्रकार की (जार) लक्ष्य प्रकार प्रकार होता है जिस प्रकार की (जार) लक्ष्य प्रकार प्रकार होता है, यह निस्तित अर्थ एक पः दें। टोकाकारों के नई किये किया का स्थाप को व्यवस्था है जार की उपमा वा मिल्लादि पशुक्रों की उपमा देकर खोम का महस्य वर्धन किया है, या यों कही कि येलियर के सक्ष्य पर सुखाय जाने से यो मंडू की जन में छाने जाने से सीम का पद सब से ऊंबा वर्धन किया है, हम यहां इनके इन अर्थों पर यह आशहा करते हैं कि यदि इसी सोम का वर्णन इस गण्डल में है तो:—

सोमः पत्रते जनिता मतीनां जनिता दिवो जनिता पृथिठ्याः । जनिताम्नेर्जनिता सूर्यस्य जनितेन्द्रस्य जनितोत विष्णोः ॥

मण्ड० ९ । सू० ९६ । मं ५ ।

इस मन्त्र में सोम के अर्थ जब जड़ सोम या सोमरस के किये जाते है तो अर्थ यह होते हैं कि सोम विद्वानों को पेदा करता है, खुळोक और पृथियो छोक को पेदा करता है, अग्नि और सूर्य को पेदा करता है, तो क्या इस जड़ सोम में युळोक और पृथ्वी छोक को उत्पन्न करने की शक्ति है? इस प्रदन के उत्तर में इतना साहसतो किसी को नहीं पड़सकता कि वह यह उत्तर दें कि सोमरस इस संसार को तथा सूर्यादि छोकछोकान्तरों को उत्पन्न करता है किन्तु उत्तर यही होगा कि यह सोम की स्तुति है अर्थात् सोम विषयमं यह अर्थवाद है, या यों कहो कि यह शिष्यावाद है तो क्या वेद मिथ्यावाद का उपदेश करता है जिसको सायणाचार्यादि माण्यकारों ने ईएउर को खाणा माना है क्या वह इस मिथ्याय का आंडार होसकता है कि सोमरस को संसार के उत्पन्न करने वाछा वर्णन करे, कदापि गई।।

## ्रमृष्यी वहस्य तो घाता. यथापूरी मकल्पयतः । विश्वतश्रक्षकतः विश्वतो सुक्षो विश्वतो बाहुः । स्वबाहुम्यां घपति भूविं जनस्य दिन्न एकः ।।

हा तहि ान्यों में जो बेद सविवद्भवन्ति छहामयुक जानियस्तापरमास्म की पृथ्योदि का विर्याला भेट विदेव है नियत्ता में छन्त् का कारण विद्धाण करता है एत कम कहतां या में स्थान तातर व भी जगद् का पादण विकाश करेगा? और हिस्स बेद में सह महा बर्णन इस यह से हैं। 35-

तन्तु मत्यं पत्रभागत्यास्तु यत्र विश्वी कारवः सन्नसन्तः ।

ज्येतिर्यक्ते अहत्मेतु छो है आपनातुं वस्त्रते कस्मीकस् ॥ ज्यान संग्रह स्कृतिसम्

जप्र परनाथा ला सार चढ़ है खेलवे सन्द्रों आगण्ड के कलाकी शल जानने बाल संगा ह जर्म ह अर्थ ह अर्थ स्वारं के उद्या नहीं कर सकते, उसी में नहीं, जोह की उपात है उससे कीई पुरुष थे। जात्म नवा कुटिउ है वह निर्मय नहीं हो जरात जो इस प्रकार स्था का श्राम तथा कुटिउ है वह निर्मय नहीं हो जरात, जो इस प्रकार स्था का श्राम प्रधाना है उसकी वाणी वह में जलस्य कथा का लेग्न मों नहीं हो का प्रथा प्रधाना है उसकी वाणी वह में जलस्य कथा का लेग्न मों नहीं हो कि कि अर्थ मान वहीं हो का से दें कि विशेष के उसकी नाम यहीं से मान वाले वा यहीं के उच्चार्थ करने चाले से बतान करके वेदी के अर्थ करते हैं उन तो यह भी स्मरण रखना चाहिये कि उक्त मन्त्र में "प्यवेन" के अर्थ सायगावार्ट्य ने "प्यति पुष्ठिति मान चाहिये कि उक्त मन्त्र में "प्यते" के अर्थ सायगावार्ट्य ने "प्यति पुष्ठिति मान के कि "पूत्र प्यते" के अर्थ वहने वा सरने के हैं, इससे स्था सिद्ध है कि प्यते के अर्थ यहाँ प्रयत्न करना ही की अर्थ वहने वा सरने के हैं, इससे स्था सिद्ध है कि प्यते के अर्थ यहाँ प्रयत्न करना ही हो और वा मुल्यनण परमात्मा में ही घट सबता है कि "पूत्र प्यते" के क्यें वहने वा सरने के हैं, इससे स्था सिद्ध घट सबता है कि लि जड़ चस्तु में नहीं। इतना ही गहीं, किन्तु:—

## त्रको वेदस्य कर्तांसे भाण्ड धूर्च निशाचमः । जर्भसे तुर्दरीत्यादि क्षिड नहां वकः सम्य ॥

इत्यानि आक्षेप जो च बार्का ने बेरा पर की हैं वह इस आधार पर किये हैं कि सायणार्द भाष्यकारा में अपने जया से बेदा की प्रवर्ग जिल्दत स्नादिया है. इसंबंधिय आर्थक दर्शन में उहां कागया है कि माण्ड, धूर्च और निशासर यद तीनों वेदों के कर्ना है, दर्याकी अफंगी, वर्षानी इत्याद निर्धक कक्ष पण्डिली की बरावट है, तर्भक्ष, तुक्तेग, इंग्लिंड शब्द ऋखेंद में १० । सर १०६। मंद ६ सं 🖫 स्वास्थान्याचार्या ने उक्त खब्दी ज अर्थ अधिवनी क्रमारी के किये है कि अधियं ते सुकार अपने कत्ता का भरण करने चाल और उससे का हनर करने बांट है. आर स्वया अहुदा के समान सबकी बशीभत करते हैं. यहां कर्फरी तुर्फर के अर्थी में कोई अपूर्वता नहीं पाई जाता, और जी सायणाचार्य ने "जर्भरी अतिस् दित्पर्यन्तर्फरी तु इंतासावित्यर्थः" निरुक्त १३। अका प्रवास का देवर इन इन्हों की निरुक्त की निरुक्ति छारा सार्थक सिद्ध किया है यह भी संगत प्रतीत नहीं होता. दर्याकि आंदवनीकामारी को यदि देवता िशप मान हिया जाय तो वे किसका अग्ण पंचण करते हैं और किसको। मारते हैं यह बतलाना जित कठिन होजाना है, क्योंकि पूर्व मन्त्र में धर्मेष्टा यह द्विवचन इस जोड़े के लिये आया है दिलंक अर्थ धर्म्मर्था है, एक अर्थ सायणाचार्थ्य यह भी करते हैं कि मुर्ख अन्द्रमा है कर कहियनां क्षमार ही अन्तरिक्ष में द्वितान होरहे हैं <sup>और इतके छिये</sup> "सर्चादन्द्रतसाविति यासकः" निरुक्त० १२ ! १ । इत्यादि प्रमाण देशर यह किन्द्र विचा है कि यास्काचार्थ्य भी सर्ख्य चांद्र की अदिवनीक्रमारी का रूप मानंत हैं अर्थना अध्वनीक्रमार दो देवता ही खर्च चन्द्रमा का रूप धारण करके अंतरिक्ष में विराजमान हैं।

झातरहे कि यास्क का यहां यह अभिशाय नहीं, यास्क का अभिवाय यह है कि सूर्य्यचांद के जोड़े का नाम भी आईदनी है, स्तायाश और राजा के जोड़े का नाम भी आईदनी है, स्तायाश और राजा के जोड़े का नाम भी अदिवनी है, इस प्रकार अदिवनी के कई एक अर्थ हैं जो प्रस्त्यानुसारी अर्थ हों बही छेने यहां ठीक हैं, पूर्व प्रकरण अध्यापक और धम्मेंपिदेशक का है, इस्छिथे जमरी और नुर्फरी यह दोनों अध्यापक तथा उपदेशक के विशेषण हैं अर्थान् धमें।पिदेशक जमेरी = भरपूर करने बाळ सुर्णो बाला होता है, उपदेशक नुर्फरी = अज्ञान के विशेषक सुर्णो बाला होता है, उपदेशक सुर्णा = अज्ञान के विशेषक सुर्णो बाला होता है, उपदेशक सुर्णा वाला होता है, इस

वृद्धान्त है कि जिस प्रकार अंकुरा आलस्य प्रमादादि दोवों की मिटाकर शिक्षा-प्रदृदे दसी प्रकार अध्यापक और उपदेशक शिक्षा देते हैं, इस अपूर्वस्य की न सजझकर चार्वाकों का यह अक्षिप था कि जर्भरी तुर्करी इत्यादि अनर्थक चाक्य-प्रलाप पण्डिसों की चनाचट है।

यह आश्चेष सर्वथा निर्मूळ है, क्योंकि जर्मरी "ज़ृक्षि" धातु से ओणादिक प्रत्यय करने से सिद्ध किया गया है और तुर्फरी हिंसार्यक "तृफ्ष" धातु से है, जिस के अर्थ इनन करना है, इन हेतुओं से येद में एक भी वाक्य निरर्थक नहीं।

पर बेद का अर्थ अति गम्मीर है जो छोग इसका श्रवण मनन निदिध्यासन द्वारा अभ्यास करते हैं बढ़ी इसके तत्व को पासकते हैं अन्य नहीं, इसी अभिनाय से यह कथन किया गया है कि:—

"अक्षण्वंतः कर्णवंतः स्राह्मायो मनोजवेष्यस्मा चसूयुः" ऋग्वदः १०-०१-०=आंत्र कान तथा मन वाले पुरुष हो वेद के तत्त्व को जान सकते हे अन्य नहीं, यहां आंत्र कान और मन वालों से तात्प्यर्थ चर्मचल्ल और स्थूल कर्णगोलक का नहीं किन्तु "ट्रियते अतीन्द्रियार्थ मनेन इत्यक्षी"= जिससे सक्ष्म संस्था तत्त्वज्ञान हो उसी का नाम यहां "अक्षी" हे और अति धान्यां से अवण करने के साधन का नाम "क्षि" है, और "मनोजियपुं" इस वाक्य में मन स्पष्ट हे अर्थात् अवण, मनन और निदिध्यासन का यहां विधान है इसी वेद मन्त्र के सहारे पर "आत्मावार दृष्ट्यः श्रीत्वयो मन्त्वयो निदिध्यासित्वयः " यह उपनिषद् वाक्य है, अस्तु-पूर्व प्रकृत यह है कि अल्पश्चत पुष्ट के गम्भीर आदाय को नहीं जानसकते, इसी कारण वह वेद की अपूर्वता को नहीं समझते, वेद में जैसा "हेय" तथा "उपादेश" का उपदेश है ऐसा अन्य किसी शास्त्र में नहीं पाया जाता, इसी कारण से वेद सर्वविद्याओं

का मूल है, इस चतुर्ध अध्याय में वेद ने बहुत से अपूर्व अयों को वर्णन किया है जिनसे वेद का गाम्भीर्थ पाया जाता है, जैसाकि:—

भद्रा वस्त्रा समन्या ३ वसानो महान्कविर्निवचनानि शंसन् । आ वच्यस्व चम्बोः प्रयमानो विचक्षणो जागृविर्देववीतौ ॥ ऋगु०९।९७।२

अर्थ — ईश्वर जास्निक पुरुषों के यहां में अपने गुणों का आविभीव करता है अर्थात सब वस्तुओं के संझां होशा का हान भी यहां द्वारा होता है और महान किव परमात्मा यह शिळ पुरुषों को युद्ध के अपयोगी शस्त्रों का विद्यान प्रदान करता है, इस मन्त्र में सायणाचार्य महान किव के अर्थ भी जड़ सोम के ही करते हैं, जैसािक हम पिहळे भी वर्णन कर आप हैं कि इस नवम मंडळ को सायणाचार्य ने सर्वत्र जड़ सोम के विषय में ही कगाया है, और असको यहां तक पुष्ट किया है कि पूर्वोक्त मन्त्र के आग मन्त्र तीन में "पूर्य पात स्वास्तिभिः सदानः" ऋग् २ १ ९७ । ३ इत्यादि मन्त्रों में उसी जड़ सोम को "स्विहित्" करणाणदाता माना है और यहां एकवचन के स्थान में बहुबचन दिया है, वास्तव में इस मंत्र में यशस्वी परमात्मा से पायना है कि हे परमात्मन ! आप सदैव (स्विहित्) हमको करणाण पदान करें, जैसािक "न तस्य प्रतिमाऽस्ति यस्य नाम महशदाः" यज्ञ २२ । ३ में परमात्मा को सर्वोगरि यशस्वी वर्णन किया है, इसी प्रकार उक्त मन्त्र में भी निराकार परमात्मा के यश्व का वर्णन किया है, इसी प्रकार उक्त मन्त्र में भी निराकार परमात्मा के यश्व का वर्णन किया है।।

जो कोग यह कहा करते हैं कि ।निराकार परमात्मा का यश क्या? यश तो साकार का होता है, वे छोग महर्षि व्यास रचित " जन्म। द्यस्ययतः" ब्र०सु० १। १। २ इस सुत्र की रचना को भूक जाते हैं अर्थात् यह नहीं जानते कि सृष्टि की उत्पत्ति, स्थिति सथा प्रक्रय का हेत् जो पुरुष है उससे बड़ा यश किसका होसकता है।

कई एक कोगों की यह आशंका है कि इश्वर का निराकार होना वेद में नहीं पाना जाता, क्यों कि इन्द्र, मित्र तथा वरुणादि नाना देव वेद में हैं? इसका उत्तर यह है कि यदि इन्द्रादि देव कोई व्यक्ति विशेष होते तो समय समय पर उनके थिपय में विचार क्यों परिवर्तन होते रहते? जो इन्द्र वेद में वीरता का देशना था वह पै।राणिक समय में आकर सुकुमारता का देवता बनगया, या यों कही कि वही इन्द्र पौराणिक समय में अप्सराओं का राजा समझा गया।

वास्तर में अप्तरा नाम शक्तियों का है, इसी अभिपाय से निरुक्त ''उरुश्वित्रहों इस्पाः''निरु ५। १३ में किस्ता है कि जिनका बहुत विश्विक्त हो उनका नाम उर्वेदपादि अप्तरायें थीं जो पौराणिक समय में आकर वेदयायें समझी गई, इस प्रकार देवतावादि शक्तियों के विश्व में विचार बदल कर वेदों में साकार वा नाना देववाद का विचार परका होगया वास्तव में इन्द्रादि परमात्मा के नाम थे, इसी अभिपाय से ऋग् ४। ७। ३३। १८ में किस्ता है कि ''इन्द्रों माया। भेः पुरुक्त ईयते'' परमात्मा अपनी माया अर्थात् परुति रूप शक्ति से नाना प्रकार के कार्य रूपों को पाप्त होकर सच्चिदानन्दादि रूपों से व्याप्त होता है, इस भाव बाले सैकड़ों मंत्र बेद में पाये जाते हैं जिनमें निरावार का वर्णन है, इस विषय को इमने अन्यत्र भी अनेक स्थलों में वर्णन किया है, इसिक्चिये यहां अधिक विस्तार की आवश्यकता नहीं, क्योंकि सायणादि साकारवाद के बहर

अनुयायी भाष्यकारों ने भी इन्द्र, भिन्न, बरुणादि ळिखकर ऋग्वेद्दभाष्य की भूमिका में यह स्पष्ट सिद्ध किया है कि इन्द्रादि सब निराकार परमात्मा के नाम हैं, यदि यह कहा जाय कि आकार रहित एक चिट्यन परमात्मा के नाना नाम कैसे? इसका उत्तर यह है कि जिस प्रकार एक चित् सचा के सत्य, झान, अनन्त यह तीन भिन्न र नाम हैं अर्थात् (सत्य) जिका- छावाध्य सत्य को कहता है जिसका तीनें काळों में नाश न हो, और अझान के नाश करने वाळे गुणाविशेष को "झान" कहता है, एवं जिसकी कोई सीमा न हो उसको "अनन्त" शब्द वर्णन करता है, इस प्रकार जब निराकार ब्रह्म के वर्णन करने के छिये भी कई एक भिन्न र अर्थवाची पत्रों की आवश्यकता है तो फिर सोम, प्रवमानादि नामों से परमात्मा का वर्णन किये जाने में क्या दोप है।।

इसी अभिप्राय से बेद ने परमात्मा की सत्ता को सोगादि नामों से वर्णन किया है।

> विश्वा धामानि विश्वचत्तऋभ्वसः प्रभोस्ते-सतः परियन्ति केतवः । व्यानाशः पवसे-सोम धर्मभिः पतिर्विश्वस्य भुवनस्य राजासि ॥ ऋग०९ । ८६ । ५

अर्थ— हे परमात्मन्! तुम्हारी शक्तियें सब धामों में व्याप्त हैं, हे सोम! (व्यानाश्वः) आप सर्वव्यापक होकर सस्पूर्ण संसार में ईश्वर रूप से विराज्जमान हैं, क्या कोई कह सकता है कि इस मंत्र में जड़सोमरस का वर्णन है और उसी को जगत् के धारण करने वाळा वर्णन किया है कदापि नहीं, क्योंकि उक्त मंत्र में व्यापकता के बाचक और सर्वाधार होने के प्रतिपादक कई शब्द पड़े हैं जिनसे निराकार ईक्बर का वर्णन यहां सोम नाम से स्पष्ट है, फिर भी सायणादि भाष्यकारों ने यहां जहसोमरस को ही विक्ष का धारण करने बाळा बतळाया है, सायण की ज्यों की त्यों नकळ डा॰ बिल्सन और चारो बेदों के भाष्यकार ग्रिक्य साहिब ने भी की है, उक्क प्रकार वेदों के अनर्थ देखकर हमने यथार्थ अर्थ करने की चेष्टा की है।

वास्तव में वेदाये के परिवर्तन का कारण झाझाण ग्रन्थ तथा उपानिपदों से वेदाये का सम्बन्ध दूर जाना है अर्थात् ब्राह्मण ग्रन्थों के मिथ्यार्थ करने के समय में जब यहां के मर्थ हिंसाप्रधान ही सूझने कमें तो वैद्धपर्म का प्रवार हुआ, उस समय निर्वाणवाद की उद्दर ने उपनिपदर्थ को द्या दिया।

इस भारी उच्छ फेर के समय में जो वेदधम के अनुयाधी भी कहकाते थे उन्होंने भी अद्भ के साविशेषवाद की शरण केकर वैदिकधम को साकारवाद का रूप देकर नाना देवबादी बना दिया, इसीकिये यूरीप देश निवाधी पण्डित यह कहते हैं कि ऋग्वेद का धर्म तत्त्वों के देवताओं को मानने का था, इसका खण्डन हम नवम मण्डक की भूमिका में कर चुके हैं कि:—

न तं विदाय य इमा जजानान्यचुष्माकमत्रं--बभूव । नीहारेण प्रावृता जल्पा चासुतृप-उक्य शासश्वरन्ति ॥ ऋग्॰ १० । ८२ । ७

केषक इस पाणधारी शरीर की तृ'प्ति करने वाळे और सूक्तों को गाकर पढ़ने वाके उस परमात्मा को नहीं जानसकते जिसने इस चराचर विश्व को रचा है, इत्यादि एकमात्र ईश्वर को प्रतिपादन करने वाळे मंत्रों की क्या कथा ? यादि अप्रजेद का धर्म तस्यों के देवता को मानता था, इस मकार पूर्वे तर विचार करने से स्पष्ट सिद्ध होता है । की वैदिकमत में एक ईश्वरवाद है नानादेववाद नहीं।

और वह वेद का ईश्वर भी सविश्वेषपादियों के समान एकदेशी वा देहपारी नहीं किन्दु निराकार, सर्वेश्यापक, सर्वोन्तर्यामी, सर्वेकसी तथा सर्वेनियनता है, जैसाकि:---

> परो दिवा पर एना पृथिज्या परो देवेभिरसुरैर्यंदरित । कं स्विद्रभेप्रथमंद्घ आपो यत्र देवाः समपद्यंत विश्वे ॥ ऋग्० १०। ८२। ५

वह परमातमा पुक्कोक और पृथिवी क्लोक से भी परे है उसकी सत्ता को सब देव और असुर अनुभव करते हैं उसने पहळे (आपः) आकाश्वरूरी गर्भ को घारण किया जिससे यह सम्पूर्ण क्लोक कोकान्तर उत्पन्न हुए, यहां "आप" शब्द के अर्थ जक नहीं किन्तु आकाश के हैं, और इसी भाव को तैति० २ । १ उपनिषद्वाक्य में वर्णन किया है कि:——

> तस्माद्वाएतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः, आकाशाद्वायुः वायोरानिः अग्नेरापः ॥

इस उपनिषद्वानय में आकाशादि कम से स्रष्टि की उत्पत्ति वर्णन की है बड़ी कम यहां है अधीत उपनिपत्कार ऋषि ने यह कम इसी बेद मंत्र से खिया है, जो छोग "आषण के अर्थ केवस जब समझते हैं और आकाश मानने से संकोच करते हैं उनको यह निम्नाकीखित निरुक्त का प्रमाण पड़ना बाहिये "आकाश आप:" निरु २ । १० इसका अर्थ यह है कि 'आकाश स्था

और "आप" यह दोनों एकथियाची शब्द हैं, इस प्रकार आकाशादि कम से स्रष्टिको उत्पन्न करने वाळे निराकार ब्रह्म के अर्थ ईश्वर हैं, किसी व्यक्ति विशेष के नहीं।।

इति शततमं यूक्तं अष्टाविंशातितमोवर्गेश्च समाप्तः
यह १०० वां स्वक्तं और २८ वां वर्ग समाप्त हुआ
इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिबन्दे
ऋग्संहिताभाष्ये, सप्तमाष्टके
नवमे मण्डले चतुर्थोऽध्यायः
समाप्तः



## त्र्राय पत्तमोऽध्यायः ।

ओं विश्वानि देव सवित र्दुरितानि प्रसिख । यद्भद्रतंत्र आस्रुव।

अथ पञ्चदशर्चस्य एके।त्तरशत्ततमस्यमूक्तस्य---

१—३ ऋषिः—अन्धीगुः श्यावाश्विः । १--६
ययातिर्नाहुषः। ७-९ नहुषो मानवः। १०-१२ मनुः
. सांवरणः। १३-१६ प्रजापितः॥ पवमानः सोमो
देवता॥ छन्दः—१, ६, ७,९, ११-१४,
निचृदनुष्टुष्। ४, ५, ८, १५, १६ अनुष्टुष्
। १० पादिनिचृदनुष्टुष्। २ निचृद्गायत्री। ३ विराड् गायत्री॥ स्वरः१, ४-१६ गान्धारः। २, ६
षड्जः॥

अथ परमात्मनोगुणगुणिभावेन उपामनमुगदिश्यते । अब परमात्माके गुणों द्वारा उमकी उपासना कथन करते हैं । पुरोजिंती वो अन्धंसः सुतायं मादियत्तवें । अपृ श्वानं अथिष्टन् सस्त्वायो दीर्घाजिह्नर्यम् ॥ १ ॥

षुरः ऽजिती । वः । अर्धसः । सुतायं । माद्यित्नवे । अर्पः श्वानै । अथिष्टन । सस्रायः । दीर्घऽजिङ्गयं ॥ 947

पद्रिधः — (सखायः ) हे याज्ञिकाः ! (पुरोजिता ) सर्वस्य जेता (अन्धसः ) सर्वित्रियः (वः मादियित्नवे ) युष्माकमा-ह्णादको यः परमात्मा तत्स्वरुपज्ञाने यः (श्वानम् ) विझकारी तम् (अपश्चीथष्टन ) निवारयत (दीर्घाजिङ्ग्यम् ) वेदमय विशालवाग्वतः परमात्मन उपासनां कुरुत युयम् ।

े पूर्श्य (वः) आपळोग (पुरोजिती) जो सब के विजेता हैं (अन्धसः) सर्विषय (सुताय) संस्कृत (माद्यित्नवे) आह्वादक प्रमात्मा के स्वरूपद्वान में (श्वानम्) जो विध्नकारी छोग हैं उनको (अपक्षिष्टन) दूरकरें (सखायः) हे सब के मित्रभूत याद्विक छोगे। आप (दीधीजह्यम्) वेदरूर विद्याल वांणी वांल प्रमात्मा की उपासना को (जिंहति वाङ्नामसुपठितम्) नि०२। सं०। २३॥

भावार्थ — परमात्मा, शब्दब्रह्म का एकमात्र कारण है इस छिने मुख्यतः करके उसी को बृहस्थित वा वाचस्पति कहा जा सकता है इसी अभिनाय से परमात्मा के छिये बहुधा कवि शब्द आया है इस तात्वर्ष से यहां परमात्मा को दीर्घनिहच कहाहै।

> यो धार्रया पावकर्या परिष्रस्यन्देते सुतः । इन्दुरक्षो न कृत्व्यः ॥ २ ॥

यः । धार्रया । पावकर्या । पुरिऽमृस्यंदेते । सुतः । इंदुः । अर्खः । न । क्रुरुयः॥

पदार्थः—( यः ) यः परमात्मा ( पात्रक्या, धारया ) अपित्रतापसारकस्त्रसुधामयवृष्ट्या ( परिप्रस्यन्दते ) सर्वत्र परिपूर्णः ( सुतः ) स्वसन्त्रिदानन्दस्त्ररूपेण देदीयमानदस्त्र । ( कृत्व्यः ) गतिशीलः सः ( इन्दुः ) सर्वव्यापकः परमात्मा ( अश्वः, नः ) विद्युदिव सर्वत्र स्वसत्त्वया परिपूर्णः ।

पदार्थ-(यः) जो परमात्मा (पानकया, वारया,) अपवित्र ताओं को द्रकरनेवाली अपनी सुपामपी वृष्टिमे (परिमस्यन्दते) सर्वत्र पिप्णे है (सुतः) और सर्वत्र अपने सत्, चित्, आनन्द स्वरूप से देदीप्यमान है, और (कृत्व्यः) वह गतिशील (इन्दुः) सर्वव्यापक परमात्मा (अन्वः, न) वियुत् के समान सर्वत्र अपनी सत्ता से परि पूर्ण है।

भावार्थ-यहां विद्युत् का दृष्टान्त केवल परमात्माकी पूर्णता बोधन करने के लिये आया है।

तं दुरोषम्भी नरः सोमं विश्वाच्या धिया । यज्ञं हिन्वन्त्यद्विभिः ॥ ३ ॥

तं । दुरोषं । अभि । नर्रः । सोमं । विश्वाच्या । धिया । यज्ञं । हिन्वंति । आद्रैऽभिः ॥

पदार्थः—(तम्) पूर्वोक्तम् (दुरोषम्) अखण्डनीयं परमात्मानम् (नरः) नेतारः (अद्विभिः) चित्तवृत्तिभिः (अभिहिन्वन्ति) साक्षात्कुर्विति (यज्ञम्)यो यज्ञरूपोऽरित (सोमम्) सर्वोत्पादकश्चतम् (विश्वाच्या, धिया) विचित्रबुद्ध्या साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ---' तम् ) पूर्वोक्त (दुरोषम् ) अखण्डनीय परमात्मा को (नरः ) नेताळोग (अद्विभिः ) चित्तवत्तियों द्वारा (अभिहिन्बन्ति ) साक्षात्कार करते हैं, जो परवात्वा (यज्ञम्) यज्ञरूप है, और (सामम्) सर्वोत्वादक है, उसको (विश्वाच्या, थिया) विधित्रबुद्धिसे साक्षात्कार करते हैं,॥

भावार्थ — परमात्मा को वेदमें यज्ञशब्द से कथन कियागया है जैं साकि "तस्मायज्ञात्सर्व हुत ऋचः सामानि जाक्किरे। वर्णन किया है कि सर्वपृत्रय परमात्मा से ऋगादि चारो वेद प्रगट हुए इसी अमिपाय से यहां भी परमात्मा को यज्ञ रूपमे वर्णन किया है।

सुतासो मर्धुमत्तमाः सोम इन्द्रांय मन्दिनः। पवित्रवन्तो अक्षरन्देवान्गंच्छन्तु वो मदाः॥ ४॥

सुतासः । मर्धमत्ऽतमाः । सोमाः । इंद्राय । मृंदिनेः । पृवित्रेऽवंतः । अक्षुरुन् । देवान् । गच्छंतु । वः । मदाः ॥

पदार्थः—( मुतासः ) आविर्भूताः ( मन्दिनः ) आह्वा दकाः ( मधुमत्तमाः ) आनन्दमयाः ( सोमाः ) परमात्म सोम्यस्वभावाः ( इन्द्राय ) कर्मयोगिनं प्राप्तुवन्तु ( वः, देवान् ) युष्मान् दिव्यगुणान् विदुषः ( पवित्रवन्तः ) पवित्रता युक्ताः ( मदाः ) आह्वादकगुणाः ( अक्षरन् ) आनन्दवृष्ट्या सह ( गच्छन्तु ) प्राप्तुवन्तु ।

पदार्थ — (सुतासः) आविर्षात को प्राप्त हुए (मधुत्तमाः) अत्यन्त आनन्दमय (सोमाः) परमात्मा के सौम्य स्वभाव (मन्दिनः) जो अह्यादक हैं वे (इन्द्राय) कर्मयोगी के छिये प्राप्त हों और (वः) तुम जो (देवान्,) दिव्यग्रुणयुक्त बिद्वान् हो उनको (मदाः)

वह आह्वादकराण (पवित्रवन्तः ) पिषत्रतावाळे (अक्षरन् ) आनन्द की दृष्टि करते हुए (गच्छन्तु) प्राप्त हों ॥

भाजार्थ-परमात्मा के अपहतपाष्मादि धर्मों का धारण करना इस मंत्र में वर्णन कियागया है अर्थात् परमात्मा के सीम्यस्त्रभावादि कों को जब जीव धारण कर छेता है तो वह ग्रुद्ध हो कर ज्ञानयोगी व कर्म योगी वन सकता है अन्यया नहीं।

इन्दुरिन्द्रीय पवत इति देवासी अद्यवन् । वाचस्पतिर्मसस्यते विख्यस्येशान ओर्जसा ॥५॥१॥

इंदुः । इंद्राय । प्वते । इति । देवासः । अशुवन् । वाचः । पतिः । मसस्यते । विश्वस्य । ईशानः । ओजसा ॥

पद्रार्थः — सर्वप्रकृशिकः परमात्मा (इन्द्राय) क्रमेयोगिने (पवते) पवित्रतां प्रद्दाति (देवासः) विद्रांसः (इत्यञ्चवन्) इति भाषन्ते यत् कर्भयोगी हि तज्ज्ञानपात्रमस्ति (वाचरपतिः) सपरमात्माऽखिलवागिधपतिः (मखस्यते) ज्ञानयज्ञयोगयज्ञत पोयज्ञादिर्सवयज्ञानामाधपरच (ओजसा) स्वबलेन (विश्वस्य, ईशानः) सर्वेबद्धाण्डस्वाम्यस्ति।

पद्धि— (इन्दुः) सर्वप्रकाशक परमात्मा (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (पवते) पवित्रता पदान करता है (देवासः) विद्वान् लोग (इत्युव्धन्) यह कहते हैं कि कर्मयोगी उद्योगी पुरुषही उस के झानका पात्र है, (वाचस्पतिः) वह सम्पूर्ण वाणियों का पति परमात्मा है और (मसस्याते) ज्ञानयज्ञ, योगयज्ञ, तपोयज्ञ, इत्यादि सवयज्ञों का अधिष्ठाता है वह परमात्मा (ओजसा) अपने स्वामाविक वलसे (विन्यस्य) सम्पूर्ण ब्रद्याण्टका (ईश्वानः) स्वामी है।

भावार्थ — परमात्वा कर्मयोगी तथा झानयोगी को अपने सद्धुणों द्वारा पवित्र करता है अर्थात् परमात्वा के ग्रुण कर्म स्वभावों के धारण करने का नाम ही परमंगवित्रता है।

सृहस्रंधारः पवते समुद्रो वाचमीङ्खयः। सोमः पतीरयीणां सखेन्द्रस्य दिवेदिवे ॥ ६ ॥

सहस्रंऽधारः । पवते । समुद्रः । वाचंऽईंखयः । सोर्मः । पतिः । रयीणां । सखां । इन्द्रस्य । दिवे दिवे ॥

पदार्थः— ( सहस्रधारः ) विविधानन्दस्यवर्षणकर्ता ( समुद्रः ) सर्वभृतोत्पित्तिरथानम् ( वाचभीखयः ) वाकप्रेरकः ( सोमः ) परमात्मा ( रयीणाम् ) ऐश्वर्याणां स्वामी ( दिवे दिवे ) यःप्रतिदिनम् ( इन्द्रस्य, सखा ) कमयोगि।मित्रम् सः , पवते ) सन्मार्गच्युतान् पवित्रयति ।

पद्धिः -- ( सोमः ) सर्वेत्रियादकः परमात्मा (सहस्रधारः ) अनन्तमकार के आनन्दों की वृष्टि करने वाला, और (सम्रुदः) सम्पूर्ण भूनों का उत्पतिस्थान (वाचपीङ्खयः) वाणियों का मरक (रथी-णाम्,) सवमकार के ऐश्वरों का स्वामी (दिवेदिवे) जो प्रतिदिन (इन्द्रस्य) कर्मथोगी का (सखा) भित्र है, वृह परमात्मा (पवते) सन्मार्ग से गिरे हुए छोगों को पवित्र करता है।

भावार्थ--सहस्रधारः परमात्मा को इस छिये कथन किया गया है कि वह अनन्त श्रक्तियुक्त है। धाराशब्द के अर्थ यहां श्रक्ति हैं। सम्यग् द्रवन्ति भूगानि यास्मिन्स "समुद्रः,,इस ब्युत्पीत्त से यहां सम्रुद्रनाम परमात्मा का है, इसी अभिनायसे उपनिषद् में कहा हैकि, (यतो वा इंमानि भूतानि जायन्ते येन जातानिजीवन्ति) यहां (पवते ) के अर्थ सायणाचार्य्य ने क्षरति, किये हैं जाव्याकरणसे सर्वथा विरुद्ध हैं॥

अयं पूषा र्यिभेगः सोमः पुनानो अपति । पातिर्विश्वस्य भूमनो ब्यंख्यद्रोदंसी बमे ॥ ७ ॥

अयं । पूषा । रयिः। भर्गः।सोमः । पुनानः । अर्षति । पतिः विश्वस्य । भूर्मनः । वि अख्यत् । रोदंसी इति । उभे इति ॥

पदार्थः—( अयं ) अयमुक्तपरमात्मा (पूषा ) सर्व पोषकः ( भगः ) सर्वेक्वर्यदाता ( सोमः ) सर्वोत्पादकः (पुनानः ) सर्वेषां पावियता ( भुमनः,ः विश्वस्य ) महतोऽस्य-ब्रह्माण्डस्य ( पतिः ) स्वाम्यस्ति ( रायेः ) सम्पूर्णधनस्य हेतुः ( उभे, रोदसी ) द्यावाष्ट्रिथच्यौ ( व्यख्यत ) निर्माति परमात्मा स्वप्रमुत्वेन ( अर्षति ) सर्वत्र विराजते ।

पद्धिः—(अयम्) वहउक्त परमातमा (पृषा) सबका पोषक है (भगः) एष्टर्ष देनेवाळा है (सोमः) सर्वोत्पादक है (पुनानः) सबको पवित्र करने वाळा है, (भूमनः, विश्वस्य) इस वृहद् ब्रह्माण्डका (पतिः) स्वामी है और (राधः) सम्पूर्ण धनो का हेत् है (उभे, रोदसी) द्युलोक और पृथिवीलोक को (व्यख्यत्) निर्माण करने वाळा उक्तगुण सम्पन्न परमातमा अपनी विश्वता से (अपंति ) सवत्र विराजमान होरहा है ॥

भावार्थः — इस मंत्र में खुळोक और पृथिवी छोक का नकाश्वक परमात्मा को कथन किया है। इस से स्पष्ट सिद्ध है कि सोमशब्द के अर्थ यहां मृष्टिकती परमात्मा के हैं किसी जडवस्तु के नहीं। समुप्रिया अनूषत् गावो मदाय घृष्वयः। सोमासः कृष्वते यथः पर्वमानास इन्देवः॥ ८॥

सं । ऊं इति । प्रियाः । अनूषत्। गार्वः । मद्राय । घृष्वयः । सोमासः । ऋण्वते । पथः । पर्वमानासः । ईदवः ।

पदार्थः—( गावः ) इन्द्रियाणि ( घृष्वयः ) दीतिमन्ति ( प्रियाः ) परमात्मानुगगवन्ति च ( मदाय ) आनन्दाय ( समनूषत ) परमात्मानं सम्यक् साक्षात्कुर्वन्ति अथच ( पवमानासः ) पावयितारः ( इन्दवः ) ज्ञानविज्ञानादिप्रकाशकाः ( सोमासः ) परमात्मसौम्यस्वभावाः इन्द्रियैः साक्षात्कृताः लोकानंसस्कृत्य ( पथः, कण्वते ) सन्मार्गं गमयन्ति ।

पद्धि——(गावः) इन्द्रियें ( पृथ्वयः) जो दीन्तिवाळी हैं, वे, (उ) और जो (प्रियाः) परमात्मा में अनुराग रखने बाळी हैं, वे (मदाय) आनन्द के लिये (समन्वत) परमात्मा का मलीभांति साक्षात्मार करती हैं (सोपासः) परमात्मा के सौम्य स्वभाव (पवमानासः) जो सब को पावित्र करने वाले हैं, (इन्द्वः) जो झानविझानादि गुणों के प्रकाशक हैं, वे इन्द्रियों से साक्षात्मार किये हुए लोगों को संस्कृत करके (पथः कृण्वेत) सन्मार्ग के यात्री बनाते हैं।

भावाधः---गावः शब्द के अर्थ यहां इंन्द्रियवृत्तियों के हैं किसी गौ, वैल आदि पशुविशेष के नहीं, क्योंकि''सवेंऽपि रत्मयो गाव उच्यन्ते'' नि, २--१'। इसप्रमाण से प्रकाशक रिव्यों कानाम यहां गावः हैं।

य ओर्जिष्टस्तमा भेर पर्वमान श्रुवाय्यंम् । यः पञ्च वर्षणीरिम रियं येन वनीमहै ॥ ९ ॥ यः। ओजिद्धः। तं । आ । भूर । पर्वमान । श्रवाय्यं । यः । पंचं । चर्षणीः । अभि । रियं । येन वनीमहै ॥

पदार्थः—( पवनान ) हे सर्वपावक भगवन् ? ( यः, ओजिष्ठः ) यद्यशः अतिशयौज आश्रयः ( श्रवाय्यम् ) श्रवणार्हे च ( यः ) यच्च ( पञ्च, चर्षणीः, अभि ) पञ्चानां ज्ञानेन्द्रि-याणां प्राणानां ॥ संस्कर्ता ( येन ) येनयशसा ( रायेम् ) एश्वर्थ ( वनामहै ) प्रप्नवाम ( तं, आभर ) तद्यशो महां देहि ।

पदार्थ — (पवमान) इसवको पवित्र करने वाळे परमात्मन ? (यः) जो यश (ओजिष्ठः) अत्यन्त ओज वाळा है (श्रवाय्यम्,) सुनने गोग्य है, (यः) जो यश (पञ्च, चर्षणीः) पाचों झानेद्रिय, अथवा पांचों माणों को संस्कृत करता है, (येन) जिस परमात्मा के यश से (रियम्) एथर्य को (वनामई) इम माप्त हों (तं, आभर) उसको दीजिये।

भावार्थ-यहां परमात्मा के आनन्द को लाभ करके आन-न्दित होने का वर्णन है।

सोमाः पवन्त इन्दंवोऽस्मभ्यं गातुवित्तमाः।

मित्राः स्रुवाना अरेपसंः स्वाध्यः स्वर्विदः॥१०॥२ सोमाः । पुर्वते । इदिवः । अस्मभ्यं । गातुवितऽतमाः । मित्राः । सुवानाः । अरेपसंः । सुऽआध्यः । स्वःऽविदंः ॥

पदार्थः—( इन्दवः ) प्रकाशकाः ( सोमाः ) परमात्मनो ज्ञानादिगुणाः ( गातुवित्तमाः ) शब्दादिगुणेषुश्रेष्ठाः ( मित्राः ) सर्विहिताः ( सुवानाः ) स्वसत्तया सर्वत्र विद्यमानाः (अरेपसः ) अविद्यादिदोषरहिताः ( स्वाध्यः ) धारणाहीः ( स्विविदः ) सर्वज्ञानहेतुत्वात्सर्वज्ञाः ( अरमम्यम् ) अरमदर्थम् ( पवन्ते ) पवित्रतां प्रददत् ।

पद्धि—-(सोमाः) परमात्मा के ज्ञानादिगुण ( इन्दवः) मकाञ्चक ( गातुवित्तमाः) जो शब्दादि गुणों में श्रेष्ठ हैं ( मित्राः) सबके मित्र भूत हैं ( सुवानाः) जो स्वसत्ता से सर्वत्र विद्यमान हैं, ( अरेपसः) जो अविद्यादि दोषों से रहित हैं, जो ( स्वाध्यः) धारण करने योग्य हैं, ( स्वर्थिदः) जो सर्व ज्ञान के हेतु होने के कारण सर्वज्ञ कहे जा सकते हैं, वे ( अस्पभ्यम् ) हमको ( पवन्ते ) पवित्रता प्रदान करें।

भावार्थ--परमात्मा के गुणों के वर्णन करने से ज्ञान और पार्वत्रता बढ़ती है।

सुष्वाणासो व्यद्विभिद्दिचतांना गोरधित्वचि । इपमस्मर्भ्यमुभितः सर्भस्वरन्वसुविदंः ॥ ११ ॥

सुस्वानार्तः । वि । अद्विऽभिः । चितांनाः । गोः । अधि । त्वचि । इपै । अस्मभ्यै । अभित्तः । सं । अस्वर्त् । वसुऽविदंः ॥

पदार्थः—( गोः, अधित्वचि ) अन्तःकरणे( अद्रिभिः ) चित्तवृत्तिभिः ( चितानाः ) ध्यानविषयाः सन्तः ( वि ) विशे-षेण ( सुष्वाणामः ) आविर्भूताः परमात्मगुणाः ( अस्मभ्यम् ) अस्मदर्थम् ( अभितः ) सर्वतः ( इषम् ) ऐश्वर्यं ( समस्वरन् ) ददति अथचतेगुणाः ( वष्ट्वविदः ) सर्वविधज्ञानस्योत्पादकाः।

पद्धि—(गोरधित्वचि) अन्तः करण में (अद्विभिः) चित्त-वृत्तियों द्वारा (चितानाः) ध्यानिकेयेहुए (वि) विशेषरूवसे (सुद्वा-णासः) आविभीव को प्राप्त हुए उस परमात्मा के ग्रुण (अस्पभ्यम्) इम को (अभितः) सर्वेपकारसे (इषम्) ऐश्वर्ष्य (समस्वरन्) देते हैं, और वे, परमात्मा के ज्ञानादि ग्रुण (वसुविदः) सब प्रकार के ज्ञानों के उत्पादक हैं॥

भावार्थ — यहाँ इन्द्रियों का अधिकरण जो मन है उसका नाम अधित्वक् है इस अभिपाय से अधित्विक माने अन्तः करण के हो सकते हैं। कई एक छोग इस के यह अर्थ करते हैं कि सोम कूटने वाल अनुहुद्द चर्म कानाम अधित्वक् है अर्थात् गोचर्म में सोमकूटने का यहाँ वर्णन है, यह अर्थ वेद के अाग्नय से सर्वथा विरुद्ध है क्यों कि ईश्वर के ग्राण वर्णन में गोचर्म का क्या काम।

प्ते प्रता विष्विचतः सोमासो दथ्याशिरः । सूर्यासो न देशतासो जिगत्रवी ध्रुवा घृते ॥ १२ ॥ एते । पृताः । विषःऽचितः । सोमांसः । दिधिऽआशिरः । सूर्यासः । न । दर्शतासः । जिगत्नवः । ध्रुवाः । घृते ।

पदार्थः—( विपश्चितः ) विज्ञानवर्धकाः ( एते ) एते परमात्मनो गुणाः ( पूताः ) येच शुद्धाः ( सोमासः )शान्त्या-दिभावप्रदाश्च ( दध्याशिरः ) धृत्यादिसद्गुणानां धारियतारः ( सूर्यासः, न ) सूर्य इव ( दर्शताशः ) सर्वमार्गप्रकाशकाः ( जिगत्नवः ) गतिशीलाः ( घृते ) नम्रान्तःकरणेषु ( धुवाः ) स्थिराः भवन्ति ॥

पदार्थ — (विपश्चितः) विज्ञानके बढ़ाने वाले (एते) पूर्वोक्त, परमात्मा के विज्ञानादिगुण (पृताः) जो पवित्र हैं, (सोमासः जो शान्त्यादिभावों के देने वाले हैं, (दध्याश्चिरः) धृत्यादिसद्गुणों के धारण करने वाले हैं, (सूर्यामः) सूर्यके (न) समान (दर्धतासः) स्वमागों के प्रकाशक हैं (जिगत्नवः) गतिशील (पृते) नम्रान्तःकर-णों में (ध्रुवाः) स्थिर होते हैं।

भावार्थ- जो छोग साधनसम्बन्न होकर अपने शील को बनाने हैं उनके अन्तःकरण रूपदर्भण में परमात्मा के सहुण अवस्थमेव पतिविभिन्न होते हैं।

प्र सुन्वानस्यान्धंसो मर्तो न वृंत तद्धचः। अप श्वानंमराधसं हता मृखं न भूगंवः॥ १३॥

प्र । सुन्वानस्यं । अधंसः । मर्तः । न । वृत् । तत् । वर्चः । अपं । श्वानं । अराधसं । इतः । मस्वं । न । भृगवः ॥

पदार्थः—(प्रवुन्वानस्य ) उत्पादयतुः परमात्मनः (अन्धसः) उपासनीयस्य (तद्धचः) तस्य वाचम् (मर्तः) सन्मार्गे विझकारिपुरुषः (नवृत ) नगृह्णातु (श्वानम् ) तं विझकारिणम् च (राधसम् ) योहि नास्तिकत्वेन सरकर्म रहितस्तं (न) यथा (भृगवः) परिपक्कबुद्धयः (मखम्) हिंसायज्ञं झन्ति एवं (अपहत ) तं विझकारिणमिपनाञ्चयत ।

पदार्थ — (मसुन्वानस्य) सर्वोत्पादक परमात्मा (अन्धसः) जो उपासनीय है, (तबचः) उसकी वाणी को ( मर्तः ) सन्मार्गमें विघ्न करने वाळा पुरुष (नवृत) न ग्रहणकरे, और (श्वानम्) उस विघ्न कारी को (गथसम्) जो नास्तिकता के भाव संसत्कर्मों से रिहत है, उस को (न) जैसे (भूगवः) पिषक्कि द्विवाळे (मस्तम्) हिंसारूपी यज्ञका हनन करते हैं इस मकार (अपहत) आपलोग इन विद्यकारियों का हनन करें।

भावार्थ-इस मंत्र में हिंसा के दृष्टान्त से नास्तिकों की सङ्गति काल्याग वर्णन किया है।

आजामिरत्ने अव्यत भुजे न पुत्र श्रोण्योः । सर्रजारो न योषणां वरो न योनिमासदम् ॥ १४ ॥ आ । जामिः । अत्के । अव्यत् । भुजे । न । पुत्रः । ओण्योः । सर्रत् । जारः । न । योषणां । वरः । न । योनिं । आऽसदं ॥

पद्यर्थः — (न) यथा (पुत्रः) सुतः (ओण्योः)
मातापित्रोः (सुजे) बाहू (अन्यत) रक्षति एत्रम् (जामिरत्के)
स्वोपामकरक्षकस्य परमात्मन आधारे विराजध्वम् यूयम् (न)
यथा च (जारः) कफादि दोषाणां हन्ताऽग्निः (योषणाम्) स्त्रियम्
(सरत्) प्राप्नोति (न) यथा च (वगः) वरः (योपिम्)
वेदिं लभते एवंहि सर्वगुणाधारं परमात्मात्मानं (आसदम्)
प्राप्नुवन्तु भवन्तः।

पदार्थ--(न) जैसे (पुत्रः) पुत्र (ओण्योः) माता विता की (सुने) सुजाओं की (अन्यत) रक्षा करता है इसी प्रकार (जापिरस्कं) अपने उपासकों की रक्षा करने वाले परमात्मा के आधार पर आप छोग विराजमान हों। और (न) जैसे कि (जारः) "जारपतीति

जारोऽिनः'' कफादि दोषों का इनन करने वाळा अिन (योषणाम्) स्त्रियों को (सरत्) प्राप्त होता है और (न) जैसे कि, (वरः) वर (योनिम्) वेदी को (आसदम्) प्राप्त होता है, इसी प्रकार सर्वगुणा धार परमात्मा को आप छोग प्राप्त हों।

भावार्थ- यहां कई एक दृष्टान्तों से परमात्मा की प्राप्ते का वर्णन किया है। कई एक लोग यहां ''जारो न योपणां' के अर्थ स्त्रैण पुरुप अर्थात् स्त्री लम्पट पुरुष के करते हैं यह अर्थ वेद के आश्रय से सर्वथा विरुद्ध है क्योंकि वेद सदाचार का रस्ता वतलाता है दुगचार का नहीं।

स वीरो देश्वसार्धनो वि यस्तृस्तम्भ रोदसी । हरिःपवित्रेअञ्यत वेघा न योनिमासदेम् ॥ १५ ॥

सः । वीरः । दक्षुऽसार्धनः । वि । यः । तस्तंभ । रोदंसीऽ इति । हरिः । पवित्रे । अञ्यत । वेधाः । न । योनिं । आऽसदं ॥

पदार्थः—(सः) सपरमात्मा (वीरः) सर्वगुण सम्पन्नः (दक्षसाधनः) चातुर्यादिवलानां प्रदाता च (यः) यदच (रोदसी) द्यावापृथिव्यो (तस्तम्भ) आधरति सः (हिरः) दुर्गुणानां हन्ताः परमात्मा (पिवत्रे) पूतेऽन्तःकरणे तिष्ठन् (अव्यत) रक्षति (न) यथा (वेधाः) यजमानः (योनिं) स्वयज्ञमण्डपं (आसदम्) आश्रयति एवं परमात्मा पूतान्तःकरणे।

पदार्थ--(सः) प्रोंक परमात्मा (बीरः) सर्वगुणसप्पन्न

है (दक्षसाधनः) सब चातुरर्यादि बळों का देने वाळा है, (रोदसी) चुळोक और पृथिवी छोक को (यः) जो (तस्तम्भ महारादिये खड़ा हैं, बह (हिरेः) सब दुर्गुगों को हनन करने वाळा परमात्मा (पित्रें प्रे) पवित्र अन्तःकरण में विराजनान होकर (अन्यत) रक्षा करता है (न) जैसोकि, (वेधाः) यजमान (योनिम्) अपने यज्ञमण्डपें (आसदम्) स्थिर होता है इसी मकार परमात्मा पवित्र अन्तःकरणों में ज्ञानगति से पविष्टहोकर उन को मकाश करता है।

भवार्थ-जो छोग अपने अन्तःकरणों को पवित्र बनाते हैं अर्थात् मन बुद्धि आदिकों को शुद्ध करते हैं उनके अन्तः करणों में परमात्मा का अविभीव होता हैं।

> अन्यो वारेभिः पवते सोमो गन्ये अधि त्वन्ति । कनिकदुद्वृषा हरिरिन्द्रंस्याभ्येति निष्कृतम् ॥१६॥३॥

अब्यंः । वारेभिः । पुवते । सोमंः । गब्यें । अधि । त्वाचि । कानिकंदत् । वृषां। हरिः । इंद्रस्य । आभि । एति । निःऽकृतं ॥

पदा्र्यः — (हिरः ) परमात्मा (इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः (निष्कृतम् ) संस्कृतान्तःकरणम् (अभ्येति ) आप्नोति (वृषा ) सर्वकामप्रदः सः (गन्ये, अधित्वाचे ) इन्द्रियाधि ष्ठातारिमनित स्थिरो भूत्वा (कनिक्दत्त ) गर्जन् (पवते ) रक्षति (अन्यः) रक्षकः (सोमः) प्रमात्मा (वारोभेः ) पवित्रभावैः स्वभक्तान्रक्षति ।

पदार्थ — ( हरिः ) उक्त परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोंगी के ( निष्कृतम् ) सद्गुणसम्यन्न अन्तःकरण, को ( अभ्येति ) प्राप्त

होता है, (बृषा) वह सवकामनाओं की वर्षा करने वाला (गन्ये) अधित्वचि, इन्द्रियों के अधिष्ठाता मनमें स्थिर होकर (किनकदत् ) गर्जता हुआ (पवते) रक्षा करता है, (सोषः) वह सर्वेतियादक परमात्मा (अन्यः) जो सर्वरक्षक है वह (वारोभिः) पवित्र सद्मावों से सन्मार्गाजु-यायियों की रक्षा करता है।।

भावार्थ — यहां कई एक छोग (गन्ये अधित्वचि) के अर्थ गोचर्भ के करते हैं ऐसा करना वेद के आश्रय से सर्वथा विरुद्ध है न केवळ वेदाशय से विरुद्ध है किन्तु मिसिद्ध सेभी विरुद्ध है क्यों कि अधित्वचि के अर्थ गोचर्म पर गर्जना किये गये है और गोचर्म पर गर्जना अनुभव से सर्वथा विरुद्ध है इस अधित्वचि के अर्थ मनरूप अपिष्ठाता के ही ठीक हैं किसी अन्य वस्तु के नहीं।

इत्यकशततमं मूक्तं तृतीयो वर्गश्च समाप्तः । यह १०१ का सूक्तं और तीसरा वर्ग समाप्त हुआ।

अथ अष्टर्चस्य इ्युत्तरशततमस्यसूक्तस्य—

१—८ त्रित ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१-१ ८ निचृद्धिणक् । ५-७ उद्याक् ॥ ऋषभः स्वरः ॥ अथ परमात्मनोगुणगुणिभावेन उपासनम्पदिश्यते ।

अब परमात्वाके गुणों द्वारा उसकी उपासना कथन करते हैं।

काणा शिशुंर्महीनी हिन्वन्तृतस्य दीधितिम् । विश्वा परि प्रिया सुवदधं द्विता ॥ १ ॥

कृष्णा । शिशुः । मृहीनां । हिन्वन् । ऋतस्यं । दीधितिं ।

विश्वा । परि । प्रिया । सुवृत् । अर्घ । द्विता ।

( अथ प्रकृतेर्जीवस्य च हैतं वर्ण्यतं ) अब प्रकृति भीर जीवरूपसे हैत का वर्णन करते हैं।

पदार्थः—(शिशुः) प्रशस्यः सपरमातः ( महिनाम् )
महतः पृथिव्यादिलोकान् ( काणा ) रचयन् ( करतस्य )
सत्यतायाः (दीधितिम् ) प्रकाशम् ( हिन्वन् ) प्रेरयति, अथच ( विश्वा, परि ) सर्वजनेषु (प्रिया ) प्रियत्वं ( सुवत् ) प्रकटयति ( अध ) अथ ( दिता ) दैतभावन जीवेन प्रकृत्याच लोकं रक्षात् ।

पद्र्यः—(शिष्ठः) अतियशंसनीय परमात्मा (महीनाम्) वडं से वड़ं पृथिन्यादिलोकों को (काणा) रचता हुआ (ऋतस्य) सन्धाई के (दीधितिम्) भकाश को (हिन्चन्) मेरिन करता है और वह (विश्वा, पिर) सबलागों के उत्पर (प्रिया) प्रियभाव (श्वरत्) भकट करता है (अघ) और (द्विता) हैतभाव से मकृति और जीव द्वारा इस संसार की रक्षा करता है।

भावार्थ-इस मंत्र में द्वैतवाद का वणन स्पष्टशीति से किया गथा है।

> उपं त्रितस्यं पाष्योऽरभंक्त यद्गुहां पदम् । यज्ञस्यं सप्त धामंभिरधं प्रियम् ॥ २ ॥

उपं । त्रितस्यं । पाष्योः । अभक्तः । यत् । गुहौ । पदं । यज्ञस्य । सप्त । धार्मऽभिः । अर्ध । त्रियं ॥ पदार्थः—(पाष्योः) प्रकृतिपुरुषरूपदृढ धिकरणमाश्रित्स (त्रितस्य) गुणत्रयस्य (पदम) स्थानम् (उपाभक्त) समसेवत (यत्) यत् पदम् (गुहा) प्रकृतिरूपगुहायां (यज्ञस्य) परमात्मसम्बन्धेन (सप्तध मिनः) महत्तत्त्वादि भिः सप्तिभिरिप प्रकृतिभिः (अध, प्रियम्)अतिप्रियतां धारयति।

पदार्थ — (पाष्योः) प्रकृति और पुरुषस्त्री जो हट अधिकरण हैं उन के आधारपर (जितस्य) तीनें।गुणें।के (पदं) पदको (उपाभक्त) सवनिक्रेया (यत्) जोपद (गुडा) प्रकृतिरूगेगुडा में (यज्ञस्य पर्मात्मा के सम्बन्धमें (सप्तप्रामिशः) महत्तव्यादि सातो प्रकृतिओं द्वारा (अध्य, पियं) अत्यन्त पियता को धारण करता है।

भावार्थ--इस मंत्र में महत्तत्त्वादि कार्य्यकारणों द्वारा सृष्टिका निरूपण किया गया है।

त्री।णे त्रितस्य धारंया पृष्ठेष्वेरंया र्यिम् । मिमीते अस्य योजना वि सुऋतुः॥ ३॥

त्रीणि । त्रितस्यं । धारया । पृष्ठेषु । आ । ईरयु । र्यायं । मिमीते । अस्य । योजना । वि । सुऽक्रतुंः ॥

पदार्थः—( त्रितस्य, धारया ) गुणत्रयस्य धारणाशकत्या (ृष्ठेषु ) ब्रह्माण्डे (त्रीणि ) त्रीणि भृतानि (ईरय) प्रेरयन् परमात्मा (रियम् ) ऐश्वर्यम् (मिमीते ) उत्पादयति (सुक्रतुः) सुप्रज्ञः सच (अस्य, योजना ) अस्य ब्रह्माण्डस्य योजनां करोति। पदार्थ — पितस्य पारया ) तीनों सुणोंकी घारणारूप शक्तिमें (पृष्ठेषु ) इसल्रक्षाण्डमें (त्रीणि ) तीन प्रकारके भूतों को (ईरय ) पेरणा करता हुआ परमात्मा (रिपि ) ऐश्वर्यको ( मिगीते ) उत्पन्न करता है (सुकतुः ) शोभनमज्ञावाच्या परमात्मा (अस्य, योजना ) इस ल्रह्माण्टकी योजना करता है।

भावार्थ--प्रकृतिके सत्व, रज, तम, तीनों गुणों द्वारा परपात्मा इस ब्रह्माण्ड की रचना करता है।

> जुज्ञानं सप्त मातरी वेधामशासत श्रिये। अयं ध्रुवो रंयीणां चिकेत यत्॥ ॥॥

जुज्ञानं । सप्त । मातर्रः । वेधां । अशासत । श्रिये । अयं । भ्रुवः । रुयीणां । चिकेत् । यत् ॥

पदार्थः — (सप्तमातरः ) महत्तत्त्वादिप्रकृतयः सप्तसं-ख्याकाः (जज्ञानम्) आविर्भूतम् (वेधाम्) परमात्मानम् (श्रियं) ऐश्वर्याय (अञ्चासत्) आश्रयन्ते (अयम्) अयं परमात्मा (ध्रुपः) अचलः (यत्) यश्च (रयीणाम्) सर्व लोकेश्वर्याणां (चिकेत्) ज्ञातास्ति।

पद्धिः—(सप्त.मातरः) महत्तस्वादि सातों मकृतियें (जज्ञानं) आवर्माव को प्राप्त (वेधां) जो परमात्मा है (अर्थे) ऐष्टर्य केलिये उपको (अज्ञामत) आश्रयण करती हैं (अर्थे) उक्तप्रमात्मा (ध्रुवः) अवज्ञ रूपसे विराजमान है, और (यत्) जो (स्पीणां) सब कोकले।कान्तरों के ऐष्वर्षे का (विकेत) ज्ञाता है।

भावार्थ--इस में बहत्तत्त्वादि साता प्रकृतियाँ का वर्णन है।

अस्य वृते स्जोषसो विश्वे देवासी अहुईः । स्पार्हा भवन्ति रन्तयो जुपन्त यत् ॥ ५ ॥ ४ ॥

अस्य । बृते । सुऽजोपेसः । विश्वे । देवासः । अद्रुहः । स्पार्हाः । भवंति । रंतयः । ज्जुपंते । यत् ॥

पदार्थः -- ( अस्य ) अस्य परमात्मनः ( व्रत ) निय मे ( सजोषसः ) संगताः सन्तः ( विश्वे, देवासः ) सम्पूर्णविद्यांसः ( अट्टुदः ) द्रोहराहिताः सन्तः परमात्मानमुपासीरन् ( यत् ) यदि ( रन्तयः ) रमणशीलास्ते ( जुपन्त ) प्रेम्णा परमात्मानं भजन्ते तदा ( स्पार्हाः ) लोकस्याति।हितकारकाः ( भवन्ति ) भवन्ति ।

पद्मर्थ——( अस्य ) इस परमात्मा के ( व्रते ) नियम में ( सजोः पसः ) संगतहुए ( विश्वे, देवासः ) सम्पूर्णावेद्वःन् ( अदुहः ) द्रोह रहित होकर उक्त परमात्मा की उपासना करें ( यत् ) यदि ( रंतयः ) रमणशीळ उक्तविद्वान् ( जुपंत ) उक्त परमात्माकी मीति से भक्ति करते हैं ( स्पार्हाः ) तो संसारके अत्यन्त भिय करने वाळे ( भवन्ति ) होते हैं ।

भावार्थ--जो कोग रागद्वेप रहित होकर परमात्मा की भक्ति करते हैं वे अपने सामर्थ्यसे संसार का बहुत उपकार कर सकते हैं।

> यमी गर्भमृतावृधी दृशे चारुमजीजनन् । कविं मंहिष्ठमध्वरे पुरुस्पृहंम् ॥ ६॥

यं । ईमिति । गर्भं । ऋतुऽवृधः । दृशे । चारुं । अजीजनन् । कविं । मंहिष्ठं । अध्वरे । पुरुऽस्पृहं ॥

पद्रार्थः--(ऋतवृधः) यज्ञकमसु दुशला विद्यांसः (यम, ईम्) यस्य परमात्मनः (गर्भम्) ज्ञानरूपर्गभम् द्रधति (दृशे) लोकप्रकाशाय तेन (चारुम्) सुन्दरसन्तानम् (अजीजनन्) उत्पादयन्ति, स परमात्मा (कविम्) सर्वज्ञः (महिष्ठम्) पूजनीय तमः (पुरुरंगृहम्) सर्वोपास्यः (अध्वरे) ज्ञानयज्ञे चोपास्यः।

पदार्थ — (ऋतवृधः ) यज्ञकम्भेमं कुशळिबिद्धान् (यमी ) जिम उक्त परमात्माके (गर्भ) ज्ञानक्ष्यगर्भको धारण करते हैं ( देखे ) संसारके प्रकाशके लिये उससे ( चारुं ) सुन्दर संतान को (अजीजनन् ) उत्पन्नकरते हैं, वह परमात्मा (किंवें ) सर्वज्ञ (मंहिष्टं ) अत्यन्त पूजनीय, और (पुरुस्पृदं ) सर्वजा उपास्यदेव हैं ( अध्वरे ) ज्ञानयज्ञों में उक्त परमात्मा उपास्मित्ना उपास्मित्ना उपास्मित्ना उपास्मिता उप

भावार्थ-- जो इस चराचर ब्रह्माण्ड का उत्पादक परमात्मा है उस की उपादना ज्ञानयज्ञ, योगयज्ञ, तपोयज्ञ, इत्यादि अनन्त प्रकार के यज्ञों द्वारा की जाती है।

> सुमीचीने अभीत्मनां युद्दी ऋतस्यं मातरां । तन्वाना यज्ञमांनुषग्यदंञ्जते ॥ ७॥

समीचीने इति संर्र्ड्चीने । अभि । त्मनां । यही इति । ऋतस्यं । मातरां । तन्वानाः । यज्ञं । आनुषक् । यत् । अंजते । पदार्थः—सपरमात्मा (ऋतस्य) अस्यसंसारस्य (मान्तरा) निर्मातारौ चुलोकपृथिवीलोकौ रचयति । तौच लोकौ (समीचीने) सुन्दरौ (यह्वी) दीर्घौच (तन्वानाः) अस्य प्रकृतिरूपतन्तुजालस्य विस्तारियतारौ (त्मना)तस्य परमात्मनः स्वसामध्येनोत्पन्नौ चरतः। (यत्)यदा योगिजनाः (यज्ञम्) इमं ज्ञानयज्ञं (आनुषक्) आनुषङ्गिकरूपेण सेवन्ते तदा (अभ्यज्ञते) उक्तपरमात्मनः साक्षात्कारं प्राप्नुवन्ति।

पद्धि—वह परमात्मा (ऋतस्य) इस संसारके (मातरा) निर्माणकरनेवाले झुलोक और पृथिवी लोकको रचत है वह झुलोक और पृथिवी लोक (ममीचीने) सुन्दर हैं (यही) वह हैं (तन्वानाः) इस मक्टानिक्षी तन्तुनाल के विस्तृतकरने वाले हैं और (त्मना) उस परमात्मा के आत्यभूत मामध्ये से उत्पन्न हुए हैं (यत्) जब योगीलोग (यह्नं) इस ज्ञानयह हो (आनुषक्) आनुषक्रिक कामे सवन करते हैं अर्थात् साधन क्षमे आश्रयण करने हं तो (अभ्यंजते) उक्त परमात्मा के साक्षात्कार को प्राप्त होते हैं।

भावाधि — जो छोग इस कार्य्य संमार और इस के कारणभूत ब्रक्ष के साथ यथायोग्य व्यवहार करते हैं वे शक्ति सम्पन्न हो कर इस संसार की यात्रा करते हैं।

कत्वां शुकेभिरक्षभिर्ऋणोरपं वृजं दिवः । हिन्वन्नृतस्य दीर्घितिं प्राप्वरे ॥ ८ ॥ ५ ॥

कत्वां । शुकेभिः । अक्षऽभिः । ऋणोः । अपं । ब्रुजं । द्विः । हिन्वन् । ऋतस्यं । दीधितिं । प्र । अध्वरे ॥ पदार्थः—हे परमात्मत् ! भवात् ( व्रजम् ) ज्ञानरूप प्रकाशेन व्रजनाद्धजोऽत्धकारं तत् ( कत्वा ) कर्मणा (शुकेभिः, अक्षाभिः ) बलविद्धज्ञीनेन्द्रियेश्च ( दिवः ) द्युलोकात् ( अप-णीः ) अपसारयतु ( प्राध्वरे ) अस्मिन् ज्ञानयज्ञं च ( ऋतस्य, दीधितिम् ) सत्यताप्रकाशम् ( हिन्वन् ) प्रेरयन् मद्ज्ञानम-पनयतु ।

पदार्थ — हे परमात्मन्! आप (ब्रतं) ब्रनतीति ब्रनः-अन्ध कार, जो ज्ञानकापकाशमे दूरभागजाय उसकी (कत्वा) कर्न्यों के द्वारा (ज्ञुकंभिः, अक्षभिः) वल्यन् ज्ञानेन्द्रियों के ब्राग (दिवः) युलोकमे (अपर्णोः) दूरकरें और (प्राध्वरे) इम ज्ञानयज्ञ में (ऋतस्य दीधिति) सच्चाई के प्रकाशको (हिन्यन् / भेरणा करतेहुए आप इमारे अज्ञान को दूरकरें।

भावार्थ — इस मंत्र में अज्ञान की निवृत्ति के साधनों का वर्णन है अर्थात् जो पुरुष ज्ञानादि द्वारा जग तप आदि संयम सम्पन्न हो कर तेजस्वी बनते हैं वे अज्ञान को निवृत करके प्रकाशस्वरूप ब्रह्म में विराजनान होते हैं

शत द्रज्ञतरभवतम्मकं पञ्चमे वर्गभव मगप्तः। यह १०२ कासक और पाचवाँ वर्ग समाप्त हुआ। प्र पुनानायं वेधसे सोमाय वच उद्यंतम्। स्रतिं न भेरा मातिभिर्जुजोषते॥ १॥

प्र। पुनानार्यः। वेधसे । सोमांयः । वर्चः । उत्ऽयतं । ऋति । न । भरः । मृतिऽभिः । जुजोषते ॥ पदार्थः—( सोमाय ) सर्वेत्पादकाय ( वेषसे ) जगतः कर्त्रे ( पुनानाय ) सर्वस्य पावकाय ( जुजोषते ) शुभकर्माण योजकाय परमात्मने ( मातिभिः ) भक्त्या ममस्तुतिभिः ( वचः ) वाक् ( उद्यतम् ) उद्यता भवतु । ( भृतिं, न ) भृत्यमिव मां सपरमात्मा ( भर ) भरतु ।

पद्धि—(सोमाय) सर्वोत्पादक (वेधसे) जो सवका विधात। परमात्मा है, (जुनानाय) सवको पवित्र करने वाळा है, (जुनोषते) जो छुपकर्मों में युक्त करने वाळा है जस केळियं (मितिभिः) हभारी भिक्तिरुपी (बचः) वाणी स्तुतियों के द्वारा ( छ्यतम्) उद्यत हों, और उक्त परमात्मा ( भृतिम्) भृत्य के ( न ) समान हमें ( भर ) ऐश्वर्य्य से परिपूर्ण करे, ॥

भावार्थ — जो छोग परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उन्हें अवक्ष्यमेन ऐक्तर्यों से भरप्र करता है, नार्यों कही कि जिसमकार स्वामी भृत्य को भृति देकर मसन्न होता है इसी मकार परमात्मा अपने उपासकों का भरण पोपण करके उन्हें उन्नतिशीळ बनाता हैं।

पुरि वाराण्यव्यया गोभिरञ्जानो अर्षति । त्री सघस्थां पुनानः क्षेणुते हरिः ॥ २ ॥

परि । वारांणि । अन्ययां । गोभिः । अंजानः । अर्षति । त्री । सधऽस्थां । पुनानः । ऋणुते । हरिः ॥

पदार्थः—( गोभिः, अञ्जानः ) अन्तःकरणवृत्तिभिः साक्षात्कृतः परमात्मा ( अञ्यया ) स्वरक्षायुक्तशक्त्वा ( वा-राणि ) वरणाहीनि अन्तःकरणानि ( पर्यर्षेति ) प्राप्नोति ।( त्री, सधस्था ) कारणसुद्धनस्थूलात्मकत्रिविधश्वरीराणि ( पुनानः ) पवित्रयन् ( हरिः ) अन्तःकरणस्य मलिवक्षेपादिदोषनाशकः ( ऋणुते ) उपासकमपि पात्रयति ।

पद्धि — (गोभिर झाना), अन्तः करण की हित्यों द्वारा साक्षात्कारकोशम हुआ परमात्मा (अव्यया ) अपनी रक्षायुक्त शाकिस (वाराणि ) वरणयोग्य अर्थात् पात्रता को प्राप्त अन्तः करणों को (पिर, अर्पाते ) प्राप्त होता है, (त्री, सधस्था ) कारण, सूक्ष्म और स्धूळ तीनों शिगोंको (युनानः ) पवित्र करता हुआ (हिरः) वह अन्तः करण के मछविक्षेपादिदं । पों को हरणकरने वाला परमात्मा (कुणुते ) उपासक को पावेत्र करता है।

भावार्थ-- जो लोग अन्तः करण के मलविक्षेपादि दोषों को दूर करते हैं वे लोग परमात्मज्ञान के अधिकारी वन कर परमात्मज्ञान का लाभ करते हैं।

परि कोशं मधुरचुतंमुब्यये वारे अर्पति । अभि वाणीर्ऋषीणां सप्त नूपतं ॥ ३ ॥ परि । कोशं । मुधुःऽचुतंम् । अब्ययं । वारे । अर्पति । अभि । वाणीः । ऋषीणां । सप्त । नूपत् ॥

पदार्थः—( मधुरचुतम् ) प्रेमरूपमाधुर्यस्रोतः (कोशम्) अन्तः करणम् (अव्यये, वारे ) रक्षायुक्तं वरणीयं न तत्र परमात्मा (पर्यविति ) विराजते (वाणीः, आमि ) मक्तिमामि लक्ष्य (ऋषीणाम, सप्त ) ज्ञानेन्द्रियाणां सप्ति च्छिद्रान् (नृषत ) अलंकरोति ।

पद्धि — (मधुश्चुतम् ) जोनेमरूपी माधुर्य्य का स्रोत (कोश्चम् ) अन्तः करण है (अव्यये) रक्षायुक्त (बारे ) वरणीय जो ।स्थर है, उसमें (परि, अर्थति, )परमात्मा मास होता हैं, और (वाणीः, अभि ) भक्ति को छक्ष्य रखकर (ऋषीणाम्, सप्त ) जो ज्ञानोन्द्रियों के सप्त छिद्र हैं उन को (नृषत ) विभूषित करता है।।

भावार्थ---परमात्वा खपासक की ज्ञानेन्द्रियों को निर्मेळकरके खनमें शुद्ध ज्ञान मकाश्चित करता है।

परि णेता मृतीनां विश्वदेवो अदाभ्यः।

सोर्मः पुनानश्चम्वोर्विश्चद्धरिः ॥ ४ ॥

परि'। नेता। मृतीनां। विश्वऽदेवः। अद्राभ्यः। सोमः। पुनानः। चम्बोः। विशत्। हरिः।

पदार्थः—(विश्वदेवः) अखिलविश्वप्रकाशकः (अदाभ्यः) अनाभिभाव्यः परमात्मा (मतीनां, नेता) सर्वेषां बुद्धेनेंतास्ति (सोमः) सर्वोत्पादकः (हरिः) परमात्मा (चम्वोः) जीवप्रकृत्योः (परिविशत्) प्रविशति ।

पदार्थ—(विश्वदेवः) जो सम्पूर्ण विश्वका प्रकाशक परमात्मा है, (अदाभ्यः) किसी से तिरस्कृत नहीं हो सकता किन्तु सर्वोपारे होकर विशाजमान है, (हरिः) परमात्मा (चम्बोः) जीव और प्रकृतिरूपी दोनों प्रकृतियों में (परिविश्वत्) प्रवेशकरता है।।

भावार्थ — परमात्मा छन बुद्धियों का नदान करने वाळा है। पीर देवीरत्तुं स्वधा इन्द्रेण याहि सुरर्थम । पुनाना वाघद्धाघाद्भरमर्त्यः॥ ५॥ परिं। देवीः। अनुं। स्वधाः। इन्द्रेण। याहि। सऽरथं। पुनानाः। वाघत्। वाघत्ऽभिः। अमेर्त्यः॥

पद्र्शिः—(इन्द्रेण) कमियोगिणा (सरथम्) समान-भावं प्राध्य (पुनानाः) सर्वेषां पावकः परमात्मा (स्वधाः) स्वधया सृष्टिं कुर्वन् (देवीः, अनु) दैन्याः सभ्पत्तरनुकुलं (पिरयाहि) याति (वाधाद्भः) वैदिकेश्च सह (अमर्त्यः) अन्वयः परमात्मा (वाधत्) राज्दायमानः स्वप्नकादयपकाद्यक भावरूपयोगेन वैदिकानपवित्रयति।

पद्र्शि—ं इन्द्रेण) कर्मयोगी के साथ (सम्थम्) समान भाव की पाप्त होकर (जुनानाः) सबको पवित्र करने वाला परमात्मा (स्वधाः) स्वधा से सृष्टि करता हुआ (देवीरन्तु) देवी सम्पति के अनुकुल (परि-याहि) गमन करता है। और (वाधद्भिः) वैदिक छूंगों के साथ (वाधत्) सम्रज्द (अमर्त्यः) अमरणधर्मा परमात्मा अपने मकाइय-मकाश्रकभावरूपी योग से वैदिक लोगों को पवित्र करता है।॥

मावार्थ-इस मंत्र में देवी सम्पत्ति के गुणी का वर्णन किया है। परि सप्तिर्न वाज्युर्देवी देवेभ्यः छुतः। ज्यानशिः पर्वमानी वि धाविति ॥ ६॥ ६॥

परि । सिप्तः । न । वाजऽयुः । देवः । देवेभ्यः । सुतः । विऽआनारीः । पर्वमानः । वि । धावति ॥

पदार्थः—( देवः ) दिव्यस्वरूपः परमात् । ( देवेभ्यः, सुतः ) विद्वज्ञः संस्कृते।यः ( वाजयुः ) ऐश्वर्यसम्पन्नश्च ( ब्यानाद्याः ) सर्वव्यापकः ( पत्रमानः ) पात्रयिता सपरमात्मा ( साप्तः, न ) विद्युदित्र ( परिधात्रति ) सर्वत्र विराजते ।

पदार्थ — (देवः) उक्त दिव्यस्वरूप परमात्मा (देवेभ्यः, स्रतः) को विद्यानों के लिये संस्कृत हैं, और (वाजयुः) ऐक्वर्यसम्पक्ष (व्यानिशः) सर्वव्यापक (प्रमानः) सबको सवित्र करने वाळा वह परमात्मा (साप्तः) विशुत् के (न) समान (परिधावित ) सर्वत्र विराजमान ही रहा है।

भावार्थ--इस में परमात्मा की व्यापकता को विद्युत के दृष्टान्त से स्पृष्ट किया है।

> इतिज्युत्तरैकश्चततमं सक्तं पष्टोवर्गश्च समाप्तः यह १०३ का मुक्त और छटा वर्ग समाप्त हुआ।

सर्खाय आ निषीदत पुनानायं प्रगायत । शिशुंन युक्कैः पीरं भूषत श्रिये ॥ १ ॥

सर्खायः । आ । निसीदत् । पुनानार्य । म । गायत् शिशुं । न ! यज्ञैः । पीरं । भूषत । श्रिये ॥

पद्धिः—(सखायः) हे उपासकाः! यूयम् (आ, निषीदत) यज्ञेवद्यामागत्य विराजध्वम् (पुनानाय) सर्वद्योः धकाय परमात्मने (प्रगायत) साधु गानं कुरुत (श्रिये) एश्वर्यय (श्रिथे, न) शंसनीयमिव (यज्ञैः) ज्ञानयज्ञादिभिः (परि, भूषत) अलंकुरुत।

पद्धि——( सखायः ) हे उपासक छोगो ! आप (आनिपीदत ) यज्ञवेदी पर आकर स्थिर हों (पुनानाय ) जो सबको पावित्रकरने वाला है, उसके लिये [प्रगायत ]गायन करो[ श्रिये ] ऐर्व्यय के लिये [श्रिष्ठम् ] "यःशंसनीयोभवातिसाशिशुः'वशंसा के योग्य है उसतो [यर्ज्ञः) ज्ञानयज्ञा दि द्वारा (परिभूषत ) अलंकृत करो।

भावार्थ--- उपासक लोग परमात्मा का ज्ञानयज्ञादि छाग हान करके उसके ज्ञान को सर्वत्र प्रचार करते हैं।

समी वृत्सं न मातृभिः सृजतां गयुसार्धनम् । देवाव्यंश्मदंगुभि द्विशंवसम् ॥ २ ॥

सं । ईमिति । बृत्सं । न । मातृऽभिः । सृजते । गृयुऽसार्धनं । देवऽअव्यं । मर्दं । आभे । द्विऽर्शवसं ॥

पदार्थः—( गयसाधनम् ) ज्ञानमाधनम् ( देवाव्यम् ) देवरक्षकम् ( मदम् ) आनन्दमयं ( द्विश्वसम् ) महावालिनम् ( वतमं, न ) सर्वाभिव्यक्तशाक्तिमिव स्थितं ( ईम् ) इमं परमात्मानम् ( माल्भिः, संस्चत ) विद्यामः बुद्धिवृत्तिभिः साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ-(गयसाधनम्) ज्ञानका साधन जो परमात्मा हं (देवावयम्) देवों का रक्षक (मदम्) जो आनन्दस्वरूप हैं (दिशव मम् जो वालिष्ठ हैं (वरतं, न) जो सर्वाभिव्यक्त शक्ति के समान हैं (ईम्) इसको (मातृभिः, संस्कृत) विद्वान्त्रोग बुद्धितिद्वारा साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ — परपात्मा दैवीसम्पत्तिवाळे पुरुषों को अपनि दिव्य शक्तियों से विभूषित करता है और जो लोग अनाचारी आसुरी भाव सम्मन्न हैं उन को परपात्मा ज्ञान की ज्योतिमे देवपुरुषों के समान लाभ नहीं होता तात्म्व्य यह है कि दिव्यपुरुषों में परमात्मा की ज्योति प्रतिविभिनत होती है और तमरूप भावों से दृषित पुरुषों में नहीं।

पुनातां दक्षसार्धनं यथा शर्धाय वीज्यें। यथां मित्राय वर्रुणाय शन्तेमः ॥ ३ ॥ पुनाते। दक्षऽसार्धनं । यथां। शर्धाय। वीतयें। यथां। मित्रायं। वर्रुणाय। शंऽतीमः ॥

पदार्थः—( दक्षसाधनम् ) सम्पूर्णज्ञानानामेकमात्राधारः। परमात्मा यस्तस्योपासनां ( ज्ञाधीय ) बलाय ( वीतये ) तृष्तये ( पुनात ) कुरुत ( यथा) यन प्रकारेण ( मित्राय ) उपदेशः काय ( वरुणाय ) अध्यापकायच ( शन्तमः) ससुलदः स्यात तथोपासीध्वम् ।

पद्धि—(दश्चमाधनम्) सम्पूर्ण ज्ञानों का एक मात्र आधार जो परमातमा है, उसकी उपासना ( शर्षाय ) बलके लियं (बीतये ) तृप्ति के लियं (पुनात, ) आपलोग करें (यथा ) जिसमकार (मित्राय ) उप-देशक के लिये और (बरुणाय ) अध्यापक के लिये (श्वन्तमः) सुखों का विस्तार करने वाला वह परमात्मा हो, उस मकार आप उसके ज्ञान को स्थाप करें।

भावार्थ---जिसपकार प्रद्व उपप्रक्षों काकेन्द्र सूर्य है इसीपकार सबजानों का आधार परमात्मा है जो लोग ज्ञानी तथा विज्ञानी वन कर देश का सुधार करना चाहते हैं उन को चाहिये परधात्या से ज्ञानरूपी दी। पत का छाभ करें।

अस्मभ्यं त्वा वसुविदम्भि वाणीरन्षत । गोभिष्ट वर्णमभि वासयामसि ॥ ४ ॥

अस्मंभ्यं । त्वा । वसुऽविदै । अभि । वाणीः । अनुषत् । गोभिः । ते । वर्णं । अभि । वासयामसि ॥

पदार्थः -- (वसुविदम् ) विविधेश्वर्यपदं भवन्तं (अस्म-भ्यम् ) अस्माकम् (वाणीः ) स्तुतिवाक् अभ्यनृषत्) वर्णयतु (ते ) तव (वर्णं ) वर्णनम् (गोभिः) चित्तवृतिभिः (आभवा-सयामासि ) चित्ते वासयाम ।

पद्धि--( वस्रविदम् ) सम्पूर्णप्रकारके ऐश्वरयों की देने वास्र आपको ( अस्पभ्यम् ) हमारी ( वाणीः ) स्तुतिरूप्वाणी ( अभ्यन्त ) वर्णन करे ( ते ) तुम्हारे ( वर्णम् ) वर्णन को ( गोभिः ) चित्तवृत्तियों बारा ( अभिवासयामिस ) अपने चित्तमें वसायें ॥

भावार्थ--परमात्मा अनन्तगुणसम्पक्त है उस के गुणों के वर्णन को जो पुरुष अवण मनन और निदिध्पासन द्वारा चित्त में वसाते हैं वे पुरुष अवस्थमेव ज्ञानयोगी बनते हैं।

> स नी मदानां पत् इन्दों देवप्सरा असि । सखेवसख्ये गातुवित्तमो भव ॥ ५ ॥

सः । नः । मृदानां । पृते । इंदोऽइति । देवऽप्सराः । अपि । सर्खाऽइव । सर्ख्ये । गातुवित्ऽतीमः । भव ॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! (मदानांपते ) आनन्दानां स्वामिन् ! (सः ) प्रसिद्धो भवान् (देवप्सराः ) दिव्यरूपः (असि ) अस्ति (नः ) अस्मभ्यम् (संबव, मख्ये ) यथा सखा स्वामित्रम् (गातुवित्तमः ) भागे दर्शयति एवं भवानाभिगर्गदर्शकः (भव ) भवतु ।

पदार्थ—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन्! (मदानां, पते) आनन्द्यने परमात्मन्! (सः) पूर्वेक्तगुणसम्पन्नआप (देव प्रमाः) दिन्यरूप (असि) हो (नः) हमारे छिये (मखेब, सख्ये) जैसे मित्र अपने मित्र के छिये (गातुवित्तमः) मार्ग दिख्छाता है इसी प्रकार आप भी रास्ता दिख्छानेवाछे (भव) हो।।

भावार्थ--परमात्मा सबको सन्मार्ग दिखळाने वाला है और जिममकार मित्र अपने मित्रका हिताचिन्तन करताहै इसमकार परमात्मा सबका हिताचिन्तन करने वाला है

> सर्नेमि कृष्यर्स्मदा रक्षस् कंचिद्तिणीम् । अपादेवं द्रयुर्मेही युयोधि नः ॥ ६ ॥ ७ ॥

सनेमि । कृषि । अस्मत् । आ । रक्षसं कं । चित् । अत्त्रिणं । अपं । अदेव । द्रयुं । अंहः । युयोधि । नः ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! भवान् ( अस्मत् ) अस्माद्य-ज्ञकर्तुः ( मनेभि ) शाश्वतिकमैत्रीं ( कृषि ) उत्पाद्यतु (किञ्चिदित्रिणम्) किञ्चिदिपि हिंसकम् (रक्षतं) राक्षसम् (अपादेवम्) दिव्यसम्पत्तिगुणरहितम् (द्वयुम्) सत्या-सत्यमायायुक्तम् मर्चोऽपसारयतु (नः) अस्माकम् (अंहः) पापम (युयोधि) अपहन्तु ।

पद्धि——हे परमात्मन्! आप इस यज्ञकर्ताके (सनिमि) सना-तनकाळ के मैत्रीभवनको (कृषि,) धारण करें (किञ्च्दात्रणम्) कोई भी हिंसक क्यों न हो उसको (रक्षसम्) जो राक्षस हो (अपादे-वम्) जो दैनीसम्पत्ति के गुणों से रहित है (द्रयुम्) झूठ सच की माया से मिला हुआ है, उसको इपसें द्रकरो और (नः) इमारे (अंहः) पापों को (युयोधि) द्रकरो।

भावार्थ-- परमात्मा पापी पुरुषों का इननकरके निष्कपटता का प्रचार करता है।

तं वंः सस्तायो मदांय पुनानम्भि गायत । शिशुं न युक्तेः स्वंदयन्त गृर्तिभिः ॥ १ ॥ तं । वः । सस्तायः । मदांय । पुनानं । अभि । गायत । शिशुं । न । यक्तेः । स्वदयंत । गुर्तिऽभिः ॥

्पद्रार्थः -- ( सखायः ) हे उपासकाः ! (यज्ञैः, स्वद्यन्तः) यतोयूयं यज्ञैः परमात्मानं स्तुथ अतः ( गृर्तिनिः ) स्तुतिभिः (तं ) उक्तपरमात्मानम् (वः, पुनानम् ) युष्माकं पावियतारम् ( शिशुम् ) शंसनीयम् ( मदाय ) आनन्दाव ( अभिगायत ) सम्यग्गायत ।

पदार्थ —— (सखायः) हे उपासक छोगो! (यहैः स्वदयन्तः) जो कि आपलोग यहद्धारा परमात्मा का स्तवन करते हैं (गूर्तिभिः) स्तुतियों द्वारा (तम्) उस परमात्मा को (वः धुनानम्) जो आपसवका पवित्रकरनेवाला है ( शिशुम्) पशंसनीय है, उसको आनन्दके लिये (अभिगायत ) गायन करें ॥

भावार्थ — जो छोग परमात्मा के यश को गायन करते हैं वे अवस्यमेव परमात्मज्ञान को प्राप्त होते हैं।

सं वृत्स ईव मातृभिरिन्दुहिन्वानो अज्यते। देवावीर्मदो मृतिभिः परिष्कृतः॥ २॥

सं । वृत्सः । ईव । मातृऽभिः । इंडः । हिन्वानः । अज्यते । देवऽअवीः । मर्दः । मतिऽभिः । पीरंऽकृतः ॥

पदार्थः -- (देवार्वाः) देवानां रक्षकः (इन्दुः) प्रकाशमयः परमात्मा (हिन्वानः) उपास्यमानः (मितिभः) चित्तवृ चित्रभः (समज्यते) उपास्यते । सः (मदः, वत्सः, इव) परमानन्द इव (मितिभः) ज्ञानोन्द्रियैः (परिष्कृतः) संस्कृतः

सन् ध्यानविषयोभवति ।

पद्र्थि --- (देवावीः) देवताओं कारश्तक (इन्दुः) प्रकाशस्वरूप परमात्मा (हिन्वानः)। उपास्यमान (मितिभिः) चितवृतियों द्वारा (समज्यते) उपासन किया जाता है वह (मदः वत्स, इव) परमानन्द्र के समान (मातृभिः) ज्ञानिन्द्रियों द्वारा (परिष्कृतः) परिष्कारकोमाप्त ध्यान विषय हेततौह ।

भावार्थ--जो लोग अपनी चित्तवृतियों को निर्मल करके उस

परमात्मा का ध्यान करतेहैं परमात्मा अवस्थमेव जनके ध्यानका विषय होता है।

अयं दक्षांय साधनोऽयं शर्धांय वीतर्य । अयं देवभ्यो मर्धुमत्तमः सुतः ॥ ३ ॥ अयं । दक्षांय । साधनः। अयं । शर्धांय । वीतये । अयं । देवेभ्यः । मधुमत्ऽतमः । सुतः ॥

पदार्थः—( अयम् ) अयं परमःत्ना ( दक्षाय,साधनः ) चातुर्य्यस्यैकमात्रसाधनोऽस्ति ( अयम् ) अयंच ( दार्धाय ) बलाय (वीतये) तृक्षयेच ( मधुमत्तमः ) आनन्दमयः ( अयं ) अयंच (देवेभ्यः ) विद्यस्यः ( सुतः ) अभिन्यक्तोऽस्ति ।

पदार्थ--(अयम्) वहपरमात्मा जे। (दक्षाय, साधनः) चातुर्यं का एकमात्र साधनेह (अयम्) वह (शर्याय) बळके छिये (मधुमत्तमः) आनन्दमय है (अयम्) वह (देवभ्यः) विद्वानों के छिये (सुतः) अभिन्यक्त है।

भावार्थ — सब प्रकार की नीति का साधन एकमात्र परमात्माहै जो विद्वान् नीतिनिषुण होना चाहते हैं वे भी एकमात्र परमात्मा की अरण कें।

गोमन्न इन्दो अर्धवत्सुतः सुंदक्ष धन्व । शुचिं ते वर्णमधि गोर्षु दीधरम् ॥ ४ ॥ गोऽमत् । नः । इंदोऽइति । अर्थऽवत् । सुतः । सुऽदक्ष् ।

धन्व । शुचिं । ते । वर्णं । अधि । गोर्षु । दीष्रं ॥

पदार्थः—(इन्दो) हेप्र काशस्त्ररूप परमात्मन् ? (धुदक्ष) हेसर्वज्ञ (धुतः) भवान् सर्वत्राभिन्यक्तः (नः) अस्मभ्यम् (गे।मत्) ज्ञानयुक्तम् (अश्ववत्) क्रियायुक्तं च ऐश्वर्यं (धन्व) उत्पादयतु येन (ते) तव (शुनि, वर्णम्) शुद्धस्वरूपम् (अधिगोषु) मनोबुद्धयः दिषु (दीधरम्) धारयाम् ।

पद्धि—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् । (सुदक्ष ) सर्वज्ञ (सुतः ) आप सर्वत्र अभिन्यक्त हैं (नः) इमको (गोमत्) ज्ञानयुक्त (अश्वत् ) क्रिययुक्त ऐक्वर्य को (धन्त्र)प्राप्त करायें ताकि (ते ) तुम्हारे (स्विवर्णम्) शुद्धस्त्ररूप को (आधिगाषु ) धन बुद्धि आदिकों में (दीधरम्) धारणकरें।

भावार्थ — नोलाग परवात्मा के शुद्धस्त्ररूप का ध्यान करते हैं परमात्मा उन के ज्ञानको अपनीज्योति से अवस्यमेव देदीप्यमानकस्ताहै।

स नों हरीणां पत् इन्दो देवप्सरंस्तमः। सखेव सख्ये नर्यो रुचे भंव ॥ ५ ॥ सः। नः। हर्रीणां। पते । इंदोऽइतिं। देवप्संरःऽतमः। सखां। इव । सख्ये । नर्यः। रुचे । भव ॥

पद्धिः—( हरीणां, पते ) हे अखिलप्रकाशाधार !
भवान् (देवप्सरस्तमः ) दिव्यतमतेजोयुक्ताऽस्ति ( सः ) सभवान् ( नः, नर्थः ) अस्माकं याजकानां ( रुचे, भव ) दीसये
भवतु ( सख्ये , सखा, इव ) यथा सखा स्वमित्रस्य तेजोवर्धको
भवति ।

820

पदार्थ — ( इरीणा, पते ) हे अखिलामकाश्वास ! ( इन्दो ) परमात्मन् ! आप (देवप्मरस्तम: ) दिव्य से दिव्य तेजवाले हैं (सः ) वह आप ( नें:, नर्यः ) इमसब यहकर्ताओं की (रुचे, भव ) दीति के लिये हों (सरुये, सखा, इन्हा) जिस प्रकार पित्र पित्रके लिये तेनोबर्दक होता है।

भावार्थ--जिस मकार सूर्य्य अन्य पदार्थों के तेज को देदी प्यमान करता है इसी मकार परमात्मा भी ज्ञान विज्ञानादि तेजों में कोगों को देदी प्यमान करता है।

सनेमि त्वमस्मदाँ अदेवं कं चिद्विशणम् । साव्हां ईन्दो परि वाधो अप द्युम् ॥ ६ ॥

सर्नेमि । त्वं । अस्मत् । आ । अदेवं । कः चित् । अतिर्णं। सङ्घान् । इंदोऽइति । परि '। वाधः । अपद्वयुं ॥ ८॥

पदार्थ--( इन्दो ) हे भगवन् ! ( त्वम् )भवान् (सनेभि) मयीद्दर्शी कृषां करेतु यया ( अदेवम् ) दिन्यसभ्वद्गाहितं ( अत्रिणम् ) हिंसकम् ( आ ) अथच ( द्वयुम् ) सत्यानृत रूपमायया युक्तं ( कश्चित, साह्वान् ) कतिपयान् रात्रून् (बाधः ) वाधकान् ( अरमेत् ) अरमत्तः (परिजहि ) अपसारयतु ॥

पद्धि—(इन्दो) हेम काशस्वरूप परमात्मन् !(त्वस्)आप (सनेमि) हम पर ऐसी कुपा करें जिससे (अदेवस्) जो अदेवी सम्पत्ति का पुरुष है (अत्रिणस्) जो हिंसकहैं (आ) और जो (इयुष्) सत्यानृतरुपी साव्या युक्त है, ऐसे (कश्चित् साहान,) सवशत्रु जो कई एक हैं (वाधः) हम की पीहादेने वाले हैं जनकों (अस्मत्) हमसे (पंरिज्ञहि) द्रकरें !।

भावार्थी — परमात्मा मायावी पुरुषों से अपने भक्तों की रक्षा अब इयमेव करताहै अर्थात् परमात्मा के सामनें मायाची पुरुषों की माया और दक्षियों का दम्भ कदीय नहीं चलता।

इन्द्रमच्छं सुता हुमे वृषणां यंतु हर्रयः।

श्रुष्टी जातास् इन्दंवः स्वर्विदंः ॥ १ ॥

इंद्रं । अच्छं । सुताः । इमे । वृषंणां । यंतु । हर्रयः। श्रुष्टी । जातासः । इंदेवः । स्वःऽविदंः ॥

पदार्थः — (स्वर्विदः ) ज्ञानादिगुणाः (इन्दवः ) ये प्रकाशस्त्ररूपाः (जातासः ) सर्वत्र विद्यमानाः (सुताः ) उपासन्या साक्षात्त्वं प्राप्ताः (इरयः ) दुःखस्य हतीरः (इमे ) इमे परमारमगुणाः (वृषणम् ) कर्मद्वारा उद्योगवर्षुकं (इन्द्रम् ) कर्मयोग्यानम् (श्रुष्टा ) सत्वरं (अच्छ,यन्तु) साधु स्रभन्ताम् ।

पद्श्य--(स्विदिः) ज्ञानादिगुण (इन्द्रवः) जो प्रकाशस्वक्य हैं (जातासः) जो सर्वत्र विद्यमान हैं और नो (सुनाः) संस्कृत अर्थात् उपासना द्वारा जो साक्षात्कार को प्राप्त हैं (हरयः) जो सब दुःखों के हरण करने बाले हैं (इपे) ये परमात्मा के सब गुण ( वृषणम्) कर्मद्वारा उद्योगकी वृष्टि करने वाले (इन्द्रम्) कर्मयोगी को (श्रुष्टी) भी प्र ( अच्छ, यन्द्र) प्राप्त हों॥

भावार्थ-- जो पुरुष उद्योगी हैं अर्थात् कर्षयोगी हैं उन की पर परमात्मा के गुणों की उपछान्य अवस्यमेव होती हैं

अयं भराय सानुसिरिन्द्रांय पवते सुतः । सोमो जैत्रंस्य चेतति यथां विदे ॥ २ ॥ अयं । भराय । सानसिः । इंद्रोयं । पवते । सुतः । सोमः । जैत्रस्य । चेतति । यथां । विदे ॥

पदार्थः — ( अयं ) अयं परमात्मा ( सानिसः ) सर्वेरुपा स्यः (सोमः )सर्वोत्पादकः (सुतः ) सर्वेत्र विद्यमानः (यथाविदे ) यथार्थज्ञानिने ( भराय ) स्वकर्तव्यपूर्णाय ( जैत्रस्य ) जयशी लाय ( इन्द्राय ) कमयोगिने ( चतित ) बेाधमुत्पादयित, स्वज्ञा नेन च ( पवते ) पुनाति ।

पदार्थ ( अयम् ) उक्त परमात्मा जो ( सानासिः ) सबका उपास्य देवहैं ( सोमः ) सर्वोत्पादकहैं ( सुतः ) सर्वत्र विद्यमान है वहगुणसम्पन्न परमात्मा ( यथाविदे ) यथार्थज्ञानी के लिये ( भराय ) जो स्वकर्तव्य सं भरपूरहैं (जैत्रस्य ) जो जयशील हैं ( इन्ह्राय ) कर्मयोगी हैं उनको (वेतित ) बोधनकरता है और अपने ज्ञानद्वारा (पवते ) पवित् करताहै ॥

भावार्थ--परमात्मा विजयी पुरुषों को धर्मसे जो विजय करने बाले हैं उनको अवद्यपेष अपने ज्ञानसे बोधन करता है और अपने ऐद्वर्य से उन्हें सदैव उत्साहित बनाता हैं।

अस्येदिन्द्रो मदेष्वा ग्राभं गृंभ्णीत सानुसिम् । वज्ज च वृषेणं भरुत्सर्मप्युजित् ॥ ३ ॥

अस्य। इत्। इन्द्रः। मदेषु। आ। ग्राभं। गृभ्णीत्। सान्सि। वज्री। च। वृष्णं। भरत्। सम्। अप्सुऽजित्॥

पद्धिः—( सानसिम्) सर्वभजनीयम् ( ग्राभम् ) ग्रहणीयम् ( आ ) अथ ( वृषणम् ) वर्षणशीलम् ( वजुं, संभरत् ) विद्युतः कर्त्तारम् (अस्य, इत्) अस्यव (इन्द्रः) कर्मयोगी (अप्सुजित्) सर्वकामनानां स्ववशीभृतकारकः (मदेषु ) आनन्दलाभाय (गृभ्णीत ) उपासनां दुर्वीत ।

पद्धि—(सानासम्) सर्वभजनीय परमात्मा को (ग्राभम्) जो ग्रहण करने के येश्य है (आ) और (वृषणम्) वर्षणशीळ (वज्रम्) विश्वत को (संभरत्) बनाता है (अस्य, इत्) उसी की ही (इन्द्रः) कर्मयोगी (अष्मुजित्) जों सबकामनाओं को वशीभूतकरनेवाळा है (गृम्णीत) उपासनाकों (मदेषु) आनन्दकी माप्ति के स्थि करे।

भावार्थ — कर्भयोगी को चाहिये कि वह एकमात्र परमात्मा की ही अनन्यभाक्ती करे अन्य किसी की उपासना न करे

प्र थेन्वा सोम जागृविरिन्द्रयिन्दे। परि स्रव । द्यमन्तं शुष्ममार्भरा स्वार्वेदंम् ॥ ४ ॥

प्र । धृन्व । सोम् । जार्ग्यविः । इंद्राय । इंद्रोऽइति । परि । स्रव । द्युऽमंतै । शुष्मै । आ । भुर । स्वःऽविदै ॥

पद्रार्थः -- (से।म ) हे सर्वे। त्यादक परमात्मन् ! भवान् (जागृविः) जागरणशाले। त्रारित । (इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! (इन्द्राय) कर्मयो। गिने (पिस्त्रव) आविर्भूय तं प्राप्नोतु यः कर्मयोगी ( द्युमन्तम् ) दी तिमान् (स्वर्विदम् ) विज्ञानी तं (शुष्मम् ) वलेन (आभर )पिप्रयतु (प्रधन्व) तं जगदुपकाण्य प्रस्यत् च।

पदार्थ--(सोप) हे सर्वेत्यादक परमात्मन् । आप ( जागृविः ) जागरणश्रील हैं ( इन्दो ) हेमकाश्चरवरूप ! कमयोगी के किये ( परिस्नव )

आप प्राप्त हों जो कर्म्पयोगी ( द्युमन्तं ) दीप्तिवाला ( स्वर्विदं ) विज्ञानी है उसको ( द्युप्पं ) वलसे (आभर) आप पूर्ण करें, और आप (प्रधन्व) कर्म्प-योगीको प्रेरणा करें ताकि वह संसारकी भलाई करें।

भावार्थ--परमान्मा अपनी शक्तियोंसे सदेव जागृत है और वह कर्मयांगी को सदैव जागर्ति देकर सावधान करता है।

> इन्द्राय वृषेणं मद् पर्वस्व विश्वदर्शतः । सहस्रयामा पथिकृद्धिवक्षणः ॥ ५ ॥ ९ ॥

इंद्राय । वृष्णं । मदं । पर्वम्व । विश्वऽदर्शतः । महस्रंऽयामा । पथिऽकृत् । विऽच्क्षणः ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने ( वृषणम् ) सर्वेकामान् वर्षुकः ( मदम् ) आनन्दम् ( पवस्व ) कर्मयोग्यर्थमुत्पादयतु ( विश्वदर्शतः ) भवान्सर्वेज्ञः ( सहस्रयामा) अनन्तशक्तियुक्तः ( विचक्षणः ) चतुरः ( पथिकृत् ) स्वानुया- यिपथानां सुगमकर्ता च ।

पद्धि—हे परमान्मन ! आप (इन्द्राय) कर्म्मयोगीके लिपे ( हपणं ) सब कामनाओंकी हिए करनेवाले हैं ( मदं ) आनन्द ( पवस्व ) कर्मयोगीको दें। आप ( विश्वदर्शनः ) सर्वक्ष हैं ( सहस्रपामा ) अनन्त शक्तियुक्त हैं और ( विचक्षणः ) चतुर है ( पथिकृत ) अपने अनुयायियोंके पर्थोको सुगम करनेवाले हैं।

भावार्थ--परमात्मा कर्मयोगीके लिये सब मकारके ऐश्वर्य मदान करता है, और उनको अपने ज्ञानसे प्रकाशित करता है। अस्मभ्यं गातुविचेमो देवेभ्या मधुमत्तमः । सहस्रं याहि पथिभिः कनिकदत् ॥ ६ ॥

अस्मभ्यं । गातुवित्ऽतमः । देवेभ्यः । मर्धुमन्ऽतमः । सहस्रै । याहि । पथिऽभिः । कनिकद्ते ॥

पदार्थः—( देवेभ्यः ) दिव्यसम्पत्तिमद्भवः (मधुमत्तमः ) आनन्दमयो भवान् ( अस्मभ्यम् ) अस्मदर्थम् ( गातुवित्तमः )

शुभमार्गप्रापको भवतु ( सहस्रं, पथिभि: ) अनन्तशक्तिप्रदमार्गैः ( कनिकदत् ) गर्जन् ( याहि ) ज्ञानरूपगत्याः प्रदानं कुरुताम्।

पदार्थ--( देवेभ्यः ) दैवीसम्पत्तिवाले पुरुपोंकेलिये ( मधुमत्तमः ) आनन्दमयपरमात्मन् ( अस्मभ्यं ) इमारे लिये ( गातुवित्तमः ) छभमार्गी

की प्राप्ति करनेवाले हो और (सहस्रं, पथिभिः) अनन्तर्शक्तिपदमागींसे (किनिकद्व) गर्जते हुए (याहि) आप ज्ञानरूपी गतिका प्रदान करें।

भावार्थ—-परमात्मा अनन्तमार्गा द्वारा अपने ज्ञानका प्रकाश करता है अर्थाद इस विविध रचनासे उसके भक्त अनन्त प्रकारसे उसके ज्ञानको उपलब्ध करते हैं अनन्त ब्रह्माण्डोंकी रचना द्वारा और इस विशाल नभोमण्डल में अपनी दिब्य ज्योतियोंसे परमात्मा सदैव गर्ज रहा है परमात्माका यही गर्जन है और निराकार परमात्मा किसी प्रकार भी गर्जन नहीं करता।

पर्वस्व देववीतय इन्दो धाराभिरोजसा ।

आ कुलशुं मधुमान्त्सोम नः सदः ॥ ७ ॥

पर्वस्व । देवऽवीतये । इंदो इति । धार्राभिः । ओजसा। आ।

कुलशै । मर्धुऽमान । सोम् । नुः । सुदुः ।

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! (देव-वीतये) देवमार्गप्राप्तये (धाराभिः) आनन्दवर्षः (ओजसा) स्वाविज्ञानयुक्तबलेन च (पवस्व) पुनातु मान् (सोम) हे परमात्मन् ! (मधुमान्) आनन्दमयो भवान् (नः, कलशम्) मदन्तःकरणम् (असदः) प्राप्नोतु ॥

पद्धि—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! (देववीतये) देवमार्गकी प्राप्तिकेलिये (धाराभिः) आनन्दकी वृष्टिसे और (ओजमः) अपने विज्ञानयुक्तवलेसे (प्रवस्त्र) हमको प्रवित्र करें और (सोम) हे परमात्मन् ! (मधुमान्) आनन्दमय आप (नः कलशं) हमारे अन्तःकरणमें (असदः) आकर विराजमान हों।

भावार्थ---- ब्रह्मानन्द जो सब आनन्दोंसे बढ़कर आनन्द है जिस-का उपनिपत्कारोंने ''रसो वैसः रसं क्षेत्रायं लब्धा आनन्दी भवति'' इसादि वाक्योंमें वर्णन किया है वह आनन्दरूपपरमात्मा अपने भक्तोंको अवश्यमेव अपने ब्रह्मानन्दसे आनन्दित करता है।

> तवं दृष्सा उंद्रप्रुत् इन्द्रं मदाय वैाष्ट्रधुः । त्वां देवासो अमृताय कं पंषुः ॥ ८ ॥

तर्व । द्रप्साः । उद्ऽष्रुतः । इंद्रै । मदाय । वावृधुः । त्वां । ्देवासः । अमृताय । कै । पपुः ॥

पद्रार्थः—( तव, द्रप्साः ) भवतः शीघ्रगतिकाः शक्तयः यश्च ( उद्युतः ) जलप्रवाहवत् वहन शीलास्ताः ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनः ( मदाय ) आनन्दाय ( ववृधुः ) वर्धन्ते ( कम् ) आनन्दमयं ( त्वाम् ) भवन्तम् ( देवासः ) विद्वांसः (अमृताय) शाश्चतिकजीवनाय ( पपुः ) पिवन्ति ।

पद्र्श्यि—(तव, द्रप्साः) तुमारी श्रीघ्रगतिवाली शक्तियें जो (उद्गुतः) जलोंके प्रवाहके समान वहती हैं वे (इन्द्रं) कर्म्मयोगीके (मदाय) आनन्दके लिये (वद्रपुः) बढ़ती हैं और (त्वां) तुम जो (कं) आनन्दस्वरूप हो इससे (देवासः) विद्यान लोग (अमृताय) सदाके जीवनके लिये (पपुः) पीते हैं॥

भावार्थ- ब्रह्मानन्द वा ब्रह्मामृतरूपी रस जो सब रसोंसे अधिक स्वादु है उसका पान ब्रह्मपरायण ज्ञानयोगी और कर्मयोगी ही कर सक्ते हैं अन्य नहीं।

> आ नेः मुतास इन्दवः पुनाना धावता गृथम् । वृष्टिद्यावा शित्यापः स्वर्विदंः ॥ ९ ॥

आ । नः । मुतासः । इंदवः । पुनानाः । धावत् । र्यये । वृष्टिंऽद्यावः । रीतिऽआपः । स्वःऽविदंः ॥

पदार्थः—(इन्दवः) हे प्रकाशस्त्ररूप (सुतासः) सर्वत्र विद्यमाना भवान् (नः) अस्मान् (पुनान) पवित्र-यन् (र्रायं) धनं (आधावत) प्रापयन्तु (वृष्टिं, द्यावः) दुलोकमभिलक्ष्य वर्षणशीलः (रीत्यापः) सर्वगः भवान् (स्व-विदः) आनन्दमयः मामप्यानन्दयतु॥

पदार्थ—( इन्द्रवः ) हे प्रकाशस्त्ररूप ! ( सुतासः ) सर्वत्र विद्य-मानपरमात्मन आप ( नः ) हमको ( पुनानाः ) पवित्र करते हुए ( र्राय ) धनको ( आधावत ) माप्त करार्थे ( दृष्टिं, द्यावः ) द्युलोकको लक्ष्य रखकर दृष्टि करनेवाले ( रीसापः ) सर्वेच्यापक आप ! ( स्वरविदः ) आनन्द-स्वरूष हैं हमको भी आनन्दित करें ।

भावार्थ--जिस प्रकार वाह्य जस्त्वमें प्रमात्माकी शक्तियोंसे अनन्त

प्रकारकी दृष्टि होती है इसी प्रकार कर्मयोगी और ज्ञानयोगी पुरुषोंके अन्तः करणमें परमात्माकी ज्ञानरूपी दृष्टि सदेव होती रहती है इसको योगशास्त्रकी परिभाषामें धर्म मेघ समाधिके नामसे कहागया है अर्थात धर्मरूपी मेघसे योगीजन सदेव सुसिश्चित रहते हैं।

- सोमंः पुनान ऊर्मिणाब्यो वारं वि घावति ।

अग्रे बाचः पर्वमानः किनिकदत्॥ १०॥ १०॥ सोर्मः । पुनानः । ऊर्मिणां । अव्यः । वारे । वि । धावति । अग्रे । बाचः । पर्वमानः किनिकदत् ।

पदार्थः—( सोमः ) सर्वोत्पादकः सः ( ऊर्मिणा ) स्व-कीयानन्दप्रवाहैः ( अव्यः ) सर्वान्रक्षन् ( वारं ) सदगुण-सम्पन्नजनं ( विधावित ) प्राप्नोति यश्च परमात्मा ( अग्ने, वाचः ) सर्वोत्कृष्टाध्यात्मिकविद्यात्मकवाणीं ( कनिकदत् ) गर्जन् ( पवमानः ) पावयित ।

पदार्थ—(सामः) सर्वेत्पादकपरमात्मा (कर्मिणा) अपने आनन्दकी छडगेंसे (अब्यः ) सबकी रक्षा करता हुआ (बारं ) सद्गुणसम्पन्न-पुरूषको (विधावति ) प्राप्त होते हैं । जो परमात्मा (अग्रे, बाचः ) सर्वे-परि आध्यात्मिक विद्यारूपवाणीको (किनकदत् ) गर्जाता हुआ (पवमानः) पवित्र बनाता है ।

भावार्थ — जो पुरुष सद्गुणसम्पन्न हैं उनको परमात्मा अपने आनन्दमें निमग्न करता है अर्थात् ब्रह्माम्बुधिमें वे छोग अपने आपको सदैव शान्तिमय वारिसे स्नान कराते हैं।

धीभिर्हिन्वन्ति वाजिनं वने कीळन्तमत्यविम् । अभि त्रिपृष्ठं मतयः समस्वरत् ॥ ११ ॥ धीभिः । हिन्बन्ति । वाजिनै । वनं । क्रीलैतं । अतिऽअविं । अभि । त्रिऽपृष्ठं । मतयः । सं । अस्वरन् ॥

पद्रार्थः—( धीभिः ) स्तुतिभिः ( वाजिम् ) वलस्वरूपं तं विद्यांसः ( हिन्यन्ति ) सर्वोत्कृष्टत्वेन वर्णयन्ति ( अत्यविम ) यः परमात्मा सर्वेषा रक्षकः ( वने, कीलन्तम् ) सर्वत्र जगिति विमान ( त्रिष्टिम् ) लोकत्रयम्, कालत्रयम्, सवनत्रयांमत्यादि सर्वित्रिकेषु विराजते तं च ( मतयः ) बुद्धिमन्तः ( सम-स्वरन् ) स्तुवन्ति ।

पदार्थ—( धीभिः ) स्तुतियों द्वारा ( वाजिनं ) उस वलस्वरूपको ( हिन्बन्ति ) सर्वोपिररूपसे वर्णन करते हैं जो परमात्मा ( असींव ) सर्वकी रक्षा करने वाला है ( वन क्रीलंत ) सर्वत्र विद्यमान है, ( त्रिपृष्टं ) तीनों लोक, तीनों काल और तीनों सवन इत्यादि सब त्रिकोंमें विद्यमान है उस को ( मतयः ) बुद्धिमान लोग ( ममस्वरन ) स्तुति करते हैं ।

भावार्थ---परमात्मा कालातीत है अथीत भूत भविष्वत और वर्तमान यह तीनों काल उसकी इयत्ता अथीत हह नहीं वांध सक्ते तात्पर्य यह है कि कालकी गित कार्य्य पदार्थीमें है कारणोंमें नहीं वा यों कहो कि निन्य पदार्थीमें कालका व्यवहार नहीं होता किन्तु आनित्योंमें होता है इसी अभि-प्रायमे परमात्माको यहां कालातीतरूपसे वर्णन किया है।

अमंर्जि कुलशाँ अभि मीळहे सप्तिर्न वांज्युः । पुनानो वार्चे जनयंत्रसिष्यदत् ॥ १२॥

असर्जि । कुलशान् । अभि । मृद्धिह । सिप्तः । न । वाजुऽयुः पुनानः । वार्चं । जनयंन । असिस्यद्त् ॥ पदार्थः—( वाजयुः ) सर्ववलाश्रयः परमात्मा ( मील्हे ) संग्रामे ( सिर्मिन ) विद्युदिव ( कलशानिम ) पूतान्तःकरणे ( असर्जि) साक्षात्क्रियते, स च ( वाचं, पुनानः ) वाणीं पावयन् ( जनयन् ) उत्तमभावानुत्पादयन् ( असिस्यदत् ) शुद्धान्तःकरणं सिञ्चन् विराजते ।

पद्र्शि—( वाजयुः ) सवलाकोंको प्राप्त परमात्मा ( मीन्हे ) संप्राममें ( सिर्मिन ) विद्युतके समान ( कलशानिभ ) पवित्रजन्तः करणोंमें ( असिष ) साक्षात्कारिकया जाता है, वह परमात्मा (वाचं पुनानः ) वाणीको पवित्र करके ( जनयन् ) उत्तमभावोंको उत्पन्न करता हुआ ( असिस्यद्व ) छद्ध- अन्तःकरणोंको सिश्चन करता हुआ ,स्थिर होता है ।

भावार्थ— उपासकों को चाहिये कि वे उपासनासे प्रथम अपने अन्तःकरणोंको छद्धकरें, क्योंकि वह उपास्य ट्वम्बच्छ अन्तःकरणोंमें ही अपनी अभिव्यक्तिको प्रकट करता है।

्षवंते हर्युतो ह<u>रिरति</u> ह्रुरौ<u>मि</u> रह्या । अभ्यपेन्तस्तोतृभ्यो वीखद्यशः ॥ १३ ॥

पर्वते । हुर्युतः हरिः । अति । ह्वरीसि । रह्यो । अभिऽअर्षन् । स्तोतृऽभ्यः । वीरऽर्वत् । यशः ॥

पदार्थः—( हर्यतः ) सर्वपृज्यः ( हरिः ) परमात्मा ( रंह्या ) ज्ञानवेगेन ( ह्वरांसि ) अनेक कौटिल्यानि ( अति ) अतिकम्य ( पवते ) पुनाति ( स्तोतृभ्यः ) स्वोपासकेश्यः ( वीरवद्यशः ) वीरसन्तान साहितं यशः ( अभ्यर्षन् ) दत्त्वा ( पवते ) पुनाति ।

पदार्थ-( हर्यतः ) वह सर्वपूज्य परमात्मा ( हरिः ) जो सब, अपगुणोंके हरण करनेवाला है, वह ( रंख ) ज्ञानरुपवेग से ( ह्वरांसि ) सब प्रकारकी कुटिलताओंको ( अति ) अतिक्रमणकरके ( पवते ) पवित्र करता है और ( स्तोतृभ्यः ) उपासकोंको ( वीरवत् यशः ) बीरसन्तान और यश ( अभ्यर्षन ) देकर ( पवते ) पवित्र करता है।

भावार्थ-परमात्मा परमान्मपरायण लोगों को सरल भाव पदान करके उनकी कुटिलताओं को दूर करता है और उनको बीर सन्तान देकर लोक परलोक में तेजस्वी बनाता है।

> अया पंवस्व देव्युर्मधोधारी असृक्षत । रेभेन्पवित्रं पर्येपि विस्वतः ॥ १४ ॥ ११ ॥

अया । पुवस्व । देवऽयुः । मधीः । धार्सः । असूक्षत् । रेभेन् । पवित्रै । पीरं । एपि विश्वतः ॥

पदार्थः( देवगुः ) विदुषां पावयिता सः ( मधोः, धाराः ) यस्यानन्दधाराः ( असृक्षत ) आविर्भाव्यन्ते, हेपरमात्मन् ! ( अया ) आभिर्धाराभिः ( पवस्व ) पुनातु माम्, यतो भवान् ( विश्वतः ) सर्वतः ( पवित्रम् ) पूतान्तः करणं ( रेभन् ) शब्दायमानः ( पर्येषि ) प्राप्नोति ।

पदार्थ—( देवयुः ) वह परमात्मा विद्वानोंको पावित्र करनेवाला है ( मधोः धारा ) जिसकी आनन्दमय धारा (अस्रक्षत) अविभावको प्राप्त की जाती है। ( अथा ) उक्त धारासे हे परमात्मन ! ( पवस्व ) आप हमको पवित्र करें क्योंकि आप ( विश्वतः ) मब प्रकारसे ( प्रवित्रं ) पवित्र अन्तः करणको ( रेभन् ) अन्दायमान होते हुए ( पर्येषि ) प्राप्त होते हैं।

भावार्थ---परमात्मा का शब्दायमान होना इसी तात्पर्य्य ते है कि वह अपने बेदरूपी भन्दबसा द्वारा भन्दायमान है अर्थात् वेद के सदी-पदेश द्वारा कोगों को बोधित करता है।

> इति षड्धिकशततम् सूक्त-मेकावशोवर्गदच समाप्तः

यह १०६ सूक्त और ११ वां वर्ग समाप्त हुआ



१ — २६ सप्तर्षय ऋषिः ॥ पत्रमानः स्रोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४, ६, ९, १४, १७, २१ विराइच्डती । २, ५ मुश्चिद्वदती । ८, १०, १२, १३, १९, २५ वृहती । २३ पादिनचृदवृहती । ३, १६ पिपीस्किकामध्या गायत्री । ७, ११, १८, २०, २४, २६, ानेचृत् पंक्तिः।१५, २२, पंक्तिः। स्बर:-१,२, ४-६, ८-१०, १२-१४, १७, १०, २१, २३, २५ मध्यमः। ३, १६ पद्जः ७, ११, १५, १८, २०, २२, २४, २६, पञ्चमः॥

परीतो पित्रता मुतं सोशो य उत्तमं दृविः । द्धन्वा यो नयों अपस्वन्तरा मुषाव सोनमद्गिभेः । १। परिष्ट्रतः।सिंचतासुत्।सोमंः। यः।उत्तरतम।ह्विः।द्युन्वान्।यः। नर्थः । अएऽसु । अंतः । आ । सुसार्व । सोमं । अदिभिः ॥

पदार्थः—(सोमम्) सर्वोत्पादकम् ( स्रुतम् ) सर्वत्र विद्यमानम्

(अप्स्वन्तः) प्रकृतेः स्क्ष्मकारेण विराजमानं परमात्मानम् (आद्विभिः) विचाहतिभिविद्वांसो होतारः (आसुषाव) सम्यक्ताक्षात्करोति (यः, क्षोमः) यः परमात्मा ( उत्तमं, हविः) विदुषां मान्यतमः ( नर्यः) सर्वेजनस्पहितः ( दधम्यान् ) सर्वेषा धारकः तं ( इतः ) यज्ञादि कमीनन्तरं ज्ञानद्यतिरूप-दृष्ट्या (परिष्टिक्त ) यूयं परिक्षरत ।

णदार्थ--(सोमम्) सर्वोत्पादक परमात्मा को (सुतम्) जो सर्वत्र विद्यमान है (अप्स्वन्तः) जो मकृति के सुक्ष्म कारण में विराजमान है जसको (अद्विभः) चित्तद्यां द्वारा यह का जधिष्ठाता (आसुसाव) भक्कीभांति साक्षात्कार करता है (यः, सोमः) जो सोम ( अत्तमं हविः ) विद्वानों का सर्वोपरिपूजनीय है (नर्यः ) सब नर्रे। का हितकारी है तथा (दथन्यान् ) सब को धारण करता हुआ जो सर्वत्र विद्यमान है जसको (इतः ) यहादि कर्मों के अनन्तर हानद्यारिक्ष्ण दृष्टि से (परिष्ठिक्यत ) परिसिक्च न करें ॥

भावार्थ-सोम जो सम्पूर्ण संवार की उत्पत्ति का कारण है और जो सौम्य स्वभावों का प्रदान करने वाका है वह सोमरूप परमात्मा संवार में जोत प्रोत होरहा है उसका अपनी इ.नरूपी द्वारीयों द्वारा साक्षात् करना ही वृत्तियों से सिञ्चन करना है।

तूनं प्रेनानोऽविभिः परि स्वादंब्धः सुराभिन्तरः । सुते चित्वाप्तु मंदामो अन्धंसा श्रीणन्तो गोभिरुत्तंरम् ॥२॥ नुनं । पुनानः । अविऽभिः । परि । सव । अदंब्धः । सुराभिऽतंरः । सुते।चित्रात्वा।अपऽस्र।मदामः।अधेसा।श्रीणंतंः ।गोभिः।उतऽतंरं पदार्थः—हे परमात्मन् ! ( नूनम् ) निश्चवम् ( अविभिः ) स्वरक्षाभिः ( पुनानः ) पवित्रयन् (परिस्त्र) मदन्तः करणे विराजताम् (अद्वर्षः) भवान् अखण्डनीयः ( सुरभिन्तरः ) अत्यन्त शोभनीयः, वयं ( उत्तरम् ) अति प्रेमणा ( गोभिः ) ज्ञानद्यत्या ( श्रीणन्तः ) तंत्वां साक्षात् वेन्तः (अन्धसा) मनोमय कोशेन ( अप्सु ) कर्षसु ( सुतेचित् ) साक्षान्याय ( त्वा, मदाभः ) त्वां स्तुमः ।

पदार्थ— हे परमात्मन ! (नूनम्) तिश्चय करके (स्विभिः) अपनी रक्षाओं से (पुत्रानः) पिन्न करते हुए आप (पिरस्न ) इमारे अन्तःकरण में आकर विराजमान हों. आप (अद्ब्धः) अखण्डनीय हैं (सुरमिन्तरः) अखण्डनीय हैं (सुरमिन्तरः) अखण्डनीय हैं (सुरमिन्तरः) अखण्डनीय हैं (सुरमिन्तरः) अखण्डनीय हैं हम छोग (उत्तरम्) अखण्डनीय में (सुरमिन्तरः) तुण्डारा साक्षात्कार करते हुए (अन्धसा) मनोमय कोश से (अप्सु) कर्मों में (सुते, चित्) साक्षात्कार के किये (त्वा) तुण्डारा (मदामः) स्तवन करते हैं।।

भावार्थ—परमारमा सन्धिदानन्द स्वरूप हें आपका स्वरूप अस्नण्ड-नीय है इसलिय आपका ध्यान व्यापकभाव से ही किया जा सक्ता है अन्यथा नहीं।

> परि' सुत्रानश्रक्षंसे देवमाद्नः ऋतुरिन्दुर्विचक्षणः ॥॥। परि । सुवानः । चर्त्रसे । देवऽपादनः । ऋतुः।

इंदुः । विऽचक्षणः ॥

पदार्थ:-( चक्षते ) सर्वेषां ज्ञानदृद्ध्ये ( परिस्रुवानः ) ज्ञानदीप्र्या खपासक ध्यानगोचरो भवति ( देवमादनः ) सविदुपामानम्दायिता ( कृतुः) यज्ञरूपः ( इन्दुः )स्वयं प्रकाशः ( विचक्षणः ) अपूर्व प्रतिभोऽयरिसर्वज्ञः ।

पदार्थ-( चक्षसे ) सब कोगों की ज्ञान दृद्धि के किये ( परिस्रुवानः ) ज्ञानरूपी दीप्ति से प्रकट हुआं परमात्मा उपासकों के ध्यानगोचर होता है, वह परमात्मा ( देवमादनः )विद्वानों को आनन्द देने वाका है ( फतुः )

यशस्त्र है (इन्दुः) स्वयंत्रकाश्च है (विचक्षणः) विकक्षण प्रतिभा वाका अर्थात् सर्वज्ञ है।

भावार्थ—जिस समय उस निराकार का ध्यान किया जाता है उस समय उसके सहुण उपासक के हृदय में आविभीव को नाप्त होते हैं अर्थात् उसके सत्वित् आनन्द इत्यादि रूप प्रतीत होने उन्नते हैं यही परमारम देव का साक्षात्कार है।

पुनानः सोम् धार्यापो वसीनो अर्वसि । आ रत्नधा योनिमृतस्य सीद्रस्युत्सो देव हिरण्ययः ।४। पुनानः । सोम् । धार्रपा । अपः। वसानः । अर्वसि। आ । रत्नऽधाः। योनि । ऋतस्यं । सीदिस । उत्सः । देव । हिरण्यर्यः ॥

पदार्थः—(सोम) हे सर्वेत्रवादक ! (अपः, पुनानः) अस्मत्क्रमीणि पाव-पन् (वसानः) अन्तः करणे च निवसन् (धारपा) आनन्दवृष्टच्या (अर्षासे) अस्मान्पामोति (रत्नधाः) भवान् सक्तकैश्विधारकः (ऋतस्य, योनिम्) सरपरूपयक्षयक्षम्यानम् (आसीदिसि) एत्य मामोति (देव) हे दिव्यस्बरूष ! ( स्वतः) सर्वाअयो भवान् ( हिरण्यः) ज्योतिःस्वरूपश्च ।

पदार्थ--(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (अवः, पुनानः) हमारे कमों को पवित्र करते हुए आप (बसानः) हमारे अन्तकरण में निवास करते हुए (धारया) आनन्द की छिष्ठ से (अपिस) हमको प्राप्त होते हैं (रत्नधाः) आप सम्पूर्ण पेदबर्थों के धारण करने वाके हैं (ऋतस्य, योनिम्) सत्य रूपी यह के स्थान को (आसीदक्षि) प्राप्त होते हैं। (देव) हे दिव्यस्त्ररूप परमात्मन्! (उत्सः ) आप सबका निवास स्थान और (हिरण्ययः) ज्योतिस्वरूप हैं, अप इति कर्मनामप्रुपठितम् अ० ३ ल्लं - २

भाषार्थ—वह ज्योतिस्वरूप परमात्मा अपनी दिन्य ज्योति से ज्यासक के सज्ज्ञान को छिन्न भिन्न करके उसमें विमक्ष ज्ञान का प्रकाश करता है !

दुहान ऊर्वदिव्यं मधुं प्रियं प्रत्ने सधस्थमासंदत् ।

आएच्छचं धरुणं वाज्यंषैति नृभिर्भृतो विचक्षणः ॥५॥

बुहानः । ऊर्धः । दिव्यं । मधुं । भियं । प्रत्नं । सधऽरथं। आ । असदत् । आऽपृच्छयं । धरुणं । वाजी । अर्षति

नृभिः । धूतः । विऽचक्षणः ।

पदार्थः—(दुशानः) सर्वेषां परिप्रियता (ऊषः) सर्वाश्रयश्च सः (मधु) आनन्दस्वरूपं (पत्रम्) प्राचीनम् (सपस्यम्) अन्तरिसम् (पियम्) प्रेमाश्रयं (आसदत्) आश्रयति, स परमात्मा (वाजी) वबस्वरूपः (विचक्षणः) सर्वेष्ठः ( तृभिः, पूनः) भक्तेरुपासितः (आपृच्छच्यम्) जिज्ञासुम् (परुणम्) धारणावन्तं च यजमानं (वर्षति) मामोति ।

पदार्थ--(दुहानः) सबको परिपूर्ण करने वाका (ऊपः) सबका अधिकरणस्वरूप परमात्मा (मधु) आनन्दस्वरूप (प्रत्रम् ) प्राचीन (सधस्यम्) अन्तरिक्ष स्थान को (पियम्) जो निय है, उसको (आसदत्) आश्रय करता है वह परमात्मा (वाजी) जो वळस्वरूप (विचल्लणः) विकक्षण खुद्धि वाका (नृभिः, धूनः) उपासकों से उपासना किया हुआ (धरणाम्) धारणा बाळे (आपृच्छन्यम्) जिज्ञासु=यजमान को (अर्थित) माप्त होता है।

भावार्थ-जो पुरुष धारणा ध्यानादि साधनों से सम्पन्न हैं वे ही उस निरा-कार ज्योति के ज्ञान के पात्र वन सक्ते हैं अन्य नहीं।

पुनानः सोम जागृंविरुव्यो वारे परि' प्रियः । र्त्वं विश्रो अभवोऽङ्गिरस्तमो मध्वां युद्गं मिमिक्ष नः ॥६॥ पुनानः । सोम । जागृंविः । अब्यः । वोरं । परिं । प्रियः । रवं । विषः । अभवः । अगिरःऽतमः । मध्यां । युद्गं । मिमिक्ष । नः ॥

पदार्थ:—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (पुनानः) सर्वान्पावयन भवान (जाग्रविः) श्रश्वन्तिज चेतन सत्तया विराजमानः (अव्यः) सर्वरक्षकः (बारे) स्वदूरणकतुरन्तःकरणे (परि, प्रियः) नितान्त प्रियः (त्वं, विप्रः) भवान्मेधाव्यस्ति (अङ्किरस्तमः, अभवः) सर्व प्राणेषु आति प्रियतमः (मध्वा) स्वानन्देन (नः) अस्माक्ष्म (यज्ञम्) ऋतुं (पिमिक्ष) सिञ्चतु ।

पदार्थ-(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (पुनानः) आप सबको पवित्र करते हुए (जागृविः) सर्देव अपनी चेतन सत्ता से विराजमान हैं (अग्यः) सर्वे रक्षक हैं (बारे) आपको वरण करने वाक्के पुरुष के अन्तः करण में (परि, प्रियः) आप अत्यन्त पिय हैं (त्वस्) आप (वित्रः) मेधावी हैं वित्र इति मेधावि नामसु पठितम् (अङ्गिरस्तमः,अभवः) सब प्राणों में प्रियतम अर्थात् प्राणों के भी प्राण हैं (पध्वा) अपने आनन्द से (नः) हमारे (यह्नस्) यह को (मिमिक्ष) सिञ्चन करें।

भावार्थ--परमात्मा उपासकों के यज्ञों को अपनी ज्ञानमयी वृष्टि द्वारा सुसिब्चित करके आनन्दित करते हैं।

सोमां मीढ्वान्पंवते गातुवित्तम ऋषिविष्रो विचक्षणः। त्वं कविष्मवो देववीर्तम आ मूर्य रोहयो दिवि ॥७॥ सोमः । मीढ्वान् । पवते । गातुवित्तरतमः । ऋषिः । विष्रेः । विरचक्षणः । त्वं । कविः । अभवः । देवरवीर्तमः। आ । मूर्यं । रोह्यः । दिवि ॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! भवान (सोमः) सर्वोत्पादकः (मीह्वान् ) सर्व कामनापूरकः (गातुवित्तमः) सर्वोपिरमार्गेस्य द्वीपिता (ऋषिः) स्वव्यापक शक्तचा सर्वत्र विद्यमानः (विषः) मेधावी (विचल्लण) सर्वोपिरिज्ञानवान् (कविः) सर्वेद्धः (अभवः) अस्ति (देववीतमः) विदुषां पियतमः (दिवि) द्युक्षोके च (सूर्यम्, आ रोहषः) सूर्यम् प्रादुर्भोवयति, एवं भवान् स्वभक्तान्तः करणम् (पवते) पुनाति ।

पदार्थ--हे परमात्मन् ! (त्वम्) आप (सोमः) सर्वोत्पादक हैं (मीद्वान) सब कामनाओं के पूर्ण करने वाके (गातुवित्तमः) सर्वोपिर मार्ग के दिख छाने वाके हैं, (ऋषिः) क्रण्छाति गच्छाति सर्वत्र प्राप्नोतीति ऋषिः=जो अपनी ज्यापक शक्ति से सर्वत्र विद्यमान हो उसका नाम पहां ऋषि हैं (वित्रः) मेधावी (विचक्षणः) सर्वे।पिर विज्ञानी हैं (कविः) सर्वज्ञ (अभवः) हैं (देववीतमः) सव विद्वानों के परमिय तथा (दिवि) युकोक में (सूर्यम्) सूर्य का (आरोहयः) पादुर्भाव करते हैं, उक्त गुणशाकी आप ज्यासकों के अन्तःकरणों को (पवते) पवित्र करते हैं।

मानार्थ--इस मंत्र का आज्ञय यह है कि परमात्मा झानादि गुणों द्वारा ज्यासक के हृदय को दी।सिमान चनाते हैं। सोमं उ पुत्राणः सोत्भिरिष्ट्र ज्णुभिरवीनाम् । अर्क्षयेव हरितां याति धार्रया मन्द्रयां याति धार्रया ॥८॥ सोमः । ऊं हति । सुवानः । सोतृऽभिः । अधि । स्तुऽभिः । अवीनां । अर्ध्वयाऽइव । हरितां । याति । धार्रया । मंद्रयां । याति । धार्रया ॥

पदार्थः—(सोतृनिः) साक्षात्त्व तृभिरुपासकैः (मधिस्रुवानः) साक्षात्कृतः (सोमः) सर्वोत्पादकः भवान् (अवीनाम्) रक्षायुक्त वस्तृनां (ज्युभिः) रक्षायुक्त

साधनैः (अश्वया, इव) विद्यद्विव (शरेता) कमीधिष्ठाता परमात्मा (मन्द्रया,

भारया) आह्ळादक धारया (याति) स्वोपासकान्तःकरणे मविश्वति ।

पदार्थ—आपको साक्षातकार करने वाके (सोतृभिः) खपासको द्वारा (अभि,सुवानः) साक्षातकार को माप्त हुए (बोम) सर्वोत्पादक आप (अबीनाम्) रक्षायुक्त बस्तुओं के (व्याभिः) रक्षायुक्त साधनों से (अन्वया) विद्युत् के (इव) समान (हरिता) कर्मों का अधिष्ठाता परमात्मा (मन्द्रया, धारया) आनान्दित

करने बाकी धारा से (याति) स्पासकों के अन्तःकरण की माप्त होता है । भावार्थ--जिस मकार विद्युत अपनी शक्तियों द्वारा माना कार्य्यों का

हेतु होती है इसी प्रकार परमात्मा अपने ज्ञान कर्मरूपी शाक्ति द्वारा सब

ब्रह्म। व्हों की रचना का हेतु है।

अनुषे गोमान्गोभिरक्षाः सोभी दुग्धाभिरक्षाः । समुद्रं न संवर्रणान्यग्यनम्मन्दी मदीय तोशते ॥ ९ ॥ अनुषे । गोऽपीन् । गोभिः । अक्षारिति । सोमः ।

<u>अनुष । गाऽवान् । गाभः । अक्षावित । सामः ।</u> दुग्धाभिः । अक्षाविते । समुद्रं । न । संऽवरणानि । अग्मन् ।

मंदी । मदाय । तोशते ॥

पदार्थः—(सोमः) सर्वोत्पादकः परमातमा (दुग्धाभिः) ज्ञानदोहक विचल्लिभिः (अक्षाः) साक्षात् कियते (गोमान) ज्ञानकप दीग्रिभानसः (गोभिः) अन्तःकरणवृत्ति।भिः (अनूपे) अनूपेऽन्तःकरण देशे (अक्षाः) मवाहितो भवति (न) यथा (समुद्रम्) समुद्राभिम्खम् (संवरणानि) समुद्रगामिन्यो नद्यः (अग्मन्) पाष्ट्रवन्ति, एवमेव (मन्दी) आनन्दमयः स परमात्मा (मदाय) आनन्दाय (तोश्चते) अज्ञानावरणे भङ्क्त्वा साक्षात्-क्रियते ।

पदार्थ—(सोम:) सर्वात्पादक परमात्मा (दुग्धाभि:) झान को दोहन करने वाळी चित्तव्यक्तियों द्वारा (अक्षाः) साक्षात्कार को माप्त होता है (गोमान्) वह झान रूपी दीप्ति वाळा परमात्मा (गोभिः) अन्तः करण की द्वत्ति द्वारा (अनूपे) अनूपरूपी अन्तः करण देश में (अक्षाः) प्रवाहित होता है (न) जैसे (सप्तुद्रम्) समुद्र के अभिमुख (संवरणानि) समुद्र को जाने वाळी नदियें (अग्मन्) माप्त होती हैं, इसी मकार (मन्दी) आनन्दस्वरूप परमात्मा (मदाप) आनन्द के किये (तोक्षते) अज्ञान रूपी आवरण को भंग करके साक्षात्कार किया जाता है।

भाषाथे-इसमंत्र में बज्ञान को भंग करके परमात्मा का साक्षातकार करना वर्णन किया गया है।

> आ सोम सुबानो अदिभित्तिरो वार्राण्यव्यया । जनो न पुरि चम्बेर्विशुद्धरिः सदो वनेषु दिधेषे ॥१०॥

आ। सोम् । सुवानः । अदिंशभिः । तिरः । वारंणि । अव्ययां । जनः। न । पुरि। चुम्बोः । विश्वत । हरिः । सदः।

वनेषु । दुधिषे ॥

पदार्थः—(सोम) हे सर्वोत्यादक ! ( अद्रिभि ) चित्तर्द्वाभिः ( सुवानः) साक्षात्छतो भवान् ( बाराणि ) वरणीयान्तः हरणानि ( आविशत् ) पविश्वति ( हरिः ) कमीधिष्ठाता परमात्मा ( अन्यया ) सर्वरक्ष हः ( तिरः ) अज्ञानं तिरस्कृत्य ( वनेषु ) भक्तियुक्तान्तः करणेषु ।वेराजते ताहशान्तः करणं च ( सदः ) स्थिति स्थानं निर्माय ( दिथेप ) ज्ञानं मकाशयाति ( न ) यथा ( जनः ) जनममुदायः ( चम्बोः ) अधिष्ठानरूषो ( पुरि ) पुरी ( विश्वत् ) पविश्वति, पूर्व परमात्मज्ञानमपि पुरी रूपेऽन्तः करणे मविश्वति ।

पदार्थ-( सोम ) हे सर्वोत्यादक परमात्मन ! ( अदिधिः ) चित्तर्यान्थों

पदार्थ-(सोम) हे सर्वोत्वादक परमात्मन ! (अद्रिभिः) चिच्छतियों द्वारा (स्वानः) साक्षात्कार की प्राप्त हुए आप (वाराणि) वरणीयान्तः करणों को (आविश्रत्) प्रवेश करते हैं (हरिः) कमों का अधिष्ठाता परमात्मा (अव्यया) जो सर्वश्रक है वह (तिरः) अज्ञान को तिरस्कार करके (बनेष्ठ) भक्तियाजन अन्तःकरणों में विराज्यमान होता है और जनको (सदः) स्थिति का स्थान वनाकर (दिथिपे) ज्ञान का प्रकाश करता है (न) जिस प्रकार (जनः) जनसमुदाय (चम्बोः) अधिष्ठानस्त्य (पुरि) पुरी को प्रवेश करता है, इसी प्रकार परमात्मज्ञान पुरीस्त्य अन्तःकरण में प्रवेश करता है।

भावार्थ-इस मंत्र में परमात्मा की व्यापकता वर्णन की गई है।

स मामृते तिरो अण्यांनि मेव्यो मीहे सिर्मिन वाज्युः। अनुमाद्यः पर्यमानो मनीषिभिः सोमो विप्रेमिक्किभिः॥११

सः । मुमुजे । तिरः । अण्यांनि । मेर्व्यः । मीहले । सप्तिः । न । बाज्रऽयुः । अनुऽपाद्यः । पर्वमानः । मनीपि-ऽभिः । सोमः । विभेभिः । ऋक्वेऽभिः ॥ पदार्थः—( मेष्यः ) सर्वकामनापूरकः ( वाजयुः ) ऐश्वर्य युक्तः परमात्मा ( मीहे, न ) यथा युद्धे ( सिप्तः ) अश्वः सत्ता-रफूर्तियुक्तो भवति एवं हि ओजस्वी परमात्मा ( अण्वानि ) शब्दादि पञ्चतन्मात्रं ( तिरः ) तिरस्कृत्य ( ममृजे, स' ) बुद्धि-वृत्तिविषयः स क्रियते ( सोमः ) सर्वोत्पादकः सः ( विप्रे-भिः ) मेधाविभिः ( ऋक्वभिः ) कालेकाले यज्ञं कुर्विहः (मनी-षिभिः ) मनस्विभिः साक्षात्कृतः (पवमानः ) सर्व पुनानः ( अनु-माद्यः ) आनन्दं प्रददाति ।

पद्धि—(मेष्यः) मिषति इति "मेष्यः"=सत्र कामनाओं को पूर्ण करने वाला (वाजयुः) ऐस्वर्ययुक्त भगवान् (मीव्व्हे ) युद्धमें (न) जिस प्रकार (सिप्तः) अन्व सत्तास्फूर्तिवाला होता है, इस प्रकार ओ जस्वी (अण्वानि) शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध, इन पञ्चतन्मात्राओं को (तिरः) तिरस्कार करके (सः, ममृजे) वह बुद्धिवृत्ति का विषय किया जाता है, और (सोमः) उक्त सर्वोत्पादक परमात्मा (विमेभिः) जो मेधावी है, और (ऋक्वभिः) जो समय २ पर यज्ञ करनेवाले हैं, ऐसे (मनीषिभिः) मनस्वी पुम्पों द्वारा साक्षात्कार किया हुआ (पत्रमानः) सबको पवित्र करने वाला वह परमात्मा (अनुमाद्यः) आनन्द प्रदान करता है।

भावार्थ- जो सर्वोपरि ब्रह्मानन्द है जिसके आगे और सब आनन्द फीके हैं वह एकमात्र परमात्मपरायण होनेसे ही उपलब्ध होता है अन्यथा नहीं।

> प्र सोम देववीतये सिन्धुर्न पिप्ये अर्णसा । अंशोः पर्यसा मदिसेन जार्गृविस्च्छा कोशं मधुश्चतम्।१२।

प । सोप । देवऽवींतयें । सिंधुंः । न । पिष्ये । अर्णसा ।

अंशोः । पर्यसा । मृद्धिः । न । जागृंविः । अच्छं । कोशं । मधुऽरचुतं ॥ १२ ॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन ! भवान ( देववीतये ) विदुषां तृप्तये ( अर्णसा ) जलेन (सिन्धुः, न ) सिन्धुरिव ( प्रिपिये ) वर्धते ( अंशोः ) जीवात्मनः ( पयसा ) अभ्युद्देयेन ( मिद्रः ) आह्रादकानन्दः ( न ) यथा ( मधुश्चुतम्, केशिस् ) आनन्दकोशमन्तःकरणं ( अच्छ ) प्राम्नोति, एवं हि ( जागृविः ) चैतन्यस्वरूपः परमात्मा स्वोपासकतृप्तये जीवान्तः करणमानन्दस्रोतः करोति ।

पदार्थ— (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! आप (देववीतथे) विद्वानोंकी तृप्तिके लिये (अर्णसा) जलसे (सिन्धुः) सिन्धुके (न) समान (प्रिप्ये) दृद्धिको प्राप्त होते हैं (अंकोः) जीवात्माके (पयसा) अभ्युदयसे (मिदरः) आह्नादक आनन्द (न) जैसे (मधुश्चुतम, कोश्वम्) आनन्दके कोश अन्तःकरण को (अच्छ) प्राप्त होता है इसी प्रकार (जाग्रविः) चैतन्यस्वरूप परमात्मा उपासकों की तृप्ति के लिये जीवके अन्तःकरण को आनन्द का स्रोत बनाता है।

भाव।र्थ --- परमात्मा सर्वव्यापक है उसका आनन्द यद्यपि सर्वत्र परिपूर्ण है तथापि उसको चित्तकी निर्मलता द्वारा उपलब्ध करनेवाले उपा-सक प्राप्त करसकते हैं अन्य नहीं।

आ हेर्युतो अर्जुने अर्के अन्यत प्रियः सूनुर्नमर्ज्यः । तमी हिन्वन्त्यपसो यथारथं नदीष्वा गर्भस्त्योः ॥ १३॥ आ । हर्यतः । अर्जुने । अर्के । अन्यत । प्रियः । सूनुः। न । मर्ज्यः । तं । ई । हिन्वंति । अपसः । यथां । रथं । नृदीषुं । आ । गर्भस्त्योः ॥ १३ ॥

पदार्थः—( अर्जुने ) कर्मणामर्जन विषयः ( अत्के ) यो निरूप्यते ( हुर्यतः ) सर्वित्रियः परमारमा ( अन्यत ) अस्मान् रक्षति ( न ) यथा ( मूनुः ) सन्तितः ( मर्ज्यः ) मार्जनयोग्या भवित एवं परमारमा व सन्तिरिधानीयं मा रक्षति ( तमीम् ) तं च ( अपमः ) कर्माणि ( हिन्वन्ति ) प्रेरयन्ति ( यथा ) यथाच ( गमस्त्योः ) बलयोः समक्षम् ( रथम् ) वेगं ( नदीषु ) संग्रामेषु प्रेरयन्ति, एवं रथरूपजीवं कर्मरूपसंग्रामे परमारमा प्ररयति ।

पदार्थ——(अर्जुन) कर्मों के अर्जन विषय में (अन्के) जो निरूपण किया जाता है वह (हर्यतः) सर्विभिय परमात्मा (अव्यत) हमारी रक्षा करता है (न) जैसे (सृनुः) सन्तिति (मर्ज्यः) मार्जन करने योग्य होनी है इसी प्रकार (प्रियः) सर्विभिय परमात्मा सन्तितिस्थानीय हमलोगों की रक्षा करता है (तपीम्) उक्त परमात्मा की (अपसः) कर्म (हन्वन्ति) पेरणा करते हैं (यथा) जिसप्रकार (गमस्त्योः) बलके समक्ष (रथम्) वेग को (नदीषु) संग्रामों में पेरणा करते हैं, इसी प्रकार रथ रूप जीव को कर्मरूप संग्राम के अभिमुख परमात्मा पेरणा करता है।

भावार्थ--इस मंत्र का भाव यह है कि संचित कर्म, पारन्थ और कियमाण इन तीनों प्रकार के कभें का ज्ञाता एकमात्र परमात्मा ही है।

अभि सोमास आयवः पर्वन्ते मद्यं मदंग् । समुद्रस्याधि विद्यपि मनीषिणी मत्त्रसासः स्वर्विदंः ॥१४॥ अभि । सोमांसः । आयवः । पवैते । मद्यं । मद्रं । स्मुद्रस्यं । अधि । विष्टपि । मनीषिणः । मत्सरासंः । स्वःऽविदंः ॥१४॥

पदार्थः—( आयवः ) गतिशीलं ( सोमासः, अभि ) परमात्मानमभि ( मद्यम् ) अह्लादाय ( मद्यम् ) आनन्दाय च ( पवन्ते ) पवित्रयन्ति ( समुद्रस्य ) अन्तिरिक्षस्य ( अधिवि• ष्टिष ) उपिर ( मनीषिणः ) मननशीलाः ( मत्सरासः ) ब्रह्मा-नन्दस्यपातारः ( स्वर्विदः ) विज्ञानिनः तस्य परमात्मनो रसं पिवन्ति ।

पद्र्थि—(आयवः) ज्ञानशील विद्वान् (सोमासः) सर्वोत्पादक परमातमा के (अभि) अभिमुख (मद्यम्) आह्नाद तथा (मद्य् ) आनन्द के लिये (पवन्ते) आत्मा को पवित्र करते हैं (समुद्रस्य ) अन्तरिक्ष देश के (अधिविष्ठपि) ऊपर (मनीपिणः) मननशील (मत्सरासः) ब्रह्मानन्द का पान करनेवाले (स्वर्विदंः) विज्ञानी लोग परमात्मा के रस को पान करते हैं।

भावार्थ—ज्ञानी और विज्ञानी लोग ही अपने जप तप आदि संयमों द्वारा परमात्मा के आनन्द को उपलब्ध करते हैं और वही अधिकारी होते हैं अन्य नहीं।

> तरंत्समुद्रं पर्वमान ऊर्मिणा-राजां देव ऋतं बृहत् । अर्षेन्मित्रस्य वर्रणस्य धर्मणा प्र हिन्वान ऋतं बृहत् ॥ १५ ॥ १४ ॥

तरंत् । समुद्रं । पर्वमानः । ऊर्मिणां । राजां । देवः । ऋतं । बृहत् । अर्षत् । मित्रस्यं । वरुणस्य । धर्मणा ।प्र । हिन्वानः । ऋतं । बृहत् ॥ १५ ॥

पदार्थः—( ऊर्मिणा ) स्वानन्दवीचिभिः ( पवमानः ) पवित्रयिता परमारमा ( समुद्रम् ) अन्तारिक्षलोकं ( तरत् ) अवगाहते ( राजा ) सर्वप्रकाशकः ( देवः ) दिव्यरूपः ( बृहत्, ऋतं ) सर्वोपिर सत्यताश्रयः परमात्मा ( प्रार्षत् ) सर्वत्र गित शीलो भवति ( मित्रस्य ) अध्यापकस्य ( वरुणस्य ) उपदेशकस्य च ( धर्मणा ) धर्मैः ( बृहत्, ऋतम् ) सर्वोपिर सत्यता प्रेरयन् ताभ्यां लोककल्याणं वर्धयति ॥

पदार्थ—( कार्मणा ) अपने आनन्द की लहरों से ( पवमानः ) पित्र करनेवाला परमात्मा ( समुद्रम् ) अन्तरिक्षलोक को ( तरत् ) अवग्ताहन करता है ( राजा ) "राजते प्रकाशत इति राजा" स्वको प्रकाश करने वाला ( देवः ) दिव्यस्वरूप ( बृहत्, ऋतम् ) सर्वोपिर सस्य के धारण करनेवाला परमात्मा ( पार्षत् ) सर्वत्र गतिशील होता है और ( मित्रस्य ) अध्यापक तथा ( वरुणस्य ) उपदेशक के ( धर्मणा ) धर्मोद्वारा ( बृहत्, ऋतम् ) सर्वोपिर सस्य को ( हिन्वानः ) भेरणा करता हुआ अध्यापक और उपदेशकों द्वारा देश का कल्याण करता है ॥

भावार्थ--जिस देश में अध्यापक तथा उपदेशक अपनी छभिक्षा द्वारा छोगों को मुिशाक्षित करते हैं परमात्मा द्वारा है।

नृभिर्येषानो हर्युतौ विचक्षणो राजा देवः समुद्रियः ॥ १६ ॥ नुऽभिः । येमानः । हुर्युतः । विऽच्खुणः । राजां । देवः । समुद्रियः ॥ १६ ॥

पद्रार्थः — ( समुद्रियः ) अन्तरिक्षदेशन्यापी ( देवः ) दिन्यस्वरूपः ( राजा ) आखिल ब्रह्माण्ड नियन्ता ( विचक्षणः ) सर्वद्रष्टा ( हर्यतः ) सर्वप्रियः परमात्मा ( नृभिः ) सदुपदेशकैः ( येमानः ) उपदिष्टः कर्मयोगिने शुभफलप्रदाता भवति ।

पदार्थ——(समुद्रियः) अन्तिरिक्षदेशच्यापी (देवः) दिच्यस्वरूप (राजा) सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों का नियन्ता (विचक्षणः) सर्वद्रष्टा ( दर्यतः) सर्विषिय परभात्मा ( नृभिः) सदुपदेशक मनुष्यों द्वारा (येमानः) उपदेश किया हुआ कर्मयोगी के लिये ग्रभफलों का प्रदाता होता है।

भावार्थ—परमात्मा के ज्ञान से कर्मयोगी नानाविध फलें। को लाभ करता है, यहां कर्मयोगी यह उपलक्षण मात्र है वास्तव में झान-योगी, उद्योगी, तपस्वी और संयमी सब प्रकार के पुक्षों का यहां ग्रहण है।।

> इन्द्रीय पवते मद्ः सोमों मुरुत्वंते सुतः । सुद्दसंघागे अत्यन्यमर्षित् तमीं मृजन्त्यापवंः ॥ १७ ॥

इन्द्रांय । पुवते । मर्दः । सोमंः । मुरुत्वंते । सुतः । सुहस्रंऽ-धारः । अति । अव्यं कुर्याति । तं । ईमिति । मृजंति । आयवंः ॥ १७ ॥

पदार्थः---( मरुत्वते, सुतः ) कर्मयीगिना साक्षात्कृतः

(सोमः) सर्वोत्पादकः चरमात्मा (मदः) आत्हादको भूत्वा (इन्द्राय) कर्मयोगिने (पवते) पवित्रतां प्रदर्गति (सहस्र-धारः) विविधशक्तिमान् परमात्मा (अति, अव्यम्) अतिरक्षां (अर्षति) प्राप्नोति (तमीम्) तं च (आयवः) कर्मयोगिनः (मृजन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति।

पदार्थ- ( मरुत्वते ) कर्मयोगी द्वारा ( स्नुतः ) साक्षात्कार किया हुआ ( सोमः ) सर्वोत्पादक परमात्मा ( मदः ) आल्हादक बनकर (इन्द्राय) कर्मयोगी के छिये ( पवते ) पवित्रता पदान करता है ( सहस्रधारः ) अनन्तशक्ति युक्त परमात्मा ( अति, अव्यम् ) अत्यन्त रक्षा को ( अर्षति ) प्राप्त होता अर्थाद करता है (तस् ) उक्त परमात्मा को ( आयवः ) कर्मयोगी छोग ( मुजन्ति ) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ--यहाँ भी कर्मयोगी उपलक्षणमात्र है वास्तव में सब प्रकार के योगियों का यहाँ ग्रहण है कि वह परमात्मा का साक्षात्कार करके सुरक्षित रहकर आल्हादक तथा सुखकारी पदार्थों का उपभोग करते हैं॥

> पुनानश्चम् जनयंन्मतिं-कृतिः सोमो देवेषुं रण्यति । अपो वसानः परि गोभि-रुत्तरः सीदन्वनेष्वन्यत ॥ १८ ॥

पुनानः । चमू इति । जनयंत् । मृति । कृविः । सोमः । देवेषु । रुपति । आपः । वसानः । परि । गोभिः। उन्ऽनरः। सीदंत्र । वनेषु । अञ्यत । पदार्थः—( चमू ) जीवप्रकृतिरूपे संसाराधारीभूते उभय-शक्ती (पुनानः ) पावयन् (मितम् ) बुद्धिम् ( जनयन् ) उत्पा दयन् ( किवः ) सर्वेज्ञः ( सोमः ) परमारमा ( देवेषु ) सूर्या-दिदिव्यशक्तिमत्पदार्थेषु ( रण्यति ) सर्वव्यापकत्वेन विराजते ( आपः, वसानः ) कर्माध्यक्षः सः ( गोभिः, उत्तरः ) ज्ञानेन्द्रि-यैः साक्षात्कृतः ( परिसीदन् ) अन्तःकरणे विराजते ( वनेषु ) सर्वत्रोकेषु ( परि, अव्यत ) सर्वथा रक्षति च ।

पद्धि—(चमू) जीव तथा प्रकृतिरूपी संसार के आधारभूत दोनों शक्तियों को (पुनानः) पवित्र करता तथा (मितम्) बुद्धिको (जनयन) उत्पन्न करता हुआ (काविः) सर्वद्व (सोमः) सर्वोत्पादक परमात्मा (देवेषु) सूर्यादि दिच्यशक्तिवाले पदार्थों में (रण्यति) सर्वव्यापक भाव से विराजमान होता है (आपः, वसानः) कर्मों का अध्यक्ष परमात्मा (गोभिः, उत्तरः) ज्ञानेन्द्रियों द्वारा साक्षात्कार किया हुआ (परिसीदन्) अन्तःकरणों में विराजमान होता तथा (वनेषु सम्पूर्ण लोक लोकान्तरों में (पिर, अव्यत) सव ओर से रक्षा करता है ॥

भावार्थ — ग्रुभ्वादि लोक लोकान्तर एकमात्र परमात्मा ही के आधार पर स्थित होने से योगीजन सर्वत्र मुरक्षित रहता है।।

त<u>वा</u>हं सोम रारण सुरूष ईन्दो द्विवेदिवे । पुरूणि बञ्जो नि चंरन्ति मामवं परिधीरित् ताँ ईहि॥१९॥

तर्व । अहं । सोम् । गरण। सख्ये । इंदो इति । दिवेऽदिवे । पुरूणि । बभ्रो इति । नि । चंगित । मां । अर्व । परिऽधीन् । अति । तान् । इहि ॥ १९ ॥ पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप (सोम) सर्वोत्पादक परमात्मन् (दिवेदिवे) प्रत्यहम् (तव, सख्ये) तव मैत्रीवि-षये (अहं, रारण) त्वां रमशमि (बस्रो) हे सर्वाधार ! (पुरू-णि) बहूनि (निचरन्ति) नीचकर्माणि कुर्वन्ति ये राक्षसाः (तान्, परिधीन्) तान् राक्षसान् (अतीहि) अभिभावय (अव) मा च रक्षा

पदार्थ——( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप ( सोम ) सर्वोत्पादक-परमात्मन् ! (दिवेदिवे) प्रतिदिन (तव, सरूषे) तुम्हारी मैत्री में (अई, रारण) मैं सदैव तुम्हारा स्मरण करता हूं (बम्ना) हे सर्वाधिकरण परमात्मन ! ( पुरूषि ) बहुत (निचर्न्ति) नीचमार्वों से जो राक्षस ( माम ) सुझको पीड़ा देते हैं ( तान, परिधीन ) उन राझसों को ( अतीहि ) अतिक्रमण करके मेरी ( अव ) रक्षा करो ।

भावार्थ--इस मंत्र में यह प्रार्थना की गई है कि हे परमात्मन ! वैदिक कर्यानुष्ठान में विद्य करने वाले मनुष्यों से हमारी रक्षा करें, "रक्षत्यस्मा-दितिरक्षः, रक्ष एव राक्षसः " यहां राक्षस अन्द से विघ्नकारी मनुष्यों का ग्रहण है किसी जातिविश्लेष का नहीं।

उताहं नक्तं मृत सोंग ते दिवां स्रख्यायं बस्र ऊर्धनि ।

घृणा तपंन्त नित सूंथे परः शंकुना ईव पितमा।२०॥१५॥

उत् । अहं । नकें । उत् । सोमा । ते । दिवां । स्ख्याये ।

बस्रो इति । ऊर्धनि । घृणा । तपंतं । अति । सूंथे । परः ।

शकुनाः इंव । पितमा ॥ २० ॥

पदार्थः -- (बभ्रो ) हे सर्वाश्रय परमात्मन् ! (ते, सरुपाय) तव मैन्ये (दिवा ) दिने (उत ) अथ (नक्तम् )

रात्री ( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( ते, अधिन ) तव समीपे (घृणा, तपन्तं ) स्वदीप्त्या प्रकाशमानं ( अति, सूर्यम् ) स्वप्रकाशेन सूर्यमप्यातिकामन्तं ( परः ) परमं भवन्तम्प्र। प्नोमि इतीच्छावानहं ( शकुना, इव ) पाक्षण इव ( पतिम ) गतिशीलो भवेयम् ।

पदार्थ--(त्रश्रो) हे सर्वाधिकरण परमात्मन ! (ते, सख्याय) तुम्हः री मैत्री के लिये (दिवा) दिन ( उत ) अथवा (नक्तम्) रात्रि (से।म) हे सोम (ते,अधिन) तुम्हारे समीप (घृणा, तपन्तम्) जो तुम अपनी दीप्ति से देदीष्यमान हो ( अति, सूर्येष्) अपने प्रकाश से सुर्य को भी अतिक्रमण करनेवाले हो, तथा ( परः ) सर्वोपिर हो, उक्त गुणसम्पन्न आपको ( शकुना, इव ) शकुन पक्षी के समान ( पिप्तम ) पाप्त होने के लिये गतिशोल वनूँ।

भावार्थ--- " विभवतीति वद्युः "=जो सबको धारण करने वाछा परमात्मा है जसी की ज्यासना करनी योग्य है।

> मृज्यमानः सुहस्त्य समुद्रे वाचीमन्वास । रयि पिराङ्गे बहुलं पुरुस्पृहं पर्वमानाभ्यविम ॥ २१ ॥

मृज्यमानः । सुऽहस्त्य । समुद्रे । वार्चे । इन्वसि । र्याये । पिशंगै । बहुलं । पुरुरसपृहै । पर्वमानः । अभि । अर्षेसि।२१।

पदार्थः -( सुहस्त्य ) हे सर्वसामध्यीनां हस्तगतकारक परमात्मन्! भवान् (समुद्रे) अन्तीरक्षे (वाचम्) वाणीं (इन्विस्) प्रेरयित (मृज्यमानः) उपास्यमानश्च (बहुलम्) प्रचुरम् (पिशङ्गम्) सौवर्णम् (रियम्) धनम् (पुरुरपृहृम्) सर्व-प्रियम् (पवमान) हे पार्वायतः! (अभ्यर्षासे) ददाति भवान्। पद्धि——( मुडस्त्य ) हे सर्वसामध्यों को इस्तगत करनेवाले परमात्मन ! आप ( समुद्रे ) अन्तरिक्ष में ( वाचम ) वाणी की ( इन्विस ) प्रेरणा करते हैं ( मृज्यमानः ) उपासना किये हुए आप ( वहुलम् ) बहुत सा ( पिशक्रम् ) सुवर्णरूपी ( रियम् ) धन ( पुरुस्पृष्टम् ) जो सबको प्रिय है ( पवमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ( अभ्यर्षिस ) आप देते हैं।

भावार्थ----गरमात्मा की उपासना करने से सब प्रकार के ऐश्वर्य मिलते हैं, इसलिये ऐश्वर्य की चाहना वाले पुरुष को उसकी उपासना करनी चाहिये ।

> मृजानो वारे पर्वमानो अव्यये द्वपार्व चक्रदो वर्ने । देवानां सोमपवमाननिष्कृतं गोभिरवजानो अर्षसि॥२२॥

मृ<u>जा</u>नः । वारे । पर्वमानः । अव्यये । वृषां । अवं । चुकृदुः । वर्ने । देवानां । सोम् । प्वमान् । निःऽकृतं । गोभिः । अंजानः । अषीस ॥ २२ ॥

पदार्थः—( मृजानः ) भवान् सर्वेषां शोधकः ( अव्यये, वारे ) रहयं वरणीयं पुरुषं ( पवमानः ) पवित्रयन् ( वृषा ) सर्वकामान् वर्षुकः ( वने ) संपूर्ण ब्रह्माण्डे ( अव,चकदः ) शब्दायसे ( सोम ) हे सर्वोरपादक ! ( पवमान ) सर्वपावक ! ( देवानां ) विदुषां ( निष्कृतम् ) संस्कृतमन्तःकरणं ( अर्षसि ) प्रामोति ( गोभिः ) ज्ञानवृत्तिभिश्च साक्षात्क्रियते भवान्।

पदार्थ- ( मृजानः ) आप सबको छुद्ध करनेवाछे हैं ( अध्यये, वारे ) रक्षायुक्त वरणीय पुरुष को ( पत्रमानः ) पतित्र करनेवाछे ( हवा )

सब कामनाओं की वर्षा करनेवाले आप (वने) सब ब्रह्माण्डों में (अव, चक्रदः) शब्दायमान होरहे हैं (सोम) हे सर्वेत्पादक (पवमान) सब को पवित्र करनेवाले परमात्मन् (देवानाम्) विद्वानों के (निष्कृतम्) संस्कृत अन्तःकरण को (अपंसि) प्राप्त होते हैं, आप कैसे हैं (गोभिः, अञ्जानः) इन्द्रियों द्वारा झानरूपी द्यत्तियों से साक्षात्कार किये जाते हैं।

भावार्थ--- अभ्युदय और निःश्रेयस का हेतु एकमात्र प्रमात्मा ही है, इसलिये उसी की उपासना करना चाहिये।

पर्वस्व वाजंसातथेऽभि विश्वांनि काव्यां।

व्वं समुद्रं प्रथमो वि घरियो देवेभ्यः सोममत्सुरः ॥२३॥

पर्वस्व । वार्जंऽसातये । अभिः । विश्वांनि । काव्यां । त्वं । समुद्रं । प्रथमः । वि । धारयः । देवेभ्यंः । सोम् । मृत्सरः॥२३॥

पदार्थः—( विश्वानि, काव्या ) सकलसर्वज्ञताभावान् ( अभिः ) लक्ष्यीकृत्य ( पवस्व ) मां पुनातु भवान् ( सोम ) हे सवोंत्पादक ! ( देवेभ्यः ) विद्वद्भ्यः ( मत्सरः ) आनन्दप्रदे।ऽस्ति ( त्वं ) भवान् ( समुद्रं ) अन्तिरक्षमेवकलशं ( प्रथमः ) पूर्वम् ( वि,धारयः ) दधाति ( वाजसातये ) ऐश्वर्यधारणाय ( पवस्व ) मा पुनातु ।

पद्मर्थ— (विश्वानि, कान्या) सर्वद्वता के सम्पूर्ण भावों को (अभिः) छक्ष्य रखकर (पवस्व ) आप इमको पवित्र करें, (सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (देवेभ्यः) विद्वानों के लिये आप (मत्सरः) अत्यन्त आनन्दमद हैं, और (त्वम्) तुमने (समुद्रम्) अन्तरिक्षरूपी कल्कन्न को (प्रथमः) सबसे प्रथम (विधारयः) धारण किया है, आप (वाजसातये) ऐश्वर्य धारण करने के लिये (पवस्व) इमको पवित्र बनायें।

भावार्थ-- हे परमात्मन्! इस नभोमण्डल अर्थात् कोटि २ अधाण्डों को एकमात्र आपने ही धारण किया है, इसलिये आप कृपाकरके हमारे भावों को पवित्र वनार्ये जिससे हम आपकी उपासना में प्रवृत्त रहे ॥

> स तू पंवस्व पीर पार्थिवं रज्ञी दिव्या चं सोम धर्मिभः । त्वां वित्रांसो मृतिभिविंचक्षण-सुम्रं हिन्वन्ति धीतिभिः॥ २४ ॥

सः । तु । प्वस्व । परि । पार्थिवं ! रजः । दिव्या । च । सोम । धर्मेऽभिः । त्वां । विप्रांसः । मतिऽभिः । विऽवक्षण । शुश्रं ।

हिन्बंति । घीतिऽभिंः ॥ २४ ॥

पदार्थः-( पार्थिवं, रजः ) पृथ्वीपरमाणून् ( दिव्या, च ) दुःकोकस्थान्यंभूत परमाणूश्च (सः,तु)सः त्वं (परिपवस्व) शोधयतु (सोम ) हे सर्वोत्पादक (धर्माभः ) तव गुणैः (त्वां ) भवन्तम्

( विप्रासः ) मेधाविनः ( मांतिभिः ) स्वबुद्धिभिः साक्षात्कुर्वन्ति

(विचक्षण) हे सर्वज्ञ! (शुभ्रम्) सर्वोपिर शुद्धं भवन्तं

(धीतिभिः) कर्मयोगशक्तिभः कर्मयोगिनः (हिन्यन्ति) प्रस्यन्ति ।

पदार्थ— (पार्थिवम्, रजः पृथिवी के परमाणु (च) और (दिव्या) द्युलोकस्थ अन्य भूतों के परमाणुओं को (सः,तु) वह आप (परि, पवस्व) भल्ले पकार पवित्र करें (सोष) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् !(अर्मिभः) दुम्हारे गुणों द्वारा (त्वाप्) तुह्मारा (वित्रासः) मेथावी लोग (मितिभिः) अपनी बुद्धि से साक्षात्कार करते हैं (विचक्षण) हे सर्वेद्ध !( शुन्नष्ट) सर्वोपिर शुद्धस्वरूप आपको ( धीतिभिः) कर्मयोग की शक्तियों द्वारा कर्मयोगी लोग तुम्हारी (हिन्वार्त) प्रेरणा करते हैं।

भावार्थ- इस ब्रह्माण्ड के परमाणुरूप सूक्ष्म कारण को एकमात्र परमात्मा ही धारण करता तथा पवित्र करता है, इसिलये हे भगवन हम में भो वह बाक्ति पदान करें कि हम कर्मयोगी बनकर ऐर्श्यवाली हों॥

वर्वमाना अमृक्षत वित्रमित धारंया ।

मुरुत्वेन्तो मत्स्या ईन्द्रियाहयां मेधाम्।भ प्रयासि च १२५। पर्वमानाः । अमृक्षत् । पृवित्रं । आते । धार्या । मुरुत्वेतः । मत्स्याः । इद्वियाः । हर्याः । मेधां । अभि । प्रयासि । च ॥२५॥

पद्रिष्टः—( धारया ) स्वकृपामयवृष्ट्या (पवित्रं ) पविन्त्रान्तःकरणं (अभि ) अभिलक्ष्य (अति, असृक्षत ) त्वत्साक्षात्कारः क्रियते (पवमानाः ) तव पवित्रं स्वभावाः (महत्वन्तः ) विद्यक्तिः साक्षात्कृताः (मत्सराः) आनन्दप्रदाः (इन्द्रियाः)कर्मयोगिहिताः (हयाः ) गतिशीलाः (च) तथा (मेधाम्) बुद्धिम् (प्रयासि ) ऐश्वर्यं च ददतः तैः पवस्व ।

पदार्थ— । धारया ) अपनी कृपामयी दृष्टि से ( पवित्रम् ) पवित्र अन्तःकरण को ( अभि ) लक्ष्य रखकर (अति, अमुक्षत ) तुम्हारा साक्षा-त्कार किया जाता है ( पवमानाः ) तुम्हारे पवित्र स्वभाव ( मरूत्वन्तः ) जो विद्वानों द्वारा साक्षात्कार किये गये हैं ( मत्सराः ) आनन्ददायक हैं ( इन्द्रियाः ) कर्मयोगियों के हितकर हैं ( हयाः ) गनिज्ञील हैं ( च ) और ( मेथाम् ) बुद्धि तथा ( प्रयांसि ) ऐथ्वर्यों को देनेवाले जो आपके स्वभाव हैं जनसे आप हमको पवित्र करें ॥

भा नार्थ--परमात्मा के अपहतपाष्मादि स्वभाव उपासना द्वारा मनुष्य को ग्रज्ज करते हैं, इसल्टिये मनुष्य को उसकी उपासना में सदा रत रहना चाहिये। अपो वसानः परि कोशंमर्षः तीन्दुंहियानः सोतृभिः । जनयञ्ज्योतिर्मन्दनां अवी-वशद्भाः कृष्वानो न निर्णिजम् ॥ २६॥ १६॥

अपः । वसानः । परि । कोशं । अपित । इंदुः । हियानः । सोतृऽभिः । जनयन् । ज्योतिः । मंदनाः । अविवसात् । गाः ।

कृष्वानः । त । निर्णिजम् ॥ २६ ॥

पद्रियः—( सोतृभिः) कर्मयागिभिः ( हियानः) प्रेर्यमाणः ( इन्दुः) प्रकाशस्वरूपः परमात्मा ( कोशम् ) तदन्तः करणं ( पर्यर्षेति ) प्राप्नोति ( अपः, वसानः) कर्मणामध्यक्षः सः ( ज्योतिः)

मूर्यादिज्योतीषि (जनयन्) उत्पादयन् (गाः) पृथिव्यादि लोकान्

( आविवशत् ) दीपयन् ( निर्णिजम् ) स्वरूपं ( कृण्वानः, न )

स्पष्टं कुर्वन्निव ( मन्दनाः ) स आनन्दस्वरू ः स्वरूपमभिज्यनक्ति।
पदार्थ-( सोतृभिः ) कर्भयोगियों से ( हियानः ) मेरणा किया

पुद्मिय् (राष्ट्रास्तर) स्वास्तरात स्वास्त्र (राष्ट्रास्तर) स्वास्त्र हुआ (इन्द्रुः) प्रकाशस्वरूप परमात्मा (कोशम्) उनके अन्तःकरण को (पर्यर्षति) प्राप्त होता है (अपः, वसानः ) कर्मों का अध्यक्ष पर

मःस्मा (ज्योतिः) सूर्यादि ज्योतियों को (जनयन ) उत्पन्न करके (गाः) पृथिच्यादि लोकों को (अविवश्वत्) देदीप्यमान करता हुआ और

( निर्णिजम् ) अपने स्वरूप को ( कृष्वानः ) स्पष्ट करते हुए के ( न ) समान ( मन्दनाः ) अभिव्यक्त करता है ।

भावार्थ — सूर्य चन्द्रादिनाना ज्योतियों को उत्पन्न करनेवाला पर-भारमा सब कर्मों का अध्यक्ष है, वह अपनी कृपा से हमारे अन्तःकरण को प्राप्त हो।

इति सप्ते।त्तर शततममूक्तं शोडषोवर्गश्च समाप्तः ।

यह १०७ का सूक्त और सोलहवां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षोडपर्चस्य अष्टोत्तरशततमस्य सूक्तस्य-

ऋषिः-१, २ मौतिवीतिः । ३, १४-१६ शक्तिः । ४, ५ उठः । ६, ७ ऋजिब्बाः । ८, ९ ऊर्द्धसद्मा । १०, ११ कृतयशाः । १२ १३ ऋणञ्चयः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ९, ११ उिष्णक् ककुष् । ३ पादिनचृदुष्णि १ । ५,७, १५ निचृदुष्णिक् । २ निचृदबृहती । ४, ६, १०, १२ स्वराड्बृहती । ८, १६ पङ्किः । १४ निचृत्पङ्किः । १३ गायत्री ॥ स्वरः १, ३. ५, ७, ९, ११, १५ ऋषमः । २, ४, ६, १०, १२ मध्यमः । ८, १४, १६ पञ्चमः ।

पर्वस्व मधुमत्तम् इन्द्रीय सोम कतुवित्तेमा मदेः । महि चुक्षतेमो मदेः ॥ १ ॥

पर्वस्व । मधुमत्ऽतमः । इंद्राय । सोम् । ऋतुवित्ऽतमः। मदः । महिं । खुक्षऽतमः । मदंः ॥ १ ॥

पदार्थः—(सोम) हे सर्वोत्पादक! भवान् (मधुमत्तमः) आनन्दस्वरूपः (ऋतुवित्तमः) सर्वकर्मवेत्ता च (ग्रुक्षतमः) दीप्तिमान् (महि,मदः) आनन्दहेतुः (मदः) हर्षस्वरूपः (इन्द्राय) कर्म-योगिनं भवान् (पवस्व) पुनातु। पदार्थ:—— (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्! आप (मधुमत्तमः) आनन्दस्वरूप और (क्रतुवित्तमः) सब कर्मों के वेत्ता हैं (ग्रुक्षतमः) दीप्तिवाळे हैं (महि, मदः) अत्यन्त आनन्द के हेतु (मदः) हर्षस्वरूप आप (इन्द्राय) कर्मयोगी को (पवस्व) पवित्र करें।

भावार्थ — इस पंत्र में पर मात्मा से छभकम्मों की ओर छगने की प्रार्थना की गई है कि हे छभकमों में भेरक परमात्मन ! आप इमारे सब कमों को भछी भांति जानते हुए भी अपनी छपा से हमें छभकमों की ओर प्रेरित करें कि इम कमेयोगी बनकर आपकी समीपता लाभ करसकें।

> यस्यं ते पीत्वा रृष्भो रृषायतेऽस्य पीता स्वर्विदंः । स सुप्रकेतो अभ्यंकमीदिणेऽच्छा वाजं नैतंशः ॥ २ ॥

यस्यं । ते । पीत्वा । बृष्ऽयते । अस्य । पीता । स्वःऽविदः । सः । सुऽप्रकेतः । अभि । अक्मीत् । इषः । अच्छं । वाजै । न । एतंशः ॥ २ ॥

पदार्थः—( यस्य, ते, पीत्वा ) यं तवानन्दं पीत्वा ( वृ-षभः ) कर्मवृष्टिकारकः कर्मयोगी ( वृषायते ) सदुपदेशको भवति ( अस्य, पीता ) इममानन्दं पीत्वा ( सुप्रकेतः ) सुप्रज्ञोजनः ( इषः, अभ्यक्रमीत ) शत्रूनतिक्रामित ( एतशः ) अश्वः ( न ) यथा ( वाजं, अच्छ ) संग्राममितकामित एवं हि कर्मयोगी सर्व बलान्यतिक्रामित, इमं पीत्वा ( स्वर्विदः ) विज्ञानी भवति ।

पदार्थ—(यस्य, ते) जिस तुम्हारे (पीत्वा) आनन्द के पान करने से (दृषभः) कर्मों की दृष्टि करनेवाळा कर्मयोगी (दृषायते) वर्षतीति दृषः, वृष्ठु सिश्चने, इस धातु से सदुपदेश्व द्वारा सिञ्चन करनेवाळे पुरुष के लियं यहां 'ष्टष' शब्द आया है जिसके अर्थ सदुपदेश के हैं ( अस्य, पीता ) इस आनन्द के पीने से (सुप्रकेतः ) शोमन प्रश्ना वाला होकर (इषः, अभ्यक्रमीत ) श्रन्त ओं को अतिक्रमण कर जाता है (प्तशः ) अन्य (न ) जैसे (वाजम् ) संग्राम का (अच्छ ) अतिक्रमण करता है इसी प्रकार कर्म योगी पुरुष सव बलों का अतिक्रमण करता और (स्वार्वेदः ) विज्ञानी बनता है।

भावार्थ-इस मंत्र का आशय यह है कि वेद के सदुप्देश द्वारा कर्मयोगी शोमन प्रज्ञावाला होजाता है, यहाँ अन्व के हष्टान्त से कर्मयोगी के बल और पराक्रम का वर्णन किया है कि जिस प्रकार अन्व संग्राम में विजय प्राप्त करता है, इसी प्रकार कर्मयोगी विज्ञान द्वारा सब शत्रुओं का पराजय करने वाला होता है।

<sup>हेवं</sup> ह्यं र्येवया पर्वमान जिनेमानिद्यमत्तेमः । अमृतत्वायं घोषयंः ॥ ३ ॥

त्वं । हि । अंग । दैन्यां । पर्वमान । जनिमानि । स्नुमत्ऽ-तमः । अमृतऽत्वायं । घोषयंः ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पावक परमात्मन् !( त्वं, दैव्या, जिनमानि ) पवित्र जन्मान्यभिलक्ष्य ( द्युमत्तमः ) दीप्ति मान्भवान् ( अमृतत्वाय ) अमृतभावाय ( घोषयः ) घोषणं करोति ( हि ) निश्चयेन ( अंग ) हे सर्वप्रिय ! भवानेव सर्वेषा कल्याणं करोति ।

पद।र्थ--( पवमान ) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन्! (त्वम्, दैन्या, जनिमानि ) पवित्र जन्मों को छक्ष्य रसकर ( द्युमत्तमः ) दीप्तिवाळे आप ( अमृतत्वाय ) अमृतभाव का ( घोषयः ) घोषण सरते हैं (हि) निश्चय करके (अंग) हे सर्विषय परमात्मन ! आप ही सब का कल्याण करने वाळे हैं।

भावार्थ--वही परमपिता परमात्मा विद्वान् नथा सत्कर्मी जीबों को कल्याण के देने वाले और वही सबका पालन पोषण करने वाले हैं।

येना नवंग्वो द्ध्यई्डपोर्णुते येन वित्रांस आपिरे।
देवानी सुम्ने अम्रतस्य चार्ठणो येन श्रवांस्यानशः॥४॥
येनं। नवंऽग्वः। द्ध्यङ्। अपऽऊर्णुते। येनं। वित्रांसः।
आपिरे। देवानी । सुम्ने। अमृतस्य। चार्ठणः। येनं।
श्रवांसि। आनशः॥ ४॥

पदार्थः—( येन ) येन तवानन्देन ( नवग्वः ) नवाः ( दध्यङ् ) ध्यानिजनाः ( अपोर्णुते ) सदुपदेशेन लोकान् सुस्था-पयन्ति ( येन ) येन च ( विप्रासः ) मेधाविनः ( आपिरे ) प्राप्यंते ( येन ) येन च ( देवानां ) विदुषा ( चारुणः, अमृतस्य, सुमेन ) अमृतायेव चारुसुखाय जिज्ञासुर्विराजते, येन च ( श्रवासि ) यशासि ( आनशुः ) मुझन्ति स केवलं भवत एवानन्दः ।

पदार्थ — (येन ) जिस तुम्हारे आनन्द से (नवग्वः ) नवीन बुरुष (दध्यक् )ध्यानी छोग (अपोर्णेते ) सदुपदेशों द्वारा छोगों को सुरिक्षत करते हैं (येन ) जिससे (विप्रासः ) मेथावी छोग (आपिरे ) शाह होते हैं (देवानाय, सुन्ने, चाहणः, अतपृस्य ) विद्वानों के अमृतरूपी सुख्य में जिज्ञासु विराजमान होता है (येन ) जिससे (श्रवांसि ) वसों को

( आनशुः ) भोगता है, वह एकमात्र आप ही का आनन्द है।

भावार्थ—-परमास्मा ही अपने अनादिसिद्ध ज्ञान द्वारा छोगों को सन्मार्ग की पेरणा करता, वही सिद्धिचारूपी वेदों से सबका सुधार करता और वही सबको आनन्द पदान करने वाला है।

> एष स्य धार्रया सुतोऽन्यो वारेभिः पर्वते **मृदिन्तंमः ।** क्रीळेन्नर्मिरपामिवं ॥ ५ ॥ १७ ॥

एषः । स्यः । धारंया । सुतः । अव्यः । वोरेभिः । पुवते । म-दिन्ऽर्तमः । क्रीळेन । कुर्मिः । अपांऽईव ॥ ५ ॥

पद्यिः—( एवः, स्यः ) स परमात्मा ( अव्यः ) यो हि सर्वरक्षकः सः ( वारेभिः, सुतः ) सुसाधनैः साक्षात्कृतः ( धार-या, पवते ) आनन्दवृष्ट्या पुनाति ( मिदन्तमः ) आनन्दस्वरूपः सः ( अपाम्, ऊर्मिः, इव ) समुद्र वीचय इव ( ऋिल्न् ) क्रीडन् अखिलब्रह्माण्डं निर्माति ।

पदार्थ—( एषः, स्यः ) वह पूर्वोक्त परमात्मा ( अव्यः ) जो सर्वरक्षक है ( वारेभिः, स्रुतः ) श्रेष्ठ साधनों द्वारा साक्षात्कार किया हुआ ( धारया ) आनन्द की दृष्ठि से ( पवते ) पवित्र करता है ( मादिन्तमः ) वह आनन्दस्वरूप ( अपाष्, ऊर्मिः, इव ) समुद्र की छहरों के समान ( क्रीछन ) कीड़ा करता हुआ सब ब्रह्माण्डों को निर्माण करता है।

भावार्थ—यहां समुद्र की छहरों का दृष्टान्त अनायास के अभि-पाय से है साकार के अभिपाय से नहीं अर्थात जिस्र प्रकार मनुष्य अना-यास ही श्वासादि व्यवहार करता है इसी प्रकार छीछामात्र से परमात्मा इस संसार की रचना करता है। य दुस्तिया अप्यां अन्तरस्मेनो निर्मा अक्टन्तदोन्नेसा ।
अभि वृजं तंत्निषे गन्यमस्वयं वृष्मीवं घृष्णवा रुज ॥६॥
यः। दुस्तियाः । अप्याः । अंतः । अस्मेनः । निः । गाः ।
अकृतत् । ओर्जसा । अभि । वृजं । तृत्निषे । गन्यं । अस्वयं
वर्मीऽईव । घृष्णो इति । आ । रुज ॥ ६ ॥

पद्रार्थः—(यः) यः परमात्मा (अप्याः, उस्नियाः) व्याप्तिशीलस्वशक्तिमिः (अन्तरदमनः) मेघान्तः (ओजसा, अकृन्तत्) बलेन छिन्दन् (निर्माः) सदा शब्दायते (व्रजं, अभि) ब्रह्माण्डमभि (तिर्निषे) सर्वत्र व्याप्तः, यश्च (गव्यम) ज्ञानसम्बन्धिनीं (अद्व्यम्.) कर्मसम्बन्धिनीं च शक्तिं (वर्भीव) कवचिमव धारयति तस्मादिदं प्रार्थनीयं यत् (धृष्णो) हे धृति-रूप परमात्मन् ! (आरुज) भवाम् मम बाधकशक्तीनीशयतु ।

पद्धि—(यः) जो परमात्मा (अप्याः, उक्तियाः) अपनी व्याप्तिशील शक्तियों से (अन्तरक्ष्मनः) मेघों के भीतर (ओजसा, अक्रुन्तद) बल
से छेदन करता हुआ (निर्गाः) निरन्तर शब्दायमान होकर (व्रजष्) इस
ब्रह्माण्डरूपी समुद्दाय के समक्ष (अभि, तिलपे) चारों ओर व्याप्त होरहा है
और जो (गव्यप्) ज्ञान तथा (अञ्च्यम्) कर्म की शक्तियों को (वर्मीव)
कवच के समान धारण कर रहा है उससे यह प्रार्थना है कि (धृष्णो)
हे धृतिरूप परमात्मन ! (आरुज) आप हमारी बाधक शक्तियों को नाश्च करें।

भावार्थ—वह पूर्ण परमात्मा जो इस ब्रह्माण्ड में सर्वत्र परिपूर्ण होरहा है वही मङ्गलमय प्रभु सब विघ्नों को निष्टत्त करके कल्याण का देने वाळा और वही सब पापों का क्षय करने वाळा है। आ सीता परि पिञ्चताश्वं न स्तोमेम्प्तुरं रजस्तुरम् । वनकक्षसमुद्युतंम् ॥ ७ ॥

आ । सोत् । परि । सिंचत् । अश्वं । न । स्तोमं । अएऽ-तुरं । रजःऽतुरं । वनऽकक्षं । उदऽप्रतम् ॥ ७ ॥

पदार्थः—( अश्वम, न ) यः विद्युदिव ( अप्तु-रम् ) अन्तरिक्षपदार्थान् सुगत्या योजयति ( रजस्तुरम् ) तेज-स्विपदार्थेन्यश्च गतिं ददाति यश्च ( वनऋक्षं, उदप्रुतम् ) सर्व-त्रैव ओतप्रोतोऽस्ति तम् ( स्तोमम् ) स्तुस्यहं परमात्मानं ( पिर, सिञ्चत ) उपासनारूप वारिणा सम्यक् सिंचत ( आ ) समन्तात् ( सोत ) साक्षारकुरुत ।

पदार्थ--( अश्वम्, न ) जो विद्युत् के समान ( अप्तुरम् ) अन्ति रिप्तस्य पदार्थों को गति देने व'ला (रजस्तुरम्) तेजस्वी पदार्थों को गति देने बाला, और ( वनकक्षम्, उदमुतम् ) जो सर्वत्र ओतपोत होरहा है ऐसे (स्तोमम्) स्तृति मोग्य परमात्मा को (परिसिश्चत ,आ) अपनी उपासनारूप बारि से मलेमकार सिश्चन करते हुए उसका ( स्रोत ) साक्षात्कार करें।

भावार्थ--विद्युदादि नानाविष कियाशक्तियों का प्रदाता, निर्माता तथा प्रकाशक एकपात्र परमात्मा ही है, वही सबका उपासनीय और वही सबको कल्याण का देने वाला है ॥

सहस्रंधारं रृष्भं पंयोर्ग्धं प्रियं देवाय जन्मने । ऋतेन् य ऋतजीतो विवार्ग्धे राजां देव ऋतं बृहत् ॥८॥ सहस्रंऽधारं । रृषभं । पयःऽवृधं । प्रियं । देवायं । जन्मने । ऋतेनं । यः । ऋतऽजांतः । विऽववृषे । राजां । देवः । ऋतं । बृहत् ॥ ८ ॥

पदार्थः—( सहस्रधारम ) योऽनेकथानन्दधाराभिः ( वृ-षमं ) कामनानां पूरकः ( पयोवृधम ) योन्नाचौश्वर्येण परिपूर्णः ( प्रियम् ) यः सर्वेष्रियः तस्य परमारमनः ( देवाय, जन्मने ) दिव्यजन्मने प्रार्थनां करोमि ( यः ) यश्च (ऋतेन ) प्रकृतिरूपर्तेन (ऋतजातः ) ऋतजातोऽस्ति (विववृधे ) यः सर्वत्र विशेषेण वृद्धिं प्राप्तः यश्च ( देवः ) दिव्यस्वरूपः ( राजा ) सर्वभृतस्थामी च ( ऋतं, वृहत् ) सर्वोपिर सस्यः तमुपासीमहि वयम् ।

पद्धि——(सहस्वारम्) जो अनन्त मकार की आनन्द धाराओं से ( ट्रपमप ) कामनाओं का पूर्ण करने वाला ( पयोष्टधप ) जो अक्षा-दि ऐस्टर्गों से परिपूर्ण और ( प्रियम् ) जो सर्विषय है, ऐसे परमात्मा से मैं ( देवाय, जन्मने ) दिन्यजन्म के लिये प्रार्थना करता हूं, जो ( ऋतेन ) प्रकृतिरूपी ऋत से ( ऋतजातः ) ऋतजात अर्थाद् सर्वत्र विद्यमान है ( विवट्धे ) जो सर्वत्र विद्येषरूप से दृद्धि को प्राप्त (यः ) जो ( देवः ) दिन्य स्वरूप और जो ( राजा ) सब भूतों का स्वामी है वही ( ऋते वृहद्) एकमात्र सर्वोपरि सत्य है, उसी परमात्मा की हम लोग उपासना करें ।

भावार्थ-इस मंत्र में प्रकृति को "ऋत" इस अभिपाय से कहा गया है कि प्रकृति परिणामी नित्य है-अर्थात परिणाम को पाप्त होकर नाम नहीं होती, सेष सब अर्थ स्पष्ट है।

> अभिः सुम्नं बृहस्यश्च इषस्पते दिद्वाहि देव देवसः । वि कोशं मध्यमं युव ॥ ९ ॥

अभि । सुम्नं । बृहत् । यशः । इषः । पृते । दिद्विहि । देव । देवऽयः । वि । कोशै । मध्यमं । सुव ॥ ९ ॥

पदार्थः—( द्युम्नम् ) दीप्तिमत् ( वृहचशः ) वृहचशो-युक्तमैश्वर्य (इषस्पते ) हे ऐश्वर्यपते परमात्मन् ! ( आभि, दिदीहि ) मह्यं ददातु ( देवयुः ) दीप्तिमान् ( देव ) हे दिव्यरूप ! ( मध्यमं, कोशम् ) अन्तरिक्षकोशं ( वि,युव ) विशेषण मया योजयतु ।

पद्धि—( ग्रुम्नम् ) दीप्ति वाला ( बृहत्, यशः ) वहे यश वाला ( इषस्पते ) हे पेश्वर्यों के पति परमात्मन् ! ( अभि, दिदीहि ) आप इमको पेश्वर्य प्रदान करें (देवयुः) दीप्ति को प्राप्त (देव ) दिव्यस्वरूप परमात्मन् ! ( मध्यमम्, कोश्नम् ) अन्तरिक्ष कोश को । वि,युव ) आप हमें विशेषरूप से समाश्रित करें।

भावार्थ-इस मन्त्र में परमात्मा से ऐ अर्थमाप्ति की प्रार्थना की गई है कि हे परमात्मन ! आप ऐ अर्थरूप सम्पूर्ण कोषों के पति हैं, कुपा करके हमें भी विशेषरूप से सम्पत्तिशील बनावें ।

आ वञ्यस्य सुदक्ष चम्बोः सुता विशा विह्नर्न विश्वतिः । वृष्टिं दिवः पवस्व गीतिमुपां जिन्दा गविष्टये धिर्यः १०।१८

आ।वृच्यस्व। सुऽद्ध्व। चुम्बोः।सुतः। विशां। विद्धाः।न । विश्वतिः। वृष्टिं। दिवः। प्वस्व । गुँति । अपां। जिन्वं। गोऽईष्टये। धियः॥ १०॥

पदार्थः--( सुदक्ष ) हे सर्वज्ञ ! ( चम्बोः ) जीवप्रकृति-

रूप व्याप्यपदार्थेषु (सुतः) सर्वत्र विद्यमानः (विशाम्) प्रजानाम् (विद्वाः, न) अग्निरिव (विश्पतिः) धारकः, भवान् (आ, वच्यस्व) मन मनिस आगच्छ (दिवः) द्युलोकस्य (वृष्टिम्) वर्षणम् (पवस्व) पुनातु (अपा, रीतिम्) कर्मणा गार्ति च पुनातु (गविष्टये, धियः) ज्ञानस्य कर्मणा चाभिलाषिणं जनं (जिन्व) शक्त्या परिपूरयतु।

पदार्थ — (सुदक्ष) हे सर्वद्म परमात्मन ! आप (चम्बोः) मक्काति तथा जीवरूप व्याप्य पदार्थों में (सुनः) सर्वत्र विद्यमान (विद्याम्) सन प्रजाओं के (बिहः) अगिन (न) समान (विद्यातः) बोढा = नेता हैं, आप (आ. वच्यस्व) हमें प्राप्त हों (दिवः) खुळोंक की (दृष्टिम्) दृष्टि को (पवस्व) पवित्र करें (अपां, रीतिम) कमें की गति को पवित्र करें (गविष्ट्ये) झान और (धियः) कमें की इच्छा करनेवाळे पुरुष को (जिन्व) अपनी शक्ति से परिपूर्ण करें।

भावार्थ — जिस मकार अग्नि एक पदार्थ को स्थानान्तर को माप्त कर देती है अर्थात् अपनी तेजोमयी शक्ति से गतिशीछ बना देती है, इसी प्रकार परमात्मा क्वानी तथा ध्रभकर्मी पुरुष को गतिशीछ बनाता है जिससे पुरुष श्वक्तिसम्पन्न होकर उसकी समीपता को उपछन्य करता है।

> एतमु त्यं मद्च्युतं सहस्रंधारं वृष्मं दिवों दुहुः। विश्वा वसूनि विभ्रंतम् ॥ ११ ॥

प्तं । ऊं इति । त्यं । मृदु उच्युतं । सहस्रं ऽधारं । बृष्मं । दिवेः । दुद्दुः । विश्वां । वसूनि । विश्रंतं ॥११ ॥

पदार्थः — (त्यमेतमु ) एतं परमात्मानं ( मदच्युतम् )

आमन्दपूर्ण ( सहस्रधारम् ) अनन्तराक्तिमन्तम् (दिवोष्ट्रपमम् ) गुरुक्तिदानम्दवृष्टिकर्त्तारम् (विश्वा, वसूनि ) सक्लैश्वर्याणि (विद्वन्तम् ) द्वतम् (दुहुः ) एवंभूतं तं ज्ञानवृत्तिभिः परिपूरयन्ति ।

पद्रियं—( त्यंमेतम् ) उस उक्त परमात्मा को ( मदच्युतम् ) जो आनन्द से भरपूरं ( सहस्रधारम् ) अनन्त शक्तियों वाला ( दिवेष्ट्रधभम् ) घुलोक से आनन्द की दृष्टि करने वाला ( विश्वावसूनि ) और जो सक्ष्रप्रयों के ( विश्वतम् ) धारण करनेवाला है, उसको ( दृद्धः ) ज्ञानदृत्तियों से परिपूर्ण करते हैं।

भावार्थ---ज्ञानदिनियें परमात्मा का साक्षात्कार इस प्रकार करती हैं कि आवरण भक्त करके सर्वव्यापक परमात्मा को अभिव्यक्त करती है, इसी का नाम दिचिव्याप्ति है।

वृषा वि जेज्ञे जनयन्नमंत्र्यः प्रतप्रज्योतिषा तमः।
स सुष्टतः कविभिनिषिजं देधे त्रिधात्वंस्य देससा ॥१२॥
वृषां । वि । जुज्ञे । जनयंत् । अमर्त्यः । प्रत्तपंत् । ज्योतिषा ।
तमः । सः । सुऽस्तुतः । कविऽभिः । निःऽनिजं । दुधे । त्रिऽधातुं । अस्य । देससा ॥ १२ ॥

पदार्थः — ( अमर्त्यः ) अमरणधर्मा स परमात्मा ( वृषा ) सर्वकामनाप्रदः ( जनयन् ) स्वज्योतिः प्रकाशयन् ( विजज्ञे ) जायमान उच्यते ( ज्योतिषा ) स्वज्ञानज्योतिषा च ( तमः, प्रत-पन् ) अज्ञानं दूरीकुर्वन् ( कविभिः ) विद्वितः वर्णितः ( निणिज्ञम् ) निराकारपदं ( दधे ) दधाति ( अस्य, दंससा ) अस्या-

पूर्वकर्मणा ( त्रिधातुः ) गुणम्रयाश्रयभूता प्रकृतिः स्थिरास्ति ( सः ) इत्थंभूतः परमात्मा ( सुस्तुतः ) सम्यगुपासितः सद्गतिं प्रदर्शति ।

पदार्थ——(अमर्त्यः) अमरणधर्मा परमात्मा ( षृषा ) जो सब कामनाओं की द्राष्ट्र करनेवाला है वह (जनयन्) अपनी ज्योति की प्रकाश करता हुआ (विजन्ने) जायमान कथन किया जाता है (ज्योतिषा) अपनी ज्ञानरूपी ज्याति से (तमः, प्रतपन्) अज्ञान को दूर करता हुआ (कविभिः) विद्वानों से वर्णित (निर्णिजम्) निराकार के पद्ध को (देधे) धारण करता है, और (अस्य, वंससा) इसके अपूर्व कर्मों से (त्रिधातु) तीनों गुणों की आश्रयभूत प्रकाति स्थिर है (सः) उक्त गुण-सम्पन्न परमातमा (सुस्तुतः) भछोभाँति ज्यासना किया हुआ सद्गति प्रदान करता है।

भावार्थ——इस मंत्र में परमात्मा को जायमान उपचार से कथन किया गया है वस्तुतः नहीं, वास्तव में वह अजर, अमरादि ग्रुण सम्पन्न है, वह अपने उपासकों की कामनाओं को पूर्ण करने वाला और अमको सद्गति का पदाता है।

स सुन्वे यो वसूनां यो स्यामानेता य इळानाम् । सोमो यः सुक्षितीनाम् ॥ १३ ॥

सः । सुन्वे । यः । वसूनां । यः । गयां । आऽनेता । यः । इळानां । सोमंः । यः । सुऽक्षितीनां ॥ १३ ॥

पदार्थः—( सः ) स परमारमा ( सुन्वे ) सर्व संसारमुख-क्वाते ( मः ) वश्च ( सोमः ) सर्वेह्मादकः ( वसूना ) धनाना (रायाम्) ऐश्वर्याणा च (आनेता) प्रेरकः (यः) यश्च (इलाना, सुक्षितीना) सर्वेषा लोकाना चाधिष्ठातास्ति सममज्ञा-नविषयो भवतु ।

पदार्थ—(सः) वह परमात्मा (यः) जो (सुन्वे) सब संसार को उत्पन्न करता (यः) जो (सोमः) सर्वेत्पादक (वसूनाम्) सब धनों (रावाम्) पेश्वर्यों का (आनेता) पेरक, और (यः) जो (इस्रानां, सुक्षितीनाम्) सम्पूर्ण लोकलोकान्तरों का अधिष्ठाता है वह हमारे ज्ञान का विषय हो।

भावार्थ—सब पदार्थों का अधिष्ठाता परमात्मा है अर्थात् परमात्मा सब पदार्थों का आधार और सब पदार्थ आधेय हैं, हे भगवन ! आप हमारे झान की टार्द्ध करें कि हम लोग आपकी समीपता को प्राप्त होकर आनन्द का उपभोग करसकें।

यस्यं न इन्द्रः पिबाद्यस्यं मुरुतो यस्यं वार्यमणा भर्गः । आयेने मित्रावरुणा करांमह एन्द्रमवंसे मुहे ॥ १४ ॥

यस्यं । नः । इंद्रः । पिर्वात् । यस्यं । मुरुतः । यस्यं । वा । अर्थमणां । भगः । आ । यनं । मित्रावर्रणा। करामहे । आ । इंद्रं । अर्वसे । महे ॥ १४ ॥

पदार्थः --यः परमात्मा (नः) अस्माकं स्वामी (यस्य) यस्यानन्दं (इन्द्रः) कर्मयोगी (पिवात्) पिवति (यस्य, मरुतः) यदानन्दं विद्वद्रणः पिवति (यस्य) यदानन्दं (अर्थमणा) कर्मणा सह (भगः) कर्मयोगी पिवति (येन) येन च (मित्रा, वरुणा) अध्यापकोपदेशकौ (करामहे) सदुपदिशतः (महे,

अवसे ) अस्यन्त रक्षायै ( इन्द्रम् ) यः परमात्मा कर्मयोगिनमुत्पा-दयति स एवास्माभिरुपास्यदेवो ज्ञातच्यः ।

पद्रार्थ ——(नः) हमारा स्वामी परमात्मा (यस्य) जिसके आनन्द को (इन्द्रः) कर्मयोगी (पिवाद) पान करते (यस्य) जिसके आनन्द को (मरुतः) विद्वानों का गण पान करता (यस्य) जिसके आनन्द को (अर्थमणा) कर्मों के साथ (भगः) कर्मयोगी उपख्रव्य करता और (येन) जिससे (मित्रावरुणा) अध्यापक तथा उपदेशक (करामंद्रे) सदुपदेश करते हैं (महे, अवसे) अत्यन्त रक्षा के लिये (इन्द्रम्) कर्मयोगी को जो उत्पन्न करता है वही हमारा उपास्यदेव है।

भावार्थ — जो परमात्मा नाना प्रकार की विद्यार्थे और इन विद्याओं के वेत्ता कर्मयोगी तथा झानयोगियों को उत्पन्न करता जिससे शिक्षा प्राप्त करके अध्यापक तथा उपदेशक धर्मोपदेश करते और जो दुष्टदमन के किये रक्षक उत्पन्न करता है वही हमारा पूजनीय देव है उसी की उपासना करनी योग्य है।

इन्द्रांय सोम् पातंवे नृभिर्येतः स्वायुधो मृदिन्तमः । पर्वस्व मधुमत्तमः ॥ १५ ॥

इंद्रांय । सोम् । पातंवे । नृऽभिः । यतः । सुऽश्रायुधः । मृदि-नृऽतमः । पर्वस्व । मर्धुमत्ऽतमः ॥ १५ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्!( इन्द्राय, पातवे ) कर्मयोगितृप्तये ( नृभिर्यतः ) मनुष्यैः साक्षात्कृतो भवान् ( मधुमत्तमः ) अत्यन्त मधुरान् ( मदिन्तमः ) आह्नादकाश्चगुणान्धारयति ( स्वायुधः ) स्वाभाविक शक्तिप्रदो भवान् ( पवस्व ) मज्ज्ञानविषयो भवतु ।

पद्रश्य-(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (इन्हाय, पातके) कर्मयोगी की नृप्ति के क्रिये (नृप्तिः, यतः) साझात्कार क्रिये हुए आप जो (मधुमत्तमः) असन्त मीठे और (मदिन्तमः) आह्वादक गुणों को धारण किये हुए हैं (स्वायुधः) स्वाभाषिक शाक्तिपद आप (पवस्व) हमारे ज्ञान का विषय हों।

भावार्थ — हे आनन्दवर्दक तथा आह्वादजनक गुण सम्पक्ष परमात्मन ! आप ऐसी कृपा करें कि हम लोग ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी समकर आपका साक्षात्कार करते हुए आनन्द को प्राप्त हों ॥

इन्द्रेस्य हार्दि सोम्धानमा विश्वा समुद्रमिवृत्तिन्धवः । जुष्टी मित्राय वर्रणाय वायवे दिवो विष्टम्भ उत्तमः ॥१६॥१९॥

इन्द्रंस्य । हार्दि । सोमुऽधानं । आ । विश्व । समुद्रंऽईव । सिर्धवः। जुष्टंः। मित्रार्थ । वृरुणाय। वायवे । दिवः । विष्टंभः। उत्तरतमः ॥ १६ ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! ( इन्दस्य ) कर्मयोगिनः ( हार्दि ) हृदय रूपम् (सोमधानम् ) अन्तःकरणम् ( आविश ) प्राप्तोतु (इव) यथा (सिन्धवः) नदः (समुद्रं ) समुद्रं प्राप्तुवन्ति एवं मदन्त्तयः भवन्तं प्राप्नुवन्तु ( मित्राय ) अध्यापकाय ( वरुणाय ) उपदेशकाय च (वायवे) कर्मयोगिने (जुष्टः ) प्रीति युक्तः (दिवः) द्युलोकस्य (उत्तमः, विष्टम्भः) सर्वोपिर सद्दायकः ।

पदार्थ--हे परमास्पन ! ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगी के ( हार्दि ) हृद्य-रूप ( सोमधानष् ) अन्तःकरण को ( आविञ्च ) माप्त हो ( इव ) जिसमन्द्रार (सिन्धनः) नदिवें (समुद्रम्) समुद्र को प्राप्त होती हैं इसी प्रकार हमारी हित्तें आपको प्राप्त हों, आप ( मित्राय ) अध्यापक के क्रिये और ( वरुणाय ) उपदेशक के लिये ( वायवे ) ज्ञानयोगी के लिये (जुष्टः ) प्रीति से युक्त और आप ( दिवः ) युलोक का ( उसम ) सर्वीपरि ( विष्टम्भः ) सहारा हैं।

भाव थि--कोटि २ ब्रह्माण्ड जिस परमात्मा के आधार पर स्थिर हैं और को कवैयोगी तथा ज्ञानयोगी इज्ञादि योगी जनों का विद्यानदाता है वहाँ एकमात्र खपास्य देव है।

इति अष्टोत्तरशततमंसूक्तमेकोनिर्विशो वर्गश्च समाप्तः । यह १०८ वां सूक्त और १९वां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ द्वाविंशत्यृचस्य नवोत्तरशततमस्य सूक्तस्य १-२२ अग्नयो धिष्ण्या ऐश्वरा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ७, ८, १०, १३, १४, १५, १७, १८ आर्ची सुरिग्गायत्री । २-६, ९, ११, १२, १९, २२ आर्ची स्वराङ्गायत्री ॥ २०, २१ आर्ची गायत्री । १६ पादनिचृद्गायत्री ॥ षद्जः स्वरः ॥

अथ कर्मयोगिनः गुणा वर्ण्यन्ते-

अब कर्मयोगी के ग्रुणों का वर्णन करते हैं:
परि प्र श्वन्देन्द्रीय सोम स्वावुर्मित्रार्थ पूष्णे भगांव ॥ १ ॥

परि । प्र । धनव । इन्द्राय । सोम । स्वावुः । मित्रार्थ । पूष्णे

भगांच ॥ १ ॥

पदार्थः—( मित्राय ) मित्रतारूपगुणवते ( पूष्णे ) सदुपदेशैः पोषकाय ( भगाय ) ऐश्वर्यसम्पन्नाय ( इन्द्राय ) कभियोगिने ( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( स्वादुः ) स्वादुः एक्टं ( परि, प्र, धन्व ) प्रेरयतु ।

पदार्थ — (मित्राय) मित्रतारूप गुणवाले (पूष्णे) सदुपदेश द्वारा पुष्टि करने वाले (भगाय) ऐश्वर्य्य वाले (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (सोम) हे सोम! आप (स्त्रादुः) उत्तम फळ के लिये (परि, प्र, धन्व) भलेपकार पेरणा करें॥

भावार्थ--परमात्मा उद्योगी तथा कर्मयोगियों के छिये नाना-विध स्वादु फर्छों को उत्पन्न करता है अर्थात् सब मकार के ऐश्वर्य और धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष इन चारो फर्छों का भोक्ता कर्मयोगी तथा उद्योगी ही होसक्ता है अन्य नहीं, इसिंछये पुरुष को कर्मयोगी तथा उद्योगी बनना चाहिये।

इन्द्रंस्ते सोम सुतस्यं पेयाः ऋत्वे दक्षाय विश्वे च देवाः ॥२॥ इन्द्रंः। ते । सोम । सुतस्यं । पेयाः । ऋत्वे । दक्षाय। विश्वे । च । देवाः ॥ २ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक !(ते) तव (सुतस्प) साक्षात्कार रसं (इन्द्रः) कर्मयोगी (कत्वे) विज्ञानाय (दक्षाय) चातुर्याय (पेयाः) पिवेत (च) तथा च (विश्वे) सर्वे (देवाः) देवगणाः तवानन्दं पिबन्तु।

पदार्थ-(सोम) हे सर्वेत्पादक परमात्मन ! (ते) तुम्हारे

( सुतस्य ) साक्षात्काररूप रस को ( इन्द्रः ) कर्मयोगी ( कत्वे ) विज्ञान तथा ( दक्षाय ) चातुर्व्यके छिये ( पेयाः ) पान करे ( च ) और ( विश्वे, देवाः ) सब देव तुम्हारे आनन्द को पान करें।

भावार्थ-परमात्मानन्द के पान करने का अधिकार एकमात्र देवीसम्पत्ति वाले पुरुषों को ही होसकता है अन्य को नहीं, इसी अभिनाय से यहां कर्मयोगी, ज्ञानयोगी तथा देवों के लिये ब्रह्मामृत का वर्णन किया गया है। प्वामृताय मृद्देश्वयाय स शुक्रों अप दिव्यः पीयूषंः ॥ ३ ॥ प्व । अमृताय । मृद्दे । क्षयाय । सः । शुक्रः । अप । दिव्यः । पीयूषंः ॥ ३ ॥ दिव्यः । पीयूषंः ॥ ३ ॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! भवान् ( शुक्रः ) बलस्वरूपः ( दिव्यः ) दिव्यस्वरूपश्चं (पीयूषः ) विद्वन्तयः अमृतं ( सः) स भवान् ( महे ) शश्वनिवासाय ( अमृताय ) मुक्तिसुखाय च ( क्षयाय ) दोषनाशाय च ( एव, अर्ष ) एवं मां प्राप्नोतु येन सदैवाहमानन्दं भोक्तुं शक्नुयाम ।

पदार्थ—हे परमातमन ! ( शुक्रः ) आप बलस्वरूप ( दिव्यः ) दिव्यस्वरूप ( पीयूषः ) विद्वानों के लिये अमृत हैं (सः ) उक्त गुण-सम्पन्न आप ( महे ) सदा के निवासार्थ ( अमृताय ) मुक्ति सुख तथा ( सयाय ) दोषनिष्ठित्त के लिये ( एव ) इस मकार ( अर्ष ) माप्त हों जिससे इम सदैव आपके आनन्द को भोग सकें ।

भावार्थ—यहां मुक्तिरूप मुख का "पीयूष " शब्द से वर्णन किया है, ब्रह्मानन्द का नाम ही पीयूष है, और उसीको अमृत, पीयूष, मुक्ति इखादि नानामकार के शब्दों से कथन किया गया है। पर्वस्व सोम महान्त्संमुदः <u>पिता देवानां</u> विश्वाभि धार्म ॥४॥ पर्वस्व । सोम् । महान् । समुदः । पिता । देवानां । विश्वां । अभि । धार्म ॥ ४ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! भवान ( समुद्रः ) सम्पूर्ण लोकलोकान्तर प्रभवः ( महान् ) सर्वेभ्यो महान् व्यापकत्वात ( देवानां, पिता ) सूर्य्यादि देवानां निर्माता ( विश्वा, आभे, धाम ) सर्वे लक्ष्यीकृत्य मां गुनातु ।

पदार्थ——( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! आप ( समुद्रः ) " सम्यग् द्रवन्ति भूतानि यस्मात् स समुद्रः "=जिससे पृथिव्यादि सम्पूर्ण छोकछोकान्तर उत्पन्न होते हैं उसका नाम यहां " समुद्र " है, और ( महान् ) सब से बड़ा ( देवानां ) सूर्र्यादि देवों का ( पिता ) निर्माण करने वाछा (विश्वा, आभि, धाम ) सबको छक्ष्य रखकर है ईश्वर ! आप इमको पवित्र करें।

भागार्थ — परमापिता परमात्मा जो आकाशवत सर्वत्र परिपूर्ण है उसी की उपासना से मनुष्य मुक्तिथाम की माप्त होसकता है अन्यथा नहीं। शुक्रः पंवस्व देवेभ्यः सोम दिवे पृथिव्ये शं चं प्रजाये ॥५॥ शुक्रः। प्वस्व । देवेभ्यः । सोम । दिवे । पृथिव्ये । शं । च । प्रजाये ॥ ५॥ च । प्रजाये ॥ ५॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( देवेभ्यः, पवस्व ) विदुषो भवान्पुनातु ( दिवे ) द्युलोकाय ( पृथिव्यै ) पृथिवी लोकाय (च) तथा च (प्रजायै) प्रजार्थ (शं) कल्याणं करोतु भवान् (शुक्रः) यतो बलस्वरूपो भवान् ॥

पदार्थ—(देवेभ्यः) आप सब विद्वानों को (यवस्त्र) पित्रत्र करें (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन (दिवे) छुछोक (पृथिन्ये) पृथिवी छोक (च) और (प्रजाये) प्रजा के छिये (घं) कल्याणकारी हों (ग्रुक्तः) क्योंकि आप बळस्वरूप हैं।।

भावार्थ — परमात्मा सम्पूर्ण प्रजाओं के लिये आनन्द की दृष्टि करनेवाला है अर्थाद वही आनन्द का स्रोत होने के कारण उसीसे आनन्द की लहरें इतस्ततः प्रचार पाती हैं किसी अन्य स्रोत से नहीं ॥

दिवो धर्तासि शुकः पीयूषः सत्ये विधर्मन्वाजी पर्वस्व ॥६॥ दिवः । धर्ता । असि । शुकः । पीयूषः । स्र्ये । विऽधर्मन् । वाजी । प्वस्व ॥ ६ ॥

पदार्थः—( दिवः, धर्ता, असि) भवान् द्युलोकस्य धारकः ( सत्ये, विधर्मन् ) सत्यता यज्ञे ( पीयूषः ) अमृतमस्ति (शुकः) दीप्तिमान् ( वाजी ) बलवान् ( पवस्व ) मां पवित्रयतु ।।

पदार्थ-(दिवः धर्ता, असि ) हे परमात्मन ! आप खुलोक के धारक, और (सत्ये, विधमन ) सत्यरूप यज्ञ में (पीय्षः ) अमृत हैं (खुकः) दीप्तिमान, तथा (वाजी ) बलस्वरूप आप (पवस्व ) हमको पवित्र करें ॥

भावार्थ-- ग्रुळोक का धारक, अमृत, देदीप्यमान तथा बलस्वरूप परमात्मा जिसने सूर्य्य, चन्द्रमादि सब छोकछोकान्तरों को निर्माण किया है वही हम सबका एकमात्र उपास्य देव है अन्य नहीं ॥ पर्वस्य सोम द्युम्नी सुधारो मुहामवीनामर्ख पूर्व्यः ॥ ७ ॥

पर्वस्व । सोम् । द्युम्नी । सुऽघृारः । मृहान् । अवीनां । अर्तु । पूर्व्यः ॥ ७ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ( चुम्नी ) यशःस्व-रूपो भवान् ( सुधारः ) अमृतधारारूपः ( महान्, अवीना ) महता रक्षकानां मध्ये ( अनु, पूर्व्यः ) मुख्योस्ति, इत्यंभूतो भवान् (पवस्व ) मां पुनातु ॥

पदार्थ--(सोम) हे सोमगुणसम्पन्न तथा सर्वोत्पादक परमात्मन! आप ( ग्रुम्नी ) यत्रस्वरूप ( सुधारः ) अमृतस्वरूप, तथा (महान, अवीनां ) बड़े २ रक्षकों में ( अनु, पूर्व्यः ) सब से मुख्य रक्षक होने से आप ( पत्रस्व ) हमको पवित्र करें।

भावार्थ-सर्वेषिर परमात्मा जिसका यश महान्=सबसे बड़ा है, वहीं हमारा रक्षक और वही एकमात्र उपास्य देव है ॥

रीभेर्येमानो जंज्ञानः पूतः क्ष्यद्विश्वानि मन्द्रः स्वर्वित् ॥ ८ ॥

नुऽभिः । येमानः। ज्ञानः। पूतः। क्षरंत् । विश्वानि । मृन्दः । स्वःऽवित् ॥ ८ ॥

पदार्थः—( नृभिः, येमानः ) संयमिभिः साक्षात्कृतः (जज्ञानः ) सर्वत्राविर्भूतः (पूतः )पवित्रः ( मन्द्रः ) आनन्द-स्वरूपः ( स्वर्वित् ) सर्वज्ञो भवान् ( विश्वानि ) सर्वाणि ऐश्वर्यानि (क्षरत् ) महां ददातु ॥ पद्मिथ--( नृभिः, येमानः ) संयमी पुरुषों द्वारा साक्षास्कार किये हुए ( जज्ञानः ) सर्वत्र आविर्भाव को प्राप्त (पूतः)पवित्र (मन्द्रः ) आनन्दस्वरूप ( स्वर्वित ) सर्वज्ञ ( विश्वानि ) सम्पूर्ण ऐश्वर्य्य ( क्षरत् ) हमको देवें ॥

भावार्थ-परमात्मा का साक्षात्कार संयमी पुरुषों को ही होता है अर्थात जप, तप, संयम तथा अनुष्ठान द्वारा वही लोग साक्षात्कार करते हैं, वह परमात्मा अपनी दिव्य ज्योतियों से सर्वत्र आविर्भाव को प्राप्त और जित्य शुद्ध बुद्ध मुक्तस्वभाव है, वह पिता हमें सब प्रकार का सुख प्रदान करे।।

इन्दुः पुनानः प्रजामुंगुणः कर्गद्वश्वांनि द्विणानि नः ॥९॥ इन्दुः । पुनानः । प्रजां । उगुणः । करंत् । विश्वांनि । द्विन णानि । नः ॥ ९॥

पदार्थः—( इन्दुः ) सर्वप्रकाशकः ( पुनानः ) पात्रियता ( प्रजा, उराणः ) प्रजैश्वर्यं वर्धयन् ( विश्वानि, द्रविणानि ) अखिलैश्वर्याणि ( नः ) अस्मभ्यं ( करत् ) ददातु ॥

पदार्थ--( इन्दुः ) सर्वमकाश्वक ( पुनानः ) सबको पवित्र करने-वाळा ( प्रजां, उराणः ) प्रजाओं के ऐश्वर्य्य को विशाल करता हुआपरमात्मा ( विश्वानि, द्रविणानि ) सम्पूर्ण ऐक्वर्य्य ( नः ) हमको (करत् ) प्रदान करे॥

भावार्थ-- जो परमात्मा सम्पूर्ण प्रजाओं के पेश्वर्य्य को बढ़ाता और जो स्वतः प्रकाश तथा स्वयंभू है वही हमारा उपास्यदेव है उसी की उपासना करता हुआ पुरुष आनन्द लाभ करता है अन्यया नहीं।।

पर्वस्व सोम् ऋत्वे दक्षायाश्वो न निक्तो वाजी धर्नाय ११०१२०।

पर्वस्व । <u>सोम्</u> । कत्वे । दर्क्षाय । अर्श्वः । न । <u>नि</u>क्ता । वाजी । धर्नाय ॥ १० ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ( ऋत्वे ) विज्ञानाय ( दक्षाय ) चातुर्याय च (निक्ता) वेगवान् (अश्वः, न ) विद्युदिव (वाजी) बलस्वरूपो भवान् (धनाय) धनार्थ (पवस्व) मां पुनातु ॥

प्तार्थ—( सोम ) हे सोमगुणसम्पन्न परमात्मन् (कत्वे) विश्वान के लिये (दक्षाय) चातुर्य्य प्राप्ति के लिये (अक्ष्यः, न ) विद्युत्समान (निक्ता) वेगवान् (वाजी) वलस्वरूप परमात्मन् (धनाय) धन के लिये (पवस्व) पवित्र करें ॥

भावार्थ--जिस प्रकार विद्युद प्रत्येक पदार्थ की देदीप्यमान करता और सब पदार्थों का प्रकाशक तथा उद्दीपक है, इसी प्रकार परमात्मा सबको उद्घोषन करके अपने २ कमों में प्रवृत्त करता है और कर्मयोगी पुरुष को सदैव धन का लाभ होता है।

तं तें सोतारो रसं मदांय पुनिन्त सोमं महे सुम्नायं ॥ ११ ॥ तं । ते । सोतारं । रसं । मदांय । पुनिन्ते । सोमं । मुहे । सुम्नाय ॥ ११ ॥

पदार्थः—( सोतारः ) उपासकाः ( ते ) तव (तं, रसं ) तमानन्दं ( मदाय ) आनन्दितः स्यामितीञ्छया ( सोमं ) शान्ति-रूपं ( महे, चुम्नाय ) महैश्वर्याय धारणया ( पुनन्ति ) पवि-त्रयन्ति ॥ पदार्थ— (सोतारः) उपासक लोग (ते) तुम्हारे (तं े उस (सोमं) शान्तिरूप (रसं) आनन्द को (मदाय) आनन्दित होने के लिये तथा (महे, दुम्नाय) बड़े पेश्वर्य्य प्राप्ति के लिये धारणा द्वारा (पुनन्ति) पवित्र करते हैं।

भावार्थ — इस भंत्र का भाव यह है कि उपासक छोग इस विराट स्वरूप को देखकर ईश्वर की धारणा अपने हृदय में करते हैं, यही इस ऐश्वर्य को पवित्र बनाना है ॥

शिशुं जज्ञानं हरिं मजन्ति प्वित्रे सोमं देवेभ्य इन्द्रंम्॥१२॥

शिशुं । जुज्जानं । हिरें। मृजुन्ति । पृवित्रे । सोमं । देवेभ्यंः । इन्दुंम् ॥ १२ ॥

पदार्थः—( शिशुं ) सर्वोपिर प्रशंसनीयं ( जज्ञानं ) सर्वत्र विद्यमानं ( हिर्रे ) सर्वदुःखहर्तारं ( इन्दुं ) प्रकाशस्व-रूपं ( सोमं ) सौम्यस्वभावं परमात्मानं ( पवित्रे ) पवित्रान्तः करणे ( देवेभ्यः ) दिव्यगुणप्राप्तये ( मृजन्ति ) ऋत्विग्जनाः साक्षात्कुर्वन्ति ॥

पद्धि—( शिशुं ) सर्वेषि पशंसनीय ( जज्ञानं ) सर्वत्र विद्यमान ( हर्षि ) सब दुःखों को इरण करनेवाला ( इन्दुं ) प्रकाशस्त्ररूप ( सोमं ) सौम्यस्वभाव परमात्मा को (पवित्रे ) पवित्र अन्तःकरण में (देवेभ्यः) दिव्य गुणों की पाप्ति के लिये । मृजन्ति )ऋत्विग् लोग साक्षात्कार करते हैं॥

भवार्थ--जो ऋतु २ में यज्ञों द्वारा परमात्मा का यजन करते हैं जनका नाम "ऋत्विग्" है अर्थात इस विराटस्वरूप की महिमा को देखकर जो आध्यात्मिक यज्ञादि द्वारा परमात्मा की उपासना करते हैं उन्हीं को पर-मात्मा का साक्षात्कार होता है।

इन्दुंः पविष्ट् चारुर्मदांयापामुपस्थे क्विभेगांय ॥ १३ ॥

इन्दुः । पृतिष्ट । चारुः । मदाय । अपां । उपस्थे । कृतिः । भगोय ॥ १३ ॥

पदार्थः—( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः परमात्मा ( कविः ) यः सर्वज्ञः ( अपां, उपस्थे ) कर्मणां सन्निधौ ( मगाय ) ऐश्व-र्य्यप्राप्तये ( चारुः, मदाय ) सर्वोपर्यानन्दप्राप्तये ( पाविष्ट ) मां पुनातु ।

पदार्थ—(इन्दुः) प्रकाशस्त्ररूप परमात्मा (किवः) जो सर्वज्ञ है वह (अपां, उपस्थे) कर्मों की सिनाधि में (भगाय) ऐश्वर्यप्राप्ति तथा (चारुः, मदाय) सर्वोपिर आनन्दपाप्ति के छिये (पविष्ट) हमको पवित्र बनाता है।

भावार्थ-इस मंत्र का भाव यह है कि जो पुरुष यहादि कर्म तथा अन्य सत्कर्म करते हैं उन्हीं को परमात्मा पवित्र बनाता है जिससे वह ऐश्वरुष्यं प्राप्ति द्वारा आनन्दोपभोग करने हैं।

विभिर्ति चाविंन्द्रंस्य नाम येन विश्वानि वृत्रा ज्वानं ॥१४॥

विभेर्ति । चार्ठ । इन्द्रंस्य । नार्म । येनं । विश्वांनि । वृत्रा । जघानं ॥ १४ ॥

पदार्थ:--स परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( चारु )

सुन्दरं (नाम ) शरीरं (विभर्ति ) निर्माति (येन ) येन शरीरेण (विश्वानि ) सकलानि (वृत्रा ) अज्ञःनानि (जघान) कर्मयोगी नाशयति ।

पदार्थ-—(इन्द्रस्य ) परमात्मा कर्मयोगी के (चार्यः, नामः) सुन्दर शरीर को (विभर्ति) निर्माण करता है (येन) जिससे वह (बि-खानि) सम्पूर्ण (ट्रा) अज्ञान (जधान) नाञ्च करता है।

भावार्थ — इस मन्त्र का तात्पर्य यह है कि यद्याप स्थल, सूक्ष्म तथा कारण यह तीनों मकार के करीर सब जीवों को प्राप्त हैं परन्तु कर्म-योगी के सुक्ष्म करीर में परमात्मा एक मकार का दिव्यभाव उत्पन्न कर देता है जिससे अज्ञान का नाश और ज्ञान की टुद्धि होती है, इस भाव से मन्त्र में कर्भयोगी के करीर को बनाना लिखा है।

पिर्वन्त्यस्य विश्वे देवासो गोभिः श्रीतस्य नृभिः मृतस्य॥१५॥ पिर्वन्ति । अस्य । विश्वे । देवासः । गोभिः । श्रीतस्य । नृभिः । मृतस्य ॥ १५ ॥

पदार्थः—( नृभिः, सुतस्य ) संयमिपुरुषैः साक्षात्कृतस्य ( गोभिः, श्रीतस्य ) ज्ञानवृत्तादृद्धाभ्यस्तस्य ( अस्य ) अस्य परमात्मन आनन्दम् ( विश्वे, देवासः ) सर्वविद्धांसः ( पिवन्ति ) अनुभवन्ति ।

एदार्थ-( नृभिः, मुतस्य ) संयमी पुरुषों द्वारा साम्रत्कार किया हुमा ( गोभिः, श्रीतस्य ) जो ज्ञानदिचयों से दृढ़ अभ्यास किया गया है, ( अस्य ) उससे परमात्मा के आनन्द को (विश्वे, देवासः ) सम्पूर्ण विद्वान् (पितन्ति ) पान करते हैं॥

भाव र्थि — परमात्मा का आनन्द इन्द्रियसंपम द्वारा दृढ़ अभ्यास के विना कदापि नहीं मिलमक्षता, इसल्यि पुरुष को चाहिये कि वह श्रवण, मनन तथा निद्धियासन द्वारा दृढ़ अभ्यास करके परमात्मा के आनन्द को लाभ करे॥

प्र सुवानो अक्षः सहस्रधारस्तिरः पवित्रं वि वार्षव्यम् ॥१६॥

प्र । सुदानः । अक्षारिति । सहस्रंपारः । तिरः । पृथित्रं । वि । वारं । अञ्यम् ः १६ ॥

प्रार्थः—( सहस्रधारः ) अनन्तसामर्थ्ययुक्तः प्रमात्मा ( सुवानः ) साक्षात्कृतः ( विवारं, अव्यं, तिरः ) आवरणं तिरस्कृत्य ( पवित्रं ) पूतान्तःकरणं ( प्र, अक्षाः ) स्वज्ञान- प्रवाहै सिश्चाति ॥

पृत्र्थि—— (सहस्रवारः ) अनन्तसाम्थ्ययुक्त परमात्मा (स्रुवानः ) साक्षास्कार किया हुआ (विवारं, अन्यं, तिरः ) अभवरण को तिरस्कार करके (पवित्रं) पवित्र अन्तः करण को (अक्षाः ) अपने ज्ञान के प्रवाह से सिञ्चन करता है ॥

भावार्थ — जब तक मनुष्य में अज्ञान बना रहता है तब तक वह परमातमा का साक्षात्कार कदापि नहीं करसकता, इसिलिये जिज्ञासु को आवश्यक है कि वह परभात्मा के स्वस्त्य को ढकनेवाले अज्ञान का नाश करके परमात्म दर्शन करे, अज्ञान, अविद्यात्त्वा आवरण यह सब पर्य्याय शब्द हैं। स वाज्यंक्षाः सहस्रेता अद्भिर्धजानो गोभिः श्रीणानः ॥१७॥

सः । वाजी । अक्षारिति । सदस्तंऽतेताः । अत्ऽभिः । मृजानः । गोभिः । श्रीणानः ॥ १७ ॥

पदार्थः—( अन्तिः, मृजानः ) कर्मद्वारा साक्षात्कृतः ( गोभिः, श्रीणानः ) ज्ञानवृत्तिःभिः अभ्यासेन परिपकः (सहस्ररेताः) अनन्तसामर्थ्यशाली ( वाजी ) ऐश्वर्थशाली ( सः ) स परमात्मा स्वज्ञानसुधया ( अक्षाः ) मा सिञ्चति ।

पद्रिथ--( आद्रिः, मृजानः ) कर्मों द्वारा साक्षात्कार करके (गोमिः, श्रीणानः ) द्वानरूप दक्तियों के अभ्यास से परिपक्त किया हुआ ( सहस्रोरताः ) अनन्त सामर्थ्यशाली परमात्मा ( वाजी ) जो पेश्वर्यशाली है ( सः ) वह अपने ज्ञानसुधा से ( अक्षाः ) इमको सिश्चन करता है ॥

भाव। थ--जब दृढ़ अभ्यास से परमात्मा का परिषक्त ज्ञान हो-जाता है तब परमात्मज्ञान जो अमृत के समान है वह उपासक को आनन्द मदान करता है, इसी का नाम यहां सिश्चन करना है ॥

प्र स्रोम याहीन्द्रस्य कुक्षा नृभिर्पेष्ठानो अद्विभिः सृतः॥१८॥ प्र । सोम् । याहि । इन्द्रंस्य । कुक्षा । नृभिः । येपानः । अदिभिः । सुतः ॥ १८ ॥

पद्यि:--( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! भवान् ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( कुक्षा ) अन्तः करणे ( याहि ) गच्छतु कथंभूतः

( अद्रिभि:, सुतः ) चित्तवृत्तिभिः साक्षारकृतः ( नृभिः, येमानः) संयमिनां लक्ष्यीभूतक्च ॥

पदार्थ-(अद्रिभिः,म्रुतः) चित्तवृत्तियों के संयम द्वारा साक्षा-त्कार किये हुए (नृभिः, येमानः) संयमी पुरुषों के लक्ष्य (सोम) हे सर्वो-त्यादक परमात्मन ! आप (इन्द्रस्य) कर्मयोगी के (कुक्षा) अन्तःकरण में (याहि) प्राप्त हों॥

भावार्थ--इस मंत्र का भाव यह है कि जो पुरुष उसी एकमात्र परब्रह्म परमात्मा को अपना लक्ष्य बनाते हैं उनको परमिपता परमात्मा अवस्य देदीप्यमान करते हैं॥

असंजि वाजी तिरः पवित्रमिन्द्रीय सोमः सहस्रंधारः॥ १९॥ असंजि।वाजी। तिरः।पवित्री।इन्द्रीय।सोमः।सहस्रंधारः॥१९॥

पदार्थः—( सहस्रधारः ) अनन्तसामर्थ्यवान् ( सोमः ) सर्वोत्पादकः परमारमा ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने ( असर्जि ) उप-दिष्टः ( वाजी ) बलस्वरूपः सः ( तिरः ) अज्ञानं तिरस्कृत्य ( पवित्रं ) अन्तःकरणं पवित्रयति ॥

पदार्थ- (सहस्रधारः ) अनन्तसामर्थ्ययुक्त (सोम ) सर्वोत्पा-दक परमात्मा (इन्द्राय ) कर्मयोगी के लिये (असर्जि ) उपदेश्व द्वारा प्राप्त होते हैं (बाजी ) वह बलस्वरूप परमात्म्म (तिरः ) अज्ञान को तिरस्कार करके (पवित्रं ) अन्तःकरण को पवित्र बनाते हैं।

भावार्थ—-परमिपता परमात्मा जो इस चराचर ब्रह्माण्ड का अधिपति है वह अनन्त सामर्थ्ययुक्त है उसके सामर्थ्य को उपदेशों द्वारा कर्ममोनी लाम करना है। अञ्जन्त्येनं मध्यो स्त्रेनेन्द्रीय वृष्ण इन्द्वं मदीय ॥ २०॥ अंजन्ति । एनं । मध्यंः । स्त्रेन । इन्द्रीय । वृष्णे । इन्द्वं । मदाय ॥ २०॥

पदार्थः—( एनं ) इमं परमात्मानं ( मध्वः, रसेन ) तन्माधुर्यरसेन ( नष्णे ) सर्वकामप्रदाय ( इन्द्राय ) कर्मथोगिने ( मदाय ) आनन्दाय च ( इन्दुं ) स्वप्रकाशं तं ( अंजन्ति ) उपासका ज्ञानवृत्त्यात्मनि योजयन्ति ।

पद्रिंश--' एनं ) उक्त परमात्मा को (मध्यः, रसेन) उसके माधुर्य्ययुक्त रस से (हुण्णे) सब कामनाओं को पूर्ण करने वाले (इन्द्राय) कर्मयोगी के (मदाय) आनन्द के लिये (इन्द्रं) स्वप्नकाञ्च परमात्मा का उपासक लोग (अंजन्ति) ज्ञानवृत्तिद्वारा योग करते हैं।

भावार्थ--परमात्मयोग के अर्थ ब्रह्माविषयणीद्यत्तिद्वारा परमात्मा के योग की नाम ''परमात्मयोग" है अर्थात् उपासक लोग ज्ञानद्वति द्वारा परमात्मा के समीपी होकर परमात्मरूप माधुर्य रस को पान करते हुए तृप्त होते हैं ॥

देवेभ्धंस्त्वा वृथा पार्जसेऽगे वसानं हरिं मृजन्ति ॥ २१ ॥ देवेभ्यंः । त्वां । वृथां । पार्जसे । अपः । वसानं । हरिं । मृजन्ति ॥ २१ ॥

पदार्थः—( देवम्यः ) विद्यदभ्यः ( पाजसे ) बलाय ( अगः, वसानं ) प्रकृतिरूप व्याप्य वस्तुनि निवसन्तं ( हरिं ) अविद्याहर्त्तारं ( त्वा ) भवन्तं ( वृथा ) कर्मफलमनभिलष्य ( मृजन्ति ) उपासकाः साक्षात्कुर्वन्ति ॥

पदार्थ-(देवेभ्यः) विद्वानों के लिये (पाजसे) बल्ल के लिये (अपः, वसानं) प्रकृतिरूप व्याप्यवस्तु में निवास करते हुए (हार्रे) अविद्या का हरण करने वाले (त्वां) तुमको (द्यथा) कर्मफल्टों में अनासक्त होकर (मृजन्ति) उपासक लोग साक्षात्कार करते हैं॥

भावार्थ--विद्यापाप्ति द्वारा विद्वात बनना, बलवात होना तथा नानाविष ऐप्बर्य प्राप्त करके ऐप्बर्य्यशाली बनना परमात्मा की उपलब्धि से विना कदापि नहीं होसकता, इसलिये ऐप्बर्य की इच्छा करनेवाले पुरुषों का कर्तव्य है कि वह झानद्वारा परमात्मा को उपलब्ध करें॥

इन्दुरिन्द्रांय तोसते ि तोंसते श्रीणन्तुत्रो रिणञ्चपः॥२२।२१॥ इन्दुः । इन्द्रांय । तोसते । ति । तोसते । श्रीणच् । उत्रः । रिणच् । अवः ॥ २२ ॥

पदार्थः — (इन्दुः) सर्वप्रकाशकः परमात्मा (इन्द्राय) कर्मयोगिने (तोशते) साक्षात्कियने (उग्रः) उग्ररूपः सः (श्रीणन्) प्रेरयन् (अपः, रिणन्) मन्दकर्माण्यपनयन् (नि, तोशते) अञ्चानं नाशयति ॥

पदार्थ — (इन्दुः) सर्वमकाशक परमात्मा (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (तोशते) साक्षात्कार किया जाता है ( उग्नः) उग्रस्वरूप परमात्मा (श्रीणत्) अपनी प्रेरणा द्वारा ( अपः, रिणत् ) मन्दकर्मों को दूर करता हुआ ( नि, तोशते ) निरन्तर अज्ञान का नाश करता है ॥ भावार्थ—इस मंत्र का त्राशय यह है कि सुख की इच्छावाले पुरुष को मन्दकर्म का सर्वथा त्याम करना चाहिये, जबतक पुरुष मन्द कर्म नहीं छोड़ता तबतक वह परमात्मपरायण कटापि नहीं होसकता और न सुख उपलब्ध करसकता है, इसा अभिप्राय से मंत्र में आज्ञान के नाश द्वारा मन्दकर्मों के त्याम का विधान किया है।

इति नवोत्तरशततमंसूक्तमेकविंशो वृशिश्वसमाप्तः । यह १०९ वां सूक्त और २१ वां वर्णसनाप्त हुआ ।

अथ हादशर्चस्य दशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य १-१२ ज्यरुणत्रसदस्यू ऋषिः । पवशानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २, १२ निचृदनुष्ट्ष् । ३ विसहनुष्ट्ष् । १०, ११ अनृष्टुष् । ४, ७, ८ विगाड्बृहर्ता । ५, ६ पादनिचृदबृहर्ता । ९ बृहर्ता ॥ स्वरः-१-३,१०१२

गान्धारः । ४-९ मध्यमः ॥

पर्यू षु प्र धन्व वाजंसातये परि वृत्राणि सक्षणिः । द्विषस्तरध्यांऋणया ने ईयसे ॥ १ ॥

परि । ऊं इति । सु । प्र । धुन्व । वाजसातये । परि । वृत्राणि । सक्षणि । द्विषः । तुरुधै । ऋणुऽयाः । नः । ईयसे ॥ १ ॥

पदार्थ:--हे परमात्मन् ! भवान् ( वाजसातये ) ऐश्व-

र्धप्रदानायास्मान् (पिर, प्र, धन्व) साधु प्राप्नोतु (सक्षणि) सोढा भवान् (वृत्राणि) अङ्गानानि नाशियतुं मां प्राप्नोतु (ऊं) अथ च (ऋणयाः) ऋणस्यापनेता भवान् (द्विषः) शत्रृन् (तरध्यै) नाशियतुं (नः) अस्मान् (ईयसे) प्राप्नोतु।

पद्धि—हे परमात्मत ! आप (वाजसातये) ऐश्वर्यप्रदान के लिये इमको (पिर, प्र, धन्व) भलीभांति प्राप्त हों (सक्षणि) सहनशील आप (ह्याणि) अज्ञानों को नाश करने के लिये हमें प्राप्त हों (ऊं) और (ऋणयाः) ऋणों को दूर करेनवाले आप (द्विषः) शत्रुओं को (पिर, तरध्ये) भलेपकार नाश करने के लिये (नः) इमको (ईयसे) प्राप्त हों।

भावार्थ-—जो पुरुष ईश्वरपरायण होकर उसकी आज्ञा का पाळन करते हैं वही परमात्मा को उपलब्ध करनेवाले कहे जाते हैं, या यों कहो कि उन्हीं को परमात्माशास होतो है और वही अपने ऋणों से मुक्त होते और वही शत्रुओं का नाश करके संसार में अभय होकर विचरते हैं, स्मरण रहे कि पूर्वस्थान को त्यागकर स्थानान्तरप्राप्तिरूप प्राप्ति परमात्मा में नहीं घटसकती।

अनु हि त्वां सुतं सोम् मदामिस मृहे संमर्युराज्ये । वाजाँ अभि पंवमान प्र गांहसे ॥ २ ॥

अर्तु । हि । त्वा । सुतं । सोम् । मदांमिस । मुहे । समर्येऽ-राज्ये । वाजान् । अभि । पवमान । प्र । गाहसे ॥ २ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( महे, समर्यराज्ये ) न्याययुक्ते महित राज्ये ( त्वा, सुतं ) साक्षात्कारं प्राप्तो भवान

(अनु, मदामिस ) मामानन्दयतु (पवमान ) हे सर्वेपावक भगवन् (वाजान्, अभि ) ऐश्वर्याण्यभिलक्ष्य (प्र. गाहसे ) प्राप्नोति माम् ।

पद्धि—(सोम) हे सोमगुणसम्पन्न परमान्मन (महे. समर्यराज्ये) न्याययुक्त बड़े राज्य में (त्वा, सृतं) साक्षात्कार को पाप्त आप (अनुं, मदामिस) इमको आनन्दित करें (प्रवमान हे सबको पवित्र करनेवाले भगवन (वाजान, अभि) ऐश्वर्यों को लक्ष्य रख़कर (प्र, गाहसे) इमको प्राप्त हों।

भावार्थ---मंत्र में पेश्वयों के छक्ष्य का तात्पर्थ्य यह है कि ईश्वर में आध्यात्मिक तथा आधिभौतिक दोनों प्रकार के ऐश्वर्य हैं, जो पुरुष मुक्ति- सुख को छक्ष्य रखते हैं जनको निःश्रेयसरूप आध्यात्मिक ऐश्वर्य पाप्त होता हैं और जो सांसाग्ति मुख को छक्ष्य रखकर ईश्वरपरायण होते हैं जनको परमात्मा अभ्युद्यर्थप आधिभौतिक ऐश्वर्य प्रदान करते हैं।

अजीजनो हि पंतमानु सूंभै विधारे शक्तांना पर्यः । गोजीरया रहंमाणुः पुरेन्ध्या ॥ ३ ॥

अजीजनः । हि । प्वमान् । सूर्ये । विऽवरि । शक्मंना । पर्यः । गोऽजीरया । रहंमाणः । पुरंऽध्या ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ! भवान् ( पयः, विधारे ) जलधारकेऽन्तरिक्षप्रदेशे ( शक्मना ) स्वश-क्रया ( सूर्यं ) रविम् ( अजीजनः ) उत्पादयाति ( गोजिरिया ) पृथिव्यादि लोकानां प्रेरिका या शक्तिः ( पुरंध्या ) याऽतिमहती ततोऽपि ( रंहमाणः ) अधिक वेगवानास्ति ।

पृद्धि— (पवमान) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन !
आप (पयः, विधारे) जलों को धारण करनेवाले अन्तरिक्ष देश में
(शक्मना) अपनी शक्ति से (सूर्य) मूर्य्य को (अजीजनः) उत्पन्न करते
हैं और (गोजीरया, पुरंध्या) पृथिब्यादि लोकों को पेरणा करनेवाली बड़ी
शक्ति से भी (रंहमाणः) अत्यन्त वेगवान हैं।

भावार्थ—इस मन्त्र का भाव यह है कि वह परमपिता परमात्मा जो अभ्युद्य तथा निःश्रेयस का दाता है उसका मभुत्व विद्युद से भी अधिकतर है। अजीं जनो अमृत मर्त्येष्वाँ ऋतस्य धर्मन्नमृतंस्य चारुंणः। सद्धंसरो वाजमच्छा सनिष्यदत्॥ ४॥

अजीजनः । <u>अमृत्</u> । मर्थेषु । आ । ऋतस्यं । धर्मन् । अमृतस्यं । चार्रणः । सदां । अस्यः । वाजं । अच्छं । मनिस्पदत् ॥ ४ ॥

प्रार्थः — (अमृत) हे शश्चदेकभाववन् परमारमन्! भवान् ((मर्त्येषु, आ) जनानां संमुखी भवनाय (चारुणः, अमृतस्य, धर्मन्) रुचिराविनाशि परमाणुधारकेऽन्तरिक्षे (अजीजनः) ग्रहादीन् उत्पादयामास (सदा, असरः) सदा विचरति च, अतः (वाजं, अच्छ) ऐश्वर्य्यमभिलक्ष्य (सनिष्यदत) मद्भक्तिविषयो भवतु।

पदार्थ — (अमृत) हे सदा एकरस तथा जरामरणादि धर्मों से रहित परमात्मन! आप (मर्त्येषु, आ) मनुष्यों के सम्मुख होने के लिये (चारुणः, अमृतस्य, धर्मन) मुन्दर अविनाशी परमाणुओं को धारण करने

वाले अन्तरिक्ष देश में (अजीजनः) सूर्यादि दिव्य पदार्थां को उत्पन्न करके (सदा, असरः) सदैव विचरते हो, इसल्लिये (वाजं, अच्छ) ऐश्वर्य को लक्ष्य रखकर (सनिष्यदत्) इमारी भक्ति का विषय हों॥

भावार्थ —हे परमात्मन् ! आप सदा एकरस. सर्वत्र विराजमान और सदैव सब प्राणियों को अहाँनेश देखते हुए विचरते हैं. अतएव प्रार्थना है कि आप हमें अपनी भक्ति का दान दें कि हम आपकी आज्ञा का पालन करते हुए ऐश्वर्यशाली हों, विचरने से तात्पर्य्य अपनी न्यापकशक्तिद्वारा सर्वत्र विराजमान होने का है चलने का नहीं ॥

अभ्यंभि हि श्रवंसा तुतर्दिथात्सं न कं चिज्जनपान्मक्षितम् । रायीभिने भरमाणो गर्भस्त्योः ॥ ५ ॥

अभिऽअभि । हि । श्रवंसा । तति देथि । उत्से । न । कं । चित् । जन ऽपाने । अक्षितं । शर्याभिः । न । भर्रमाणः । गर्भस्त्योः ॥ ५ ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! त्वं ( श्रवसा ) स्वकीयज्ञानरूप ऐश्वर्येण ( अभ्यभि ) प्रत्येकोपासकस्य (ततिर्देथ ) दुर्गुणान् नाशयसि ( न ) यथा कश्चिद ( कंचित ) कमपि ( जनपानं, उत्सं ) उदपानं संशोध्य जलं निर्मलं करेगति ( न ) यथा ( गम-स्त्योः ) सूर्य्यः किरणयोः ( शर्याभिः ) शक्तिभिः ( भरमाणः ) पूर्ण कुर्वाणः ( अक्षितं ) दोषरहितं करेगित ॥

पद्धि—हे परमात्मन् ! आप ( श्रवसा ) अपने ज्ञानहए ऐश्वर्य से ( अभ्यभि ) प्रसेक उपासक के ( तर्तार्दिथ ) दुर्गुणी का नाश करते हैं ( म ) जैसे कोई ( अक्षितं ) जल से भरे हुए (उत्सं ) उत्सरण योग्य जलवाल (जनपानं, कंचित्) वापी आदि जलाधार को मिलन जल निकालकर स्वज्ञ बनाता है (हि) निश्चयकरके (न)जैसे सूर्त्य (गभस्त्योः । अपनी किरणों की (शर्याभः ) कर्मशक्तिद्वारा (भरमाणः ) सब विकारों को दृर करके प्रजा का पालन करता है ॥

भवार्थ—इस मंत्र का आशय यह है कि जिस प्रकार सूर्य्य अपनी गरमी तथा प्रकाश शक्ति से प्रजा के सब विकार तथा अपगुणों को दूर कर-के छुभगुण देता है, इसी प्रकार परमात्मा सदाचारी पुरुषों के दोष दूर करके उनमें सहुणों का आधान कर देता है, इसिछिये पुरुष को कर्मयोगी तथा सदाचारी होना परमावज्यक है।

आर्दी के चित्परयंमानाम् आप्यं वसुरुचो दिव्या अभ्यंनुषत । वारं न देवः संविता व्यूर्णते ॥ ६ ॥ २२ ॥

आत् । र्ड्ड । के । चित् । पश्यंमानासः । आप्यं । वृसुऽरुचंः । दिव्याः । अभि । अनुष्त । वारं । न । देवः । सुविता । वि । ऊर्णुते ॥ ६ ॥

पदार्थः—( आप्यं ) पूजनीयं तं ( केचित् ) केचिजनाः ( परयमानासः ) ज्ञानदृष्ट्या परयन्तः ( अभ्यनृषत ) स्तुवन्ति ( आत ) अथवा ( ई, वारं ) वरणीयं तं ( वसुरुचः, दिव्याः ) ऐश्वर्यमिन्छवो विद्यासः ( देवः, साविता ) दिव्यः सूर्य्यः ( वि, ऊर्णुते ) यथा स्वप्रकाशनान्छादयति ( न ) तथा वर्ण्यन्ति ॥

पद्मर्थ--(आप्यं) पूजनीय परमात्मा को (केचित्) कई एक छोग (पत्रयमानासः) ज्ञानदृष्टि से देखते हुए (अभ्यनूषत) स्तुति करते

हैं (आत्) अथवा (ई, दारं) इस वरणीय परमात्मा को (वसुरुचः, दिव्याः) ऐक्वर्य्य चाहने वाले विद्वान (देवः, सविता) दिव्यरूप मूर्य्य (वि, ऊर्णुते) जिस प्रकार अपने प्रकाश से आच्छादन कर लेता है । नः) इस प्रकार वर्णन करते हैं॥

भावा 4 — भाव यह है कि जिस प्रकार सूर्य की प्रभा चहुंओर व्याप्त होजाती है इसी प्रकार ब्रह्मविद्यावेचा पुरुषों की ब्रह्मविषयिणी बुद्धि विस्तृत होकर सब ओर परमात्मा का अवलेकिन करती है और ऐसे पुरुष परमात्मपरायण होकर ब्रह्मानन्द का उपभोग करते हैं॥

त्वे सोम प्रथमा वृक्तवंहिंगो मुहे वाजांय श्रवंसे पियं दधुः । स त्वं नो वीर वीर्याय चोद्य ॥ ७ ॥

त्वे इति । सोम् । प्रथमाः । वृक्तऽविहिषः । महे । वाजाय । श्रवंसे । धिये । द्धुः । सः । त्वं । नः । वीर् । वीर्याय । चोदय ॥ ७ ॥

पदार्थ:--( सोम ) सर्वोत्पादक ! ( प्रथमाः ) प्राचीनाः ( वृक्त्तवार्दिषः ) उच्छिन्नकामाः ( त्वे ) भवति ( महे, वाजाय ) महते यज्ञाय ( श्रवसे ) ऐश्वय्याय च ( धियं, दधुः ) कर्मरूप बुद्धिं द्धति ( वीर ) हे सर्वोपिर बलवान् ( सः, त्वं ) स भवान् ( नः ) अस्मान् (वीर्याय) बीरपुरुषगतगुणाय ( चोदय ) प्रेरयतु ॥

पद्धि—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन (प्रथमाः) प्राचीन लोग (वृक्तविंद्धः) जिन्होंने अपनी कामनाओं को उच्छेदन करिंद्या है वह (त्वे) आपमें (महे, वाजाय) बढ़े यह के लिये अथवा (श्रवसे) एश्वर्य के लिये (धियं, दधुः) कर्मरूप बुद्धि को धारण करते हैं (वीर) हे सर्वोपरि बलस्वरूप परमात्मन (सः, त्वं) वह आप (नः) हमको (त्रीयीय) वीरपुरुषों में होनेवाले गुणों के लिये (चोदय) पेरणा करें॥

भावार्थ-इस मंत्र में परमात्मा से यह प्रार्थना कीगई है कि हे भग-वन ! हम बड़े २ यज्ञ करते हुए ऐश्वर्य सम्पादन करें अथवा बीर पुरुषों के गुणों की धारण करते हुए बलवान बनें, क्योंकि आपही की कृपा से मनुष्य बीरनादि गुणों को धारण करसक्ता है अन्यथा नहीं ॥

दिवः पीयूषं पूर्व्यं यदुक्थ्यं मुहो गाहाहित आ निरंधुक्षत । इन्द्रंमभि जायंमानं समंस्वरत् ॥ ८ ॥

दिवः । पीयूषं । पूर्व्य । यत् । उपथ्यं । मृहः । गाहात् । दिवः । आ । निः । अधुक्षत् । इन्द्रं । अभि । जार्यमानं । सं । अस्वरन् ॥ ८ ः

पदार्थः—( दिवः, पीयूषं ) यः चुलोकस्यामृतम् (पूर्व्यं ) सनातनः (यत्) यः (उक्थ्यं ) प्रशंसनीयः ( महः, गाहात् ) अति गहनात् (दिवः) चुलोकात् (आ, निः, अधुक्षत् ) साध्वदेाहि (इन्द्रं, अभि ) कर्मयोगिनमाभिलक्ष्य (जायमानं ) यो विद्यमानस्तं (परमात्मानं ) साधवः ( सं, अस्वरन् ) स्तुवन्ति ॥

पद्र्शि——(दिवः, पीयूपं) जो घुलोक का अग्रत (पूर्व्य) सनातन (उक्थ्यं) प्रशंसनीय (यत्) जो (महः, गाहात्) बढ़े गहन (दिवः) घुलोक से (आ, निः, अधुक्षत्) भलीभांति दोहन किया गया है (इन्द्रं, अभि) जो कर्मयोगी को लक्ष्य रखकर (जायमानं) विद्यमान है, उस परमाल्या की उपासक लोग (सं, अस्वरन्) भलेपकार स्तुति करते हैं।।

भावार्थ — युलोक का अमृत परमात्मा को इस अभिप्राय से कथन कियागया है कि "पादोऽस्य विश्वाभूतानि त्रिपादोक्स्यामृतं दिवि " ऋग० १०।९०। ३ इस मंत्र में यह वर्णन किया है कि यह सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड उसके एकदेश में है और अनन्त परमात्मा अमृतरूप से खुलोक में विस्तृत होरहा है अर्थात उसका अमृतस्वरूप अनन्त नभोमण्डल में सर्वत्र परिपूर्ण होरहा है, ऐसे सर्वव्यापक परमात्मा की उपासक लंग स्तुति करते हैं।

अध् यदिमे पर्वमान् रोदंसी इमाच् विश्वा भुवंनामि मुज्यनी। यूथे न निष्ठा वृषमो वि तिष्ठते ॥ ९ ॥

अर्थ। यत् । इमे इति । प्वमान् । रोदंसी इति । इमा । च । विश्वां । भुवंना । अभि । मुज्मनां । यूथे । न । निः ऽस्थाः । वृष्मः । वि । तिष्ठसे ॥ ९ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ( इमे, रोदसी ) इमे द्यावापृथिव्यौ ( अध, यत् ) अथ च ( इमा, च. विश्वा, भुवना ) इमान्सर्वान् लोकान् (मज्मना) बलेन ( अभि, तिष्ठसे ) द्यानि ( न ) यथा ( निष्ठाः. वृषभः ) स्थिरशक्तिः स्वामी ( यथे ) स्वमण्डलमध्ये तिष्ठन् स्थिरो भवति ॥

भावार्थ — पवमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ( १मे, रोदसी ) द्युलोक पृथिवीलोक ( भष, यन ) और जो ( १मा, च, विश्वा, भ्रवना ) यह सब लोकलोकन्तर हैं उन सबको ( मज्मना ) बल से ( अभि तिष्ठसे ) भलेमकार धारण कर रहे हो ( न ) जिस मकार (निष्ठाः, वृषमः ) स्थिर शक्तिवाला स्वामी ( यूथे ) अपने मण्डल का मध्यवर्ति होकर स्थिर होता है ॥

भाव।र्थ——जिस प्रकार मण्डलाधिपति अपने मण्डल के मध्य में स्थिर होकर सबको स्वाधीन रखता है इसी प्रकार परमात्मा सम्पूर्ण लोक-लोकान्तरों को वल से धारण करके सर्वत्र स्थित होरहा है, या यों कहो कि उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रलय रूप परमात्मशक्ति सदा एकरस हड़ता से विराजमान रहती है उसमें कभी रुकाबट नहीं होती।

सोमः पुनानो अन्यये वारे शिशुर्न कीळन्पवंमानो अक्षाः । सहस्रेधारः शतवांज इन्द्रेः ॥ १० ॥

सोर्नः । पुन्तः । अव्यये । वारे । शिशुः । न । क्रीर्रुन् । पर्वमानः । अक्षारिति । सदस्रेऽधारः । शतऽवीजः । इन्हुंः॥१०॥

पद्।र्थः—( मोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( अब्यये, वारे ) रक्षायुक्ते पदार्थे ( शिशुः, न ) प्रशंसनीयवस्तु इव (क्रीलन्) क्रीडन् ( पवमानः ) सर्वपावकः ( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तियुक्तः ( शतवाजः ) विविधबलयुक्तः ( इन्दुः ) प्रकाशस्त्ररूपः सः ( पुनानः ) पवित्रीकुर्वन् ( अक्षाः ) स्वसुधा-वारिणा सिंचिति ॥

्रह्मर्थ—(सोमः) सर्वोत्पादक (पवपानः) सबको पवित्र करने वाला (अन्यये, वारे) रक्षायुक्त पदार्थों में (शिशुः, न, कीलन् ) मशंसनीय वस्तुओं के समान कीड़ा करता हुआ (सहस्रधारः) अनन्तपकार की शक्तियों से युक्त (शतवानः) अनन्त पकार के बलों वाला (इन्दुः) प्रकाशस्वरूप परमात्मा (युनानः) ज्ञानटादिद्वारा पवित्र करता हुआ (अक्षाः) अपनी सुधावारि से सबको सिंचन करता है॥

भावार्थ--परमात्मा के गुण तथा शक्तियें अनन्त है और जिससे

उसके स्वरूप का निरूपण किया जाता है वह गुण भी उसमें अनन्त हैं, इस लिये अनन्तस्वरूप की अनन्तरूप से ही उपासना करनी चाहिये॥

एष पुनानो मधुमाँ ऋतावेन्द्रायेन्दुः पवते स्वादुरूर्धिः । वाजसनिविध्वोविद्यंयोधाः ॥ ११ ॥

णुषः । पुनानः । मर्थुऽणान् । ऋतऽवां । इन्द्रांय । इन्दुः । पवते । स्वादुः । ऊर्भिः हाजऽसनिः । वृश्विःऽवित् । वृषःऽधाः ।११।

पदार्थः—( एषः ) उक्तगुणसम्पन्नः परमात्मा (पुनानः) सर्वे पावेत्रयन् ( मधुमान् ) आनन्दमयः (ऋतवा ) ज्ञानादि यज्ञ्स्वामी (इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः (इन्द्राय ) कर्मयोगिने (पवते) पावेत्रतां प्रददाति ( वाजसानः ) अञ्चाधैश्वर्यप्रदः ( विरिवेवित ) धनाधैश्वर्यज्ञः ( वयोधाः ) आयुषः प्रदाता ( स्वादुः, ऊर्मिः ) आनन्दवीचीर्वाहयेति ॥

पद्धि—( एपः ) उक्त गुणसम्पन्न परमात्मा ( पुनानः ) सबको पावित्र करने वाला ( मधुमान् ) आनन्दमय ( ऋतवा ) ज्ञानादि यज्ञों का स्वामी ( इन्दुः ) प्रकाशस्त्रक्ष ( इन्द्राय, पवते ) कर्मयोगी के लिये पवित्रता प्रदान करने वाला ( वाजसानः ) अन्नादि ऐश्वय्यौं का दाता ( विरेवी- वित् ) धनादि ऐश्वय्यै पदान करने वाला ( वयोधाः ) आयु की दृद्धि करने वाला ( स्वादुः, ऊर्मिः ) आनन्द की लहरें वहाता है ॥

भावार्थ—इस मंत्र का आश्रय यह है कि जो पुरुष उक्त मुणों वाले परमात्मा की ओर कियाशक्ति तथा झानशक्ति से बढ़ते हैं उनको परम-पिता परभात्मा अवस्य प्राप्त होते और उन पर सब ओर से आनन्द की बृष्टि करते हैं॥ स पंवस्व सर्हमानः पृतुन्यून्त्सेधुत्रक्षांस्यपं दुर्गहाणि । स्वायुधः सांसह्वान्त्सोम शत्रूंच् ॥ १२ ॥ २३ ॥

सः । पृवस्व । सर्दनानः । पृतृन्यून् । सेर्धन् । रक्षांसि । अर्प । दुःऽगर्हानि । सुऽआयुषः । सुसुह्वान् । सोम् । शत्रून् ॥ १२ ॥

पदार्थः—( सः ) स परमात्मा ( दुर्गहानि ) दुईमानि ( पृतन्यून्, रक्षांसि ) संग्रामाभिलाषि राक्षसान् ( अप, सेधन् ) अपनयन् (पवस्व ) मां रक्षतु (सहमानः ) सहनशीलः ( स्वायुधः ) स्वयंभूः ( शत्रून्, ससह्वान् ) शत्रून् तिरस्कुर्वन् मा संरक्षतु ॥

पद्धि—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! आप ( पृतन्यून, रक्षांसि ) संग्राम की कामना करने वाळे राक्षसों को ( दुर्गहानि ) जो दुर्गम हैं ( अप, संधन, पवस्व ) दूर करते हुए हमारी रक्षा करें ( सहमानः ) सहन-शील ( स्वायुधः ) स्वयम्भू ( शञ्जन् ) शञ्जुओं का ( ससह्वानः ) तिरस्कार करते हुए (सः ) आप हमें अभय पदान करें ॥

भावार्थ — इस मंत्र में परमात्मा से यह प्रार्थना कीगई है कि हे भगवन ! आप कुनार्ग में प्रदत्त दृष्ट पुरुषों से हमारी रक्षा करें, जिन से रक्षा कीजाती है उनका नाम "राक्षस " है, सो हे पिता ! आप सम्पूर्ण विद्यकारी पुरुषों से हमारी रक्षा करते हुए हमें अभय प्रदान करें॥

> इति दशोत्तरशततमंसूक्तं त्रयोविंशोवर्गश्च समाप्तः । यह ११०वां सूक्त और तेईसवां वर्ग समाप्त दुआ ।



अथ तृचस्यैकादशोत्तरशततमस्य सूक्तस्यः-

१–६ अनानतः पारुच्छेपिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः–१ निचृदष्टिः । २ भुरिगष्टिः ।

३ अष्टिः ॥ मध्यमः स्वरः ॥

अथ शूरः किं कुर्यादित्युपदिश्यते:-

अब शूरवीर का कर्तव्य कथन करते हैं:-

अया रुचा हरिण्या पुतानो विश्वा देषीसि-तराति स्वयुग्वभिः सूरो न स्वयुग्वभिः । धारा सुतस्य राचते पुनानो अरुषा हरिः ।

विश्वा यद्भूग परियात्यृक्वंभिः सप्तास्येभिक्तक्वंभिः ॥१॥

अया । रुवा । इरिण्या । षुनानः । विश्वां । देवांसि । तस्ति । स्वयुग्वंऽभिः । सूर्रः । न । स्वयुग्वंऽभिः । धारां । सुतस्यं । रोचते । षुनानः । अरुषः । हरिः । विश्वां । यत् । हृपा । परिऽयाति । ऋक्वंऽभिः । सप्तऽआंस्येभिः । ऋक्वंभिः॥१॥

पदार्थः — ( हरिः ) पर क्षहारकः शूरः ( अरुषः ) उग्रतेजस्वी ( पुनानः ) स्ववीरकर्मणा पावयन् ( सुतस्य, धारा ) संस्कारधारया ( रोचते ) शोभते ( हरिण्या ) शत्रुहारिण्या (अया, रुचा) अनया दीप्रया (पुनानः) पावयन् ( स्वयुग्वाभिः ) स्व स्वाभाविकशक्तिभिः ( विश्वा, द्वेषांसि ) सर्वशत्रून् ( तरित )

समापयति ( न ) यथा ( सूरः ) सूर्यः (स्वयुग्वभिः ) स्वराक्तिः भिरन्धकारं नाशयति एवं हि शूरो दुष्टान् ( सप्तास्याभः ) सप्तमुखैः ( ऋकाभिः ) किरणैः ( विश्वा, रूपा ) नानारूपं दधत् यथां सूर्यः ( पारियाति ) प्राप्तोति, एवं हि ( ऋकभिः ) ज्ञानेन्द्रियाणां सप्त-च्छिद्रनिःस्त तेजोभिः ( यत् )यतः शूरः परपक्षं प्राप्तोति, अतएव सप्तिकरणवता सूर्येणोपमीयते ॥

पद्धि—(हिरः) " हरतीति हिरः" = परपक्ष को हरण करने वाला जूरवीर (अरुषः) उम्र तेज वाला (पुनानः) अपने वीर कर्मों से पवित्र करने वाला (पुतस्य, धारा) संस्कार की धारा से (रोचते) दीप्ति-मान होता है (हिरिण्या) शत्रुओं को हनन करने वाला (अया) इस (रुचा) दीप्ति से (पुनानः) पवित्र करता हुआ (स्वयुग्वभिः) अपनी स्वाभाविक शक्तियों द्वारा (विश्वा, द्वेपांसि) सब शत्रुओं को (तरित) हनन करता है (न) जैसे (सुरः) सूर्य्य (स्वयुग्वभिः) अपनी स्वाभाविक शक्तियों से अन्यकार का नाशक होता है (यत्) जैसे (सप्तस्यभिः) सात पुत्वों वाली (ऋकाभिः) किरणों से (विश्वा, रूपा) नाना रूपों को धारण करता हुआ सूर्य्य (पित्याति) प्राप्त होता है, इसी प्रकार (ऋकाभिः) झानेन्द्रियों के सप्त छिद्रों से निकले हुए तज द्वारा शूर्वीर परपक्ष को प्राप्त है। है, इसील्ये वह सूर्य्य की सप्त किरणों की तुलना करता है।

भावार्थ—इस मंत्र में रूपकालंकार से जूरवीर की सूर्य्य के साथ तुलना कीगई है अर्थात् जिसमकार सूर्य्य अपने तेजोमय प्रभामण्डल से अन्यकार को छिन्न भिन्न करता है इसी प्रकार जूरवीर योधा अनुओं को छिन्न भिन्न करके स्वयं स्थिर होता है ॥

> वं खर्लणीनां विदी वसु सं मातृभिर्मर्ज-यास स्व आ दमं ऋतस्यं धीतिभिर्दमें ।

पुरावतो न साम तद्यत्रा रणेन्ति धीतयः । त्रिधातुंभिरहर्षाभिवयों दधे रोचेमानो वयों दधे ॥२॥

त्वं । त्यत् । पृणीनां । विदः । वस्तुं । सं । मृतिःश्रीः । मृजीः युष्ति । स्वे । आ । दमें । ऋतस्यं । धीतिःश्रीः । दमें । पुराऽवर्तः । न । सामं । तत् । यत्रं । रणैति । धीतयः । त्रिश्वाः तुंऽभिः । अर्रुषीभिः । वर्यः । दुधे । रोर्चमानः । वर्यः । दुधे ॥ रा।

पदार्थः -- ( यत्र ) अस्मिन् युद्धे ( धीतयः ) युद्धकु-शलाः ( परावतः ) दूरस्थादेशादेव ( रणिन्त ) मंगलगीतं गायिन्त ( न ) यथा ( साम ) सामगीयते, हे शूर ! ( त्वं ) त्वं ( पणीना ) परपक्षेश्वर्य्यवतः ( त्यत, वसु ) बलातीतं धनं ( ऋतस्य, धीतिभिः ) कर्मणां यज्ञैः ( विदः ) लभमानः ( दमे ) स्ववशमानयसि ( आ ) अथ च ( दमे ) स्ववशे कृत्वा ( मातृ-भिः, संमर्थयसि ) माता पितृदत्तशक्तवा पुनरिष सम्यक् समर्जन्यसि ( त्रिधातुभिः ) त्रिधातुनिर्भितेन ( अरुषीभिः ) कान्ति-मता शरीरेण ( वयः, दधे ) पुनर्ष्यद्वर्य दधासि ( रोचमानः ) दीष्यमानः सन् ( वयः, दधे ) पुनर्षे ऐश्वर्य दधासि ॥

पद्धि—(यत्र) जिस युद्ध में (धीतयः) युद्धकुत्रळ लोग (परावतः) दूर से ही (र्रेणन्ति) मंगलमय गीत गाते हैं (न) जैसे (साम) सामगान होता है, हे शूरवीर ! (त्वं) तुम (पणीनां) परपक्ष के पेश्वर्य्य वार्लों से (त्यत्, वस्रु) जो धम छीना गया है उसको (ऋतस्य, भीतिभिः) कर्मयङ्गद्धारा (विदः) लाम करके (दमे) अपने वसीभूत करते हो (आ) और (दमे) अपने अधीन धन को (मातृभिः, सं, मर्जयसि) माता पितादत्त ग्राक्ति द्वारा फिर भलीभांति अर्गन करके (त्रिधातुभिः) तीन धानुओं से बने हुए (अरुपीभिः) कान्ति वाले इस ग्रारीर द्वारा (वयः, दथे) ऐश्वर्य को धारण करते हो और (रोचमानः, वयः, दथे) दीप्तिवाले ऐश्वर्यक्षाली होकर स्वतंत्रतापूर्वक अपने जीवन को आनन्द में परिणत करते हो॥

भावार्थ--इस मंत्र का भावार्थ यह है कि जिस प्रकार ब्रह्मोपासक ब्रह्मयज्ञ में ब्रह्म के ज्ञानादि ऐक्वर्यों को धारण करते हैं इसी प्रकार शूरवीर कर्मयज्ञ में परमात्मा के अभ्युदयरूप ऐन्वर्य को धारण करते हुए इस त्रिधा-तुमय ज्ञारीर के प्रयत्न को सफल करते हैं॥

पूर्वामनुं प्रदिशं याति चेकित्रसं रहिमभिं-र्यतते दर्शतो रथो देव्यो दर्शतो रथः । अग्मन्तुक्थानि पौर्यन्धं जैत्रांय हर्षयत् । वर्ज्रश्च यद्धवंथो अनंपच्यता समरस्वनंपच्यता ॥३॥२४॥

पूर्वी । अर्नु । पूर्शदर्शं । याति । चे ितत् । सं । रहिमर्शभः । यतते । दर्शतः । रथः । दैव्यः । दर्शतः । रथः । अग्मंन । उक्थानि । पोस्या । इन्द्रं । जैत्राय । हुष्युन् । वर्ज्नः । च । यत् । भवंथः । अनंपरव्युता । समत्रसुं । अनंपरव्युता ॥३॥

पदार्थः—( दर्शतः ) दर्शनीयं ( रथः ) शूरगमनं ( दैन्यः ) दैन्यशक्तियुक्तं ( रिश्माभः ) उत्साहरूप किरणैः ( सं, यतते ) तम्यग्यत्नशीलं भवति ( चेकित्तः ) गुडिवद्याः ज्ञाता योधः ( पूर्वा, प्रदिशं ) प्रशस्यगतिं ( याति ) प्राप्नोति

यदा ( पौंस्या, उक्थानि ) पुंस्त्वसम्बान्धिस्तवनानि ( अग्मन् ) विजेतारं प्राप्नुवन्ति ( जैत्राय, हर्षयन् ) तदा विजेता मोदयन् ( इन्द्रं ) स्वस्वामिनं प्राप्नोति (यत् ) यतः ( समत्सु ) संप्रामेषु ( अनपच्युता, भवथः ) अपिततौ स्वामिसेवकौ सद्गितं लभेते ( च ) अथ च ( वज्रः ) तच्छस्त्रमि अवर्जनीयत्वात्समरेऽज्याहतगितं लभेते ॥

पद्।र्थ—( दर्शतः) दर्शनीय ( रथः ) शूरवीर का गमन (दैव्यः ) दिव्यशक्तियुक्त ( रिश्माभः ) जत्साहक्त्य किरणों द्वारा ( सं, यतते ) मली-मांति यत्नशील होता ह ( चेकितत् ) युद्धविद्या के जाननेवाला योधा ( पूर्वा, मिद्रंशं ) मशंसनीय गांति को ( यांति ) माप्त होता है ( पौंस्या, जक्-थानि ) पुंस्त्वसम्बन्धि स्तवन जब ( अग्मन ) विजेता को माप्त होते हैं तब ( मैत्राय ) विजेता जत्साहयुक्त होकर स्वामी को ( हर्षयन ) मसन्न करता हुआ ( इन्द्रं ) अपने स्वामी को माप्त होता है ( यत् ) क्योंकि ( समस्यु ) संग्रामों में ( अनपच्युता, भवथः ) न गिरे हुए स्वामी तथा सेवक सद्गति के भागी होते हैं ( च ) और ( वज्रः ) जनका शस्त्र भी अवर्जनीय होकर संसार में अव्याहत गांति को माप्त होता है ॥

भावार्थ-इस धत्र में ब्रूस्वीर के तेज की दिव्य तेज से तुल्लना की गई है कि जिस मकार खुलोकवर्ती तेज अधकारको दूर करके सर्वत्र मकाश का संचार करता है इसी मकार ब्रूस्वीर का तेज तमोरूप शक्तओं को इनन करके अभ्युद्यरूप ऐश्वर्य का संचार करता है ॥

इत्येकादशोत्तरशततमंसूक्तं चतुर्विशतिवर्गश्रसमाप्तः ।

यह १११ वां सुक्त और चौबीसवां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋचस्य द्वादशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य-

१-४ शिशुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १-३ विराट् पङ्क्तिः । ४ निचृत् पङ्किः ॥ पञ्चमः स्वरः ॥

अथ प्रसंगप्राप्तोगुणकर्मानुसारेण वर्णानां धर्मो वर्ण्यतेः—
अब शसङ्गप्राप्त गुणकर्मानुसार वर्णों के धर्मों का वर्णन करते हैं:-

नानानं वा उं नो धियो वि ब्रुतानि जनानाम् । तक्षं रिष्टं रुतं भिषम्बद्धा मुन्वन्तं मिच्छतीन्द्रीयेन्द्रो परिस्रव ॥१॥

नानानं । वै । ऊं इति । नः । धियः । वि । त्रतानि । जनानां । तक्षां । रिष्टं । रुतं । भिषक् । ब्रह्मा । सुन्वंतं । इच्छति । इन्द्रांय । इन्द्रो इति । परि । सुव ॥ १ ॥

पदार्थः—(न) अस्माकं (धियः) कर्माणि (नानानं) बहुधा भिन्नानि भवन्ति (वै,ऊं) अथवा (जनानां) मनुष्याणां (व्रतानि, वि) कर्माणे बहुविधानि भवन्ति (तक्षा) काष्ठकारः (रिष्टं) स्वाभिमतकाष्ठं (इच्छाति) वाठच्छिति (भिषक्) वैद्यः (रुतं) रोगचिकिरसामिच्छिति (ब्रह्मा) वेदवेत्ता (सुन्वंतं) वेदविद्या संस्कृतं जनं वाठच्छिति, अतः (इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! भवान् (इन्द्राय) सत्यादिगुणसम्पन्नं राज्यमिच्छुमेवजनं (पिर, स्रव) अभि-षिञ्चतु राजर्सिहासने ॥

पद्धि—(नः) हगारे (धियः) कर्म (नानानं) मिन्न २ प्रकार के होते हैं (वे) निश्चय करके (ऊं) अथवा (जनानं) सब मनुष्यों के (ब्रतानि) कर्म (वि) विविध प्रकार के होते हैं (तक्षा) "तक्षतीति तक्षा" करके ही गढ़ने वाला पुरुष (रिष्टं) अपने अनुकुल लकड़ी की (इच्छाति) इच्छा करता है (मिपक्) वैद्य (रुतं) रोगचिवित्सा की इच्छा करता है (ब्रह्मा) वेदवेचा पुरुष (गुन्धंतं) वेदविद्या से संस्कृत पुरुष की इच्छा करता है, इसलिये (इन्दां) हे प्रकाशस्त्रकृष परमात्मतः । आष (इन्द्राय) "इन्द्रतीति इन् " में अपने न्यायादि नियमों में माना वनने के सद्गुण रखता है उसीका (परि, स्वय) राजिमिहासन पर अभिष्कि करें॥

भावार्थ--इस मन्त्र का अभिनाय यह है कि जिसपकार पुरुष अपने अनुकूल पदार्थ को सुसंस्कृत करके बहुमूल्य बना देता है इसी पकार राज्याभिषक योग्य राजपुरुष को परमात्मा संस्कृत करके राज्य के योग्य बनाता है॥

जर्रतीभिरोवंशिमः पूर्णेभिः शकुः निः।
कार्मारो अश्मभिद्युभिहिंग्यवन्तिमः ह्यतीन्द्रयिन्दो परिस्तः।।२॥
जर्रतीभिः। ओषंशिभः। पूर्णेभिः। शकुनानः।। कार्मारः।
अश्मंऽभिः। द्युऽभिः। हिर्ण्यऽनंतं। इच्छति। इन्द्रयि। इन्द्रो
इति । परि। स्रवः॥ २॥

पदार्थः—( जरतीभिः ) प्राचीनाभिः ( ओपधीभिः ) लताभिर्निर्मितैः ( शकुनानां, पर्णेभिः ) उन्नतिशीलजनानां नभोयानादिविमानैः ( कार्मारः ) शिल्पिनः ( अरमभिः, द्युमि ) वज्रादिशस्त्रैः (हिरण्यवंतं ) ऐश्वर्य्यवन्तं राजानम् (इच्छति ) वाञ्च्छति (इन्द्राय ) उक्तैश्वर्य्यवते राज्ञे (इन्दो ) हे प्रकाश-स्वरूप परमारमन् ! भवान् (पिर, स्रव ) आभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पद्धि—(जरतीभिः) प्राचीन (ओषपीभिः) ओषधियों से निर्मित (श्रकुनानां, पर्णेभिः) उन्नतिश्रील पुरुषों के नभायानादि विमानों द्वारा (कार्मारः) शिल्पी लोग (अश्मिभः, द्यभिः) दीप्ति वाले बज्जादि शस्त्रों से (हिरण्यवन्तं) ऐश्वर्य्य वाले राजा की (इच्छन्ति) इच्छा करते हैं (इन्द्रो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! आप (इन्द्राय) उक्त ऐश्वर्य-सम्पन्न राजा के लिये (परि, स्रव) अभिषेक का कारण बनें॥

भानार्थ- जो राजा दीप्तिवाले अस्त्रशस्त्र तथा विमानादि द्वारा सर्वत्र गतिशील होता है वह परमात्मा की कृपा से ही उत्पन्न होता है, या यों कहो कि पूर्वकृत प्रारब्ध कमें के अनुसार परमात्मा ही ऐसे राजा को अभिषिक्त करता है॥

कारुखं तृतो भिषग्रुपलपृक्षिणी नुना । नानांधियो वसूयवोऽनु गा इंव तस्थिमन्द्रीयन्द्रो परिस्रव॥३॥

कारुः । अहं । तृतः । भिषक् । उपलऽपिक्षणी । नृना । नानांऽधियः। वृसुऽयवंः । अनुं । गाःऽईव । तृस्थिम् । इन्द्रांय । इन्दो इतिं । परिं । स्रव ॥ ३ ॥

पदार्थः--( कारुः, अहं ) अहं शिल्पविचाशाक्तिं दधामि ( ततः ) ततश्च (भिषक्) चिकित्सकोऽपि भवतुमर्हामि (नना ) नम्रा च मे बुद्धिः सर्वत्र यथेष्टं गमीयतुं शक्या ( उपलप्रक्षिणी ) पाषाणानां संस्कर्त्री ममबुद्धिमी मन्दिराणां निर्मातारमि शक्नोति कर्तुम् ( नानाधियः ) एवं नानाकर्मवन्तो मद्भावाः ( वसुयवः ) ऐश्वर्य्ये कामयमाना विद्यन्ते, वयं च ( अनु, गाः ) इन्द्रिय वृत्तय इवोचावचविषयगमनशीलाः (तस्थिम) स्मः, अतः (इन्दो) हे परमात्मन् ( इन्द्राय ) परमैश्वर्याय मद्वृत्तिं (पिर, स्मव ) प्रवाह्य ॥

पद्धि—(काम्ः; अहं ) मैं शिल्पविद्या की शक्ति रखता (ततः ) पुनः ( भिषक् ) वैद्य भी बन सक्ता हूं ( नना ) मेरी बुद्धि नम्न है अर्थात् में अपनी बुद्धि को जिथर लगाना चाहूं लगा सक्ता हूं ( उपलमिलणी ) पाषाणों का संस्कार करने वाली मेरी बुद्धि मुझे मन्दिरों का निर्माता भी बनासक्ती है, इस मकार (नानाधियः ) नाना कर्मों वाले मेरे भाव ( वसुयवः ) जो ऐश्वर्य को चाहते हैं वे विद्यमान हैं, हम लोग ( अनु, गाः ) इन्द्रियों की द्यत्त्यों के समान ऊंच भीच की ओर जानेवाले ( तस्यिम ) हैं, इसलिये ( इन्द्रों ) हे मकाशस्वरूप परमात्मन ! हमारी वृत्तियों को ( इन्द्राय ) उच्चैश्वर्य के लिये ( परि, स्व ) मवाहित करें ॥

भावार्थ — इस मत्र में परमात्मा से उचोदेश्य की प्रार्थना कीगई है कि हे भगवन ! यद्यपि मेरी बुद्धि मुझे कि ते, वैद्य तथा शिल्पी आदि नाना भावों की ओर छेजाती है तथापि आप ऐश्वर्यप्राप्ति के छिये मेरे मन की प्रेरणा करके मुझे उच्चैश्वर्य की ओर पेरित करें।

रमेशचन्द्रदत्त तथा अन्य कई एक यूरोपियन भाष्यकारों ने इस मंत्र के यह अर्थ किये हैं कि मैं कारू अर्थाद सूत बुननेवाला हूं, मेरा पिता वैद्य और मेरी माता थान कूटती है, इस प्रकार नाना जाति वाले हम एकही परिवार के अंग हैं, इससे उन्होंने यह सिद्ध किया है कि वेदों में ब्राह्मणादि वर्णों का वर्णन नहीं, अस्तु—इसका हम विस्तारपूर्वेक खण्डन उपसंहार में करेंगे॥ अश्वा बाळ्हां सुलं स्थं हस्नासंवमंत्रिणः। शेवोरोमण्वंतौ भेदी बारिन्मंड्र इच्छतीन्द्रायेन्द्रो परिसव ॥४॥२५॥

अर्थः । वोळ्हां । सुऽखं । स्थं । हसनां । उप्युक्तंत्रिणः । देार्षः । रोमंण्ऽत्रंतो । भेदौ । वाः । इत् । मंडूकः । इच्छिति । इन्द्रांप । इन्द्रो इति । परि । सन् ॥ ४ ॥

पदार्थः—(अश्वः) क्षणेन सर्वत्र व्यापनादश्वो विद्युत (वोळहा) सर्वपदार्थ प्रापिता (सुखं) सुखदं (रथं) यथा गितं (इच्छति) कामयते (उपमात्रणः) यथा मंत्रिजनः (हसना) आल्हादजनक क्रियां वाञ्च्छति (मंडूकः) यथा वा मण्डनकर्ता (वारित्) वरणीयवस्तु वाञ्च्छति (शेपः) यथा मूर्य्यप्रकाशः (रोमण्यन्तो, भेदौ) प्रकृतेः प्रत्येक पदार्थे विभागिभिच्छति, एवं हि योग्यतामनुसृत्य विभागिभिच्छति (इन्दो) हे परमात्मन् ! (इन्द्राय) योग्य राजानं (पिरं, स्रव) अभिषञ्च ॥

पद्र्थि——( अन्यः ) " अञ्जुतेऽध्यानिमत्यन्यः " निरु० ? । १३। ५ = जो शीघ्रगाभी होकर अपने मार्गों का आतिक्रमण करे उसका नाम " अन्य " है, इस प्रकार यहां अन्य नाम विद्युत् का है ( वोळ्हा ) सव पदार्थों को प्राप्त कराने वाला वा प्राप्त होने वाला विद्युत् जिसप्रकार ( रथं ) गित को ( इच्छति ) चाहता है, जैसे (उपमंत्रिणः) उपमन्त्री लोग ( हसनां ) आह्वादजनक किया की इच्छा करते हैं, जैसे ( मंडूकः ) " मंडयतीति मण्डूकः " = मण्डन करने वाला पुरुष ( वारित् ) वरणीय पदार्थ की ही इच्छा करता है, जैसे ( श्रेषः ) सूर्य्य का प्रकाश ( रोमण्डन्तौ ) प्रकृति के

पत्येक पदार्थ में (भेदौ) विभाग की इच्छा करता है, इसी प्रकार योग्य-तानुसार विभाग की इच्छा करते हुए (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! आप (इन्द्राय) ऐश्वर्यसम्पन्न राजा को (पिर, स्रव) अभिषिक्त करें॥

इति द्वादशोत्तरशततमसूक्तं पंचित्रशोत्रगश्च समाप्तः ।
यह ११२ वां मुक्त और पचीसवां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ एकादशर्चस्य त्रयोदशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य:—
१-११ कश्यप ऋषिः ॥ प्रमानः सोमो देवता ॥ छन्दः
१, २, ७ विराट् पङ्क्तिः । ३ भुरिक् पङ्किः ४
पङ्किः । ५, ६, ८-११ नितृत् पङ्किः ॥
पञ्चमः स्वरः ॥

अथ प्रसङ्गसंगत्या राजधर्मो निरूप्यतेः— अब प्रसंग संगति से राजधर्म का निरूपण करते हैं:-

शर्यणावंति सोम्मिदंः पिबतु इत्रुद्दा । बलं दर्धान आत्मिनं करिष्यन्वीर्थं मुद्ददिन्द्रयिन्द्रोपरिस्रव॥१॥ शर्यणाऽविति । सोमै । इन्द्रंः । पिवतु । वृत्रऽहा । बलै । दथानः । आत्मिनि । कृष्टियन् । वीथै । मृहत् । इन्द्रीय । इन्दो इति । परि । स्रव् ॥ १ ॥

पदार्थः—( शर्यणायित ) कर्मयोगिनि ( सोमं ) ईश्वरा-नन्दं ( इन्द्रः ) परमैश्वर्यं प्राप्स्यन् राजा ( पिबतु ) पिनेत स राजा ( वृत्रहा ) शत्रुरूपमेघान्नाशयित (बलं, दधानः) बलं धारयन् ( आत्मिनि ) स्विरमन् ( महत्, वीर्य ) अति बलं ( किरिप्यन् ) उत्पादयन् राज्याही भवति ( इन्द्राय ) ईहरो राज्ञे ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! भवान् ( परि,वस्र ) अभिषेकहेर्तुभवतु ॥

पद्धि-—( शर्यणावति ) कर्मयोगी में (सोमं ) ईश्वरानन्दरूप ( इन्द्रः ) "इन्दर्तातीन्द्रः "=परमैश्वर्य्य को प्राप्त होने वाला राजा ( पिबतु ) पान करे, वह राजा ( त्रुत्रहा ) शत्रुरूप वादलों के नाश करने वाला होता है ( वलं, दधानः ) वल को धारण करता हुआ और (आत्माने ) अपने आत्मा में ( महत्, वीर्य) वड़े वल को ( करिष्यत ) उत्पन्न करता हुआ राज्यपद के योग्य होता है ( इन्द्राय ) ऐसे वल वीर्यं सम्पन्न राजा के लिये ( इन्द्रो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! आप (परि, स्रव ) राज्याभिषेक का निमित्त बनें ॥

भावार्थ- इस मंत्र का भाव यह है कि जो राजा कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगियों के सदुपदेश से ब्रह्मानन्द पान करता है वह राजा बनने योग्य होता है, हे परमात्मन ! ऐसे राजा को राज्याभिषेक से अभिषिक्त करें !!

आ ५वस्व दिशां पत आर्जीकात्सोम मीड्वः । ऋतवाकेनंसत्येनं श्रुद्धया तपंसा सृत इन्द्रयिन्दो परिस्रव ॥२॥ आ । प्रस्व । दिशा । पते । आर्जीकात् । सोम् । मीद्वः । ऋतऽत्राकेनं । सत्येनं । श्रद्धयां । तपंसा । मृतः । इन्द्राय । इन्द्रो इति । परि । सव् ॥ २ ॥

पद।र्थः—( सोम ) हे सोमस्वभाव ( मीढ़वः ) कामप्रद ( दिशां, पते ) सर्वव्यापक परमात्मन् ! भवान् ( आर्जीकात् ) सरलता भावेन प्रजासु(आ, पवस्व) पावित्रतामुरपादय (ऋतवाकेन, सरयेन ) वाक्सत्यतया ( श्रद्धया ) श्रद्धया च ( तपसा ) तपसा च ( मुतः ) यो राज्याईः तस्मै ( इन्द्राय ) राज्ञे ( पिर, सूव ) अभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पद्धि—(सोम) हे सर्वेत्पादक (मीह्यः) कामपद (दिशां, पते) सर्वव्यापक परमात्मत् ! आप (आर्जीकात्) सरलभाव से प्रजा में (आ, प्रवस्व) पवित्रता उत्पन्न करते हुए (क्रतवाकेन, सत्येन) वाणी के सत्य से (श्रद्ध्या, तपसा) श्रद्धा तथा तप से (सृतः) जो राज्याभिषेक के योग्य हे, ऐसे (इन्द्राय) राजा के लिये (इन्द्रो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! आप (परि, स्रव) राज्याभिषेक का निमित्त वर्ने ॥

भावार्थ-इस मंत्र का आशय यह है कि जो राजा सरल भाव से प्रजा पर शासन करता हुआ श्रद्धा, तप तथा सत्यादि गुणों को धारण करता है ऐसे कर्मशील राजा के राज्य को परमात्मा अटल बनाता है ॥ पर्जन्यं वृद्धं मिह्षं तं सूर्यस्य दुहिताभंगत् । तं गिध्वाः प्रत्यंगृभ्णन्तं सोमे रसमादं धुशिन्द्रं येन्द्रो पिर् स्रव । ३ । पर्जन्यं उन्द्रं । मिह्षं । तं । सूर्यस्य । दुहिता । आ । अभगत्।

तं । गृंधर्वाः । प्रति । अगृभ्णन् । तं । सोर्भे । रसं । आ । अद्धुः । इन्द्रांय । इन्दो इति । परि । सन् ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पर्जन्यवृद्धं ) यो गम्भीरघटेव वृद्धिं प्राप्तः ( सूर्य्यस्य, दुहिता ) द्युलोकपुत्री श्रद्धा ( तं ) उक्त गुण सम्पन्नं ( महिषं ) पूजाई राजानं ( आभरत ) ऐश्वर्यगुणैः पूर्यित ( तं ) तं राजानं ( गंधर्वाः ) गानवेत्तारः ये च ( प्रति, अगृम्णन् ) प्रत्येक भाव प्राहकाः ( तं ) तमीश्वरभावात्मकं रसं ( सोमे ) जगदुत्पादके परमात्मनि ( रसं ) यो रसस्तं ( आदधुः ) धारयन्तः ( इन्द्राय ) पूर्वोक्त राजाय गायन्तु ( इन्द्रो ) हे परमात्मन् ! ( पिर, स्रव ) राजाभिषेक हेर्तुभवतु भवान् ॥

पद्धि— (पर्जन्यत्रद्धं) सघन घटा के समान टिद्धि को प्राप्त (स्पंस्य, दृहिता) गुलोक की पुत्रीश्रद्धा (तं) उक्त गुणसम्पन्न (मिहपं) पूजायोग्य राजा को (आभरत) ऐन्धर्यस्व गुणों से भरपूर करती है (तं) उस राजा की (गन्धर्याः) गानविद्या के वेत्ता जो (प्रति, अग्रभ्णन् )प्रत्येक भाव ग्रहण करने वाले हैं (सोमे) 'सूते चराचरञ्जगदिति सोमः "= जो सम्पूर्ण संसार की उत्पात्ति करे उन्नका नाम यहां "सोम" है (तं, रसं) उक्त परमात्मा विषयक रस को (आद्युः) धारण करते हुए गन्धर्य लोग (इन्द्राय) उपर्युक्त गुणसम्पन्न राजा के लिये गान करें (इन्द्रो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! आप (पिन, सत्र) ऐसे राजा के लिये राज्याभिषेक का निर्मित्त वनें ॥

भावार्थ — इस मंत्र का भाव यह है कि श्रद्धायुक्त राजा ही पेश्वर्यकाली होता और परमात्मा उसी को राज्याभिषेक के योग्य बनाता है अर्थात आस्तिक राजा ही अटल ऐश्वर्य भोगता है अन्य नहीं॥ ऋतं वर्दन्त्रनद्युम्न सृत्यं वर्दन्त्सत्यकर्मन् । श्रुद्धां वर्दन्त्सोम राजन्धात्रा सोम् परिष्कृत् इन्द्रयिन्द्रो परिस्रव । ४।

ऋतं । वर्दन् । ऋतऽशुम्रः । सत्यं : वर्दनः । सत्यऽकर्षन् । श्रद्धां । वर्दन् । सोमः । गजन् । धात्राः । सोमः । परिऽकृतः । इन्द्रीय । इन्द्रो इति । परि । स्रवः ॥ ४ ॥

पदार्थः—( ऋतं, वदन् ) यज्ञादिकमुपदिशन् (ऋतद्धुम्न) हे यज्ञकमेज दीप्त्या दीप्तिमन् ( सत्यं, वदन् ) सत्यभाषणशीलः (सत्यकमन् ) सत्यतामनुसत्य कर्मकर्ता (राजन्)हे राजन् ! भवान् ( श्रद्धां, वदन् ) श्रद्धामुपदिशन् ( सोम ) हे सोम्यस्वभाव ( धात्रा ) संसारधारकेण ( सोम. परिष्कृतः ) परमात्मना शोधितोभवान् ( इन्द्राय ) इत्यंभूताय राज्ञ ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! ( परि, स्रव ) आभेषेक हेतुभवतु ॥

पद्र्थि—(ऋतं, बदन्) यज्ञादिकों का उपदेश करते हुए (ऋतगुम्न ) यज्ञकर्मरूप दीप्ति से दीप्तिमान् (सत्यं, बदन्) सत्य भाषण करने
बाले (सत्यकर्मन्) सत्य के आश्रित कर्म करने वाले (राजन्) हे राजन्!
आप (श्रद्धां, बदन्) श्रद्धा का उपदेश करते हुए (सोम्) सौम्यस्वरूप
युक्त (धात्रा) संसार को धारण करने वाले (सोम्, परिष्कृतः) परमात्मा
से परिष्कार कियेगये (इन्द्राय राजा के लिये (इन्द्रो) हे परमात्मन ! शाप
(परि,स्रव् ) राज्याभिषेक का निर्मत्त वर्ने ॥

भावार्थ--जो स्वयं यज्ञादि कर्षकरता, ओरों को यज्ञादि कर्ष करने का उपदेश करता, सत्यभाषण और सत्य के आश्रित कर्ष करने वाले राजा के राज्य को परमात्मा अटल बनाता है। मत्यमुंग्रस्य बृह्तः सं स्रविन्ति संख्वाः ।

सं यंन्ति गसिनो रसांः 9नानो बह्मणा हर इन्द्रीयेन्द्रो परि सव५-२६

सत्यंऽउंग्रस्य । बृहतः । सं । स्रवंति । संऽस्रवाः । सं । यंति । रिसनः । रसाः । पुनानः । ब्रह्मणा । हरे । इन्द्रांय । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ५ ॥

पदार्थः—( सत्यमुत्रस्य, बृहतः ) संत्रामे सत्याश्रयणान्म-हतः यस्य पुरुषस्य ( संस्रवाः ) सत्यता स्रोतसा बहूनि स्रोतांसि ( संस्रवन्ति ) स्यन्दन्ते (रासिनः )रसिकस्य ( रसाः ) रसाः (सं, याति ) यं साधु प्राप्नुवन्ति ( ब्रह्मणा ) वेदवेत्रा यः ( पुनानः ) पावितः ( हरे ) हे हरणशील ( इन्दो ) प्रकाशस्वरूप परमा-त्मन् ( इन्द्राय ) ईटशे राज्ञे ( परि, स्रव ) अभिषेक्हेतुर्भव ॥

पद्धि—( उप्रस्य, सत्यं, बृहतः) संग्राम में सत्यता होने से बड़े हुए जिस पुरुष के (संस्वाः । सत्यरूप स्थात में अनेक सत्य के प्रवाह सं, स्वान्त । वह रहे हैं (रसिनः । रसिक पुरुषों के (रसाः) रस (सं,यन्ति) जिसको अलीभांति प्राप्त होते हैं (ब्रह्मणा ) वेदवेचा विद्वान से (पुनानः) जो पवित्र किया गया है (इन्द्राय) ऐसे राजा के लिये (हरे) हे हम्ण्विल (इन्द्रों) हे प्रकाशस्वरूप प्रमात्मन ! आप (परि,स्वत्र) राज्याभिषेक का निर्मित्त वर्ने ॥

भाव।र्थ--वेदवेत्ता विद्वान से शिक्षा पाया हुआ जो राजा अपने सःयादि धर्मों का त्याग नहीं करता उसका राज्य अवत्रयनेव चिरस्थायी होता और वह सांसारिक अनेक रसों का भोक्ता होता है।। अव ऐश्वर्यिनिरूपण के पश्चात् मोक्षधर्म का निरूपण करते हैं:-

यत्रं ब्रह्मा पंवमान च्छंद्स्यां वाचं वर्दन्।

ग्राव्णा सोने महीयते सोमेनानुन्दं जनयन्निन्द्रीयन्दो परिमूव (६)

यत्रं । ब्रह्मा । प्रवमान् । छन्दस्यौ । वाचै । वर्दन् । ब्राव्णां । सोमै । मुद्दीयते । सोमैन । आऽनन्दं । जनयेन् । इन्ह्रीय ।

इन्दो इति । परि । सव ॥ ६ ॥

पदार्थः—( यत्र ) यस्यां संन्यासावस्थायां ( ब्रह्मा ) वेदवेत्ता विद्वान् ( छन्दस्यां, वाचं, वदन् ) वेदवाचं वर्णयन् ( ग्रान्णा ) चित्तवृत्तिनिरोधेन ( सोमे ) परमात्मिनि ( महीयते ) मोक्षं पूज्यपदं लभते ( सोमेन ) सोमस्वभावेन ( आनन्दं, जनय् ) आनन्दमुत्पादयन् यस्तस्मै ( इन्द्राय ) योगीन्द्राय संन्याक्तिने ( इन्द्रो ) प्रकाशस्वरूप (पवमान) सर्वेन्यापक (परि, स्रव ) स्वज्ञानेन पूर्णाभिषेकं करोतु ॥

पद्धि—(यत्र) जिस संन्यासावस्था में (ब्रह्मा) वेदवेत्ता विद्वान् (छन्दस्यां, वाचं, वदन) वेदविषयक वाणी का वर्णन करता हुआ
( ब्राटणा) ग्रुणार्गितियावा तेन झाटणा, चित्तष्टत्ति निरोधेन=चित्तरितिरोध द्वारा (सोमे) सोम्यस्वरूप परमात्मा में (महीयते) मोक्षारूप
पूज्यपद को लाभ करता है (सोमेन) सोमस्वभाव से (आनन्दं, जनयन्)
आनन्द को लाभ करनेवाले (इन्द्राय) योगेन्द्र सन्यामा के लिये (पवमान)
सबको पवित्र करने वाले (इन्द्रो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! आप (परि,
सव ) अपने ज्ञान द्वारा पूर्णाभिषेक करें ॥

भावार्थ-इस मंत्र का आजय यह है कि वेदवेत्ता विद्वान सन्या-

सावस्था में वेदरूप वाणी का प्रकाश करता हुआ अर्थाव वैदिक्यमें का उपदेश करता हुआ चित्तदितिरोध द्वारा परमात्मा में लीन होकर इत-स्ततः विचरता है वह सब के पवित्र करनेवाला होता है, हे परमात्मन ! आप ऐसे संन्यासी को पूर्णाभिषिक्त करें ॥

यत्र ज्योतिरजंसं यस्मिँल्टोके स्वंहितं । तस्मिन्मां घेहि पवमानाम्तें लोके अक्षित इन्द्रायेन्दो परिस्रव ॥ ७॥

यत्रं । ज्योतिः । अर्जसं । यस्मिन् । लोके । स्वः । हितं । तस्मिन् । मां । धेहि । प्रमान् । अमृते । लोके । अक्षिते । इन्द्रीय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ ७ ॥

पदार्थः — (यत्र) यत्र मोक्षे (अजस्तं, ज्योतिः) सततं ज्योतिः प्रकाशते ( यस्मिन्, लाके ) यत्र ज्ञाने च ( स्वः, हितं ) केवल सुखमेव ( तस्मिन्, अमृते ) यत्रामृतावस्थायां ( अक्षिते ) वृद्धिक्षियरहितायां ( पवमान ) हे सर्वस्य पाविषतः ( मां,धिहि ) मां निवासयतु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपः ( इन्द्राय ) उक्त ज्ञानयोगिने भवान् ( परि,स्रव ) पूर्णाभिषेक हेतुरस्तु ॥

पद्धि—( यत्र ) जिस मोक्ष में (अजसं, ज्योतिः) निरन्तर ज्योति का प्रकाश होता तथा ( यस्मिन, लोके ) जिस ज्ञान में ( स्वः, हितं ) सुख ही सुख होता है (तस्मिन, अमृते ) उस अमृत अवस्था में ( आक्षेते ) जो हिद्धि तथा क्षय सं रहित है ( प्रवमान ) हे सब को प्रवित्र करने वाले प्रमात्मन ( मां, धेहि ) मुझे रखें ( इन्दो ) हे प्रकाशकस्त्ररूप प्रभात्मन ( इन्द्राय ) उक्त ज्ञानयोगी के लिये आप ( परि, स्वत ) पूर्णाभिषेक का कारण बनें ॥

भावार्थ-इस मंत्र में यह प्रार्थना कीगई है कि हे परमात्मन ! ज्ञान

योगी तथा कर्मयोगी के लिये सदुपदेशरूप वाणी प्रदान करें और दृद्धि तथा क्षय से रहित अमृत अवस्था प्राप्त करायें जिसमे वेदरूप वाणी का प्रकास हो और आप अपनी कृपा से ज्ञानयोगी को अभिष्क्ति करें।।

यत्र राजां वैवस्वतो यत्रांवृरोधनं द्विः।

यत्रामूर्यहतीरापस्तत्र मामस्तं कृषीन्द्रियेन्दो परिस्रत्र ॥ ८ ॥

यत्रं । राजां । वैवम्बतः । यत्रं । अवुशोर्थनं । दिवः । यत्रं । अमूः । यह्नतीः । आर्षः । तत्रं । मां । अमृतं । कृषि । इन्द्राय । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ८ ॥

पदार्थः—( यत्र ) यस्यामवस्थाया ( वैवस्वतः, राजा ) काल एव राजास्ति ( यत्र, अवरोधनं, दिवः ) यत्राह्ना रात्रेश्च वशीकरणम् ( यत्र, अमृः, यह्नती , आपः ) यत्रोक्ताध्यात्मिक ज्ञानस्य बाहुल्य तत्र ) तिस्मन्पदे ( मां ) मां ( अमृतं, कृषि ) अमृतं करोतु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! भवान् ( इन्द्राय) उक्त ज्ञानयोगिने (परि, स्रव ) पूर्णामिषेकहेतुर्भवतु ॥

पृद्धि—(यत्र) जिस अवस्था में (वेवस्वतः, राजा) काल ही राजा है (यत्र, अवरोधनं, दिवः) जहां दिन तथा रात का वशीकरण है (यत्र, अमूः, यह्वतीः, आपः) जहां उक्त आध्यात्मिक झानों का वाहुल्य है (तत्र) उस पद में (मां) मुझको (अमृतं, कृषि,) अमृत बनाओ (इन्द्रां) हे प्रकाशस्वरूप प्रमात्मन्! आप (इन्द्रांय) ज्ञानयोगी के लिये (परि, स्रव) पूर्णाभिषेक के निमित्त वर्ने ॥

भावार्थ-इस मंत्र का भाव यह है कि परमात्मा ज्ञानयोगी को सत्य तथा अनृत के निर्णय में अभिषिक्त करता है अर्थात ज्ञानयोगी रूप

राजा सस्य तथा अनृत का निर्णय करके अपने विवेकरूप राज्य को अटल बनाता है ॥

यत्रांतुकानं चरणं त्रिनाके त्रिद्वे द्वः।

लोका यत्र ज्योतिष्मन्तस्तत्र माममृतं कृथीन्द्रांयेन्दो परिसव । ९।

यत्रं । अनुऽकामं । चरंणं । त्रिऽनाके । त्रिऽदिवे । दिवः । लोकाः । यत्रं । ज्योतिषमंतः । तत्रं । मां । अमृतं । कृषि ।

इन्द्रीय । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ९ 🛚

पदार्थः—( त्रिनाके, त्रिदिवे, दिवः ) ज्ञानसम्बन्धि स्वर्ग लोके ( यत्र, अनुकामं, चरणं ) यत्र स्वेच्छ्या विच्ररणं ( यत्र, ज्योतिष्मत्तः ) यत्र केवलज्ञानमेव ( लोकाः ) दृश्यते ( तत्र ) तत्र पदे ( मां ) मां ( अमृतं ) मोक्षसुखभागिनं ( कृषि ) करोतु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप ! भवान् ( इन्द्राय ) उक्त ज्ञानयोगिनः ( परि, स्रव ) पूर्णाभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पदार्थ — ( त्रिनाके, त्रिदिवे, दिवः ) ज्ञानरूप स्वर्गलोक में ( यत्र, अनुकामं, चरणं ) जहां स्वेच्छानुसार विचरण होता है ( यत्र ) जिसमें ( ज्योतिष्मन्तः ) केवल ज्ञान ही का ( लोकाः ) दर्शन है ( तत्र ) वहां (मां) पुझको ( अमृतं ) मोक्षमुख का भागी ( कृषि ) करो ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! आप ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगी के लिये ( परि, स्नव े पूर्णा-भिषेक का निर्मन्त वर्ने ॥

भाव।र्थ- मुक्त पुरुष मुक्ति अवस्था में अव्याहतगति होकर वि-चन्ता है अर्थात उसको उस अवस्था में किसी प्रकार का वन्धन नहीं रहता, या यों कही कि वह स्वतंत्रतापूर्वक ईव्वरीय सत्ता में सम्मिलित होता है हे परमिता परमात्मत ! अप ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी को अभिषिक्त करके वह अवस्था प्राप्त करायें।

यत्र कार्मा निकामाश्च यत्रं ब्रधस्यं तिष्टुंम् ।

स्वधा च यत्र तृप्तिश्च तत्र नानुसर्वं कृथीन्द्रीयेन्द्रो परि सव ।१०।

यत्रं । कार्माः । निःकामाः । च । यत्रं । त्रधस्यं । तिष्टवं । स्वधा । च । यत्रं । तृप्तिः । च । तत्रं । मां । असते । कृषिः । इन्द्राय । इन्द्रो इति । परि । स्रवः ॥ १० ॥

पदार्थः—( यत्र ) यारेमन् (कामाः ) सर्वकामाः ( नि कामाः ) निष्कामाः कियन्ते ( च ) तथा च ( यत्र, व्रध्नस्य ) यत्र ब्रह्मज्ञानस्य ( विष्टपं ) सर्वोपर्युच्चपदमस्ति ( स्वधा ) अमृतं चारित ( तृष्टिः, च ) तया तृष्तिश्च ( तत्र ) तत्र स्थाने (मां ) मां ( अमृतं, कृधि ) मोक्षपदभागिनं करोतु ( इन्दो ) हे प्रकाश्चर्यस्वरूप परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगिने ( परि,स्तव ) पूर्णाभिषेकहेतुर्भवतु ॥

प्रार्थ — (यत्र, कामाः) जहां सब काम (निकामाः) निष्काम किये जाते हैं (च) और (यत्र) जहां (ब्रध्नस्य) ब्रह्मज्ञान का विष्ठपं सर्वोच्च पद है (यत्र) जहां (स्वधा) अमृत (च) और उससे (हिन्तिश्च) तृष्ति है (तत्र) वहां (मां) मुझको (अमृतं, कृषि) मोक्षपद प्राप्त करायें (इन्दो) हे परमात्मन् ! आप (इन्द्राय ज्ञानयोगी के (परि, स्वर) पूर्णामिषेक का निर्मित्त वर्ने ॥

भावार्थ--हे परमात्मन ! जो ब्रह्मज्ञान का उचपद हे और जहां

स्त्रधा से तृश्वि होती है वह मोक्षरूप सुख मुझे पदान की जिये, या यों कहो कि वह मुक्ति मुख जिससे एकमात्र ब्रह्मानन्द का ही अनुभव होता है अन्य विषय सुख आदि जिस अवस्था में सब तुच्छ होजाते हैं वह मुक्ति अवस्था मुझे प्राप्त करायें॥

> यत्रीनन्दाश्च मोदीश्च सुदेः प्रसुद् आसंते । कार्मस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माम्मृतै-कृथीन्द्रयिन्दो परिसव ॥ ११ ॥ २७ ॥

यत्रं । आऽनुन्दाः । चु । मोदाः । चु । मुदंः । प्रुऽमुदंः । आसंते । कामस्य । यत्रं । आसाः । कामाः । तत्रं । मां । अमृतं । कृषि । इन्द्रांय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ १९ ॥

पदार्थः—( यत्र, आनन्दाः, च ) यत्र आनन्दाः सन्ति ( मोदाः, च ) मोक्षश्चास्ति ( मुदः, प्रमुदः ) आनान्दतो हर्षि-तश्च मुक्त पुरुषो ( आसते ) विराजते ( कामस्य, यत्र, आप्ताः, कामाः) यत्र च कामनावतः सर्वेकामाः प्राप्ताः (तत्र ) तस्यां मोक्षा-वस्थायां ( मां, अमृतं, कृषि ) मां मोक्षसुखभागिनं करोतु (इन्दो) हे प्रकाशस्यरूप ! भवान् ( इन्द्राय ) ज्ञानयागिने ( परि, स्वव ) पूर्णाभिषेकहेतुभवतु ॥

पद्मिं — (यत्र) जहां (आनन्दाः) आनन्द (च) और (मोदाः) हर्ष है (मुदः, च, प्रमुदः) और जहां आनन्दित तथा हर्षित मुक्त पुरुष (आसते) विराजमान होता है (कामस्य, यत्र, आप्ताः कामाः) और जहां कामना वालों को सब काम प्राप्त हैं (तत्र) वहां (मां) मुझको (अमृतं) मोक्षसुख का भागी (कृषि) करें (इन्दो) हे परमात्मन् ! आप (इन्द्राय) ज्ञानयोगी के लिये (परि, लव) पूर्णाभिषेक का निमित्त बनें ॥

भावार्थ—है भगवन ! जिस अवस्या में आनन्द तथा मोद होता है और जहां सब कामनायें पूर्ण होती हैं वह अवस्था मुझे प्राप्त करायें, या यों कहो कि हे परमात्मन ! उस मुक्ति अवस्था में जहां आनन्द ही आनन्द प्रतीत होता है अन्य सब भाव उस समय तुच्छ होजाते हैं वह मुक्ति अवस्था मुझे प्राप्त हो ॥

इति त्रयोदशोत्तरशततमं सूक्तं सप्तीवंशावर्गश्च समाप्तः । यह ११३वां सूक्त और सत्ताईसवां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ चतुर्ऋचस्य चतुर्दशोत्तरशततमस्य सूक्तस्यः-१-४ कश्यप ऋषि ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ विराद् पङ्क्तिः । ३, ४ पङ्किः ॥

पञ्चमः स्वरः ॥

अथ मुक्तैश्वर्य निरूप्यतेः—

अब मुक्तपुरुष के ऐश्वर्य का निरूपण करते हैं:---

य इन्दोः पर्वमानस्यानु धामान्यक्रमीत् । तमाद्वः सुप्रजा इति यस्ते सोमाः विधनमन् इन्द्रांयेन्दो परि स्रव ॥ १ ॥

यः । इन्दोः । पर्वमानस्य । अर्तु । धार्मानि । अक्रमीत् ।

तं । आहुः । सुऽप्रजाः । इति । यः । ते । सोम् । अविधत् । मनः । इन्द्रीय । इन्द्रां इति । परि । स्रव ॥ १ ॥

पदार्थः—(यः) यो जनः (पवमानस्य) सर्वपावकस्य (इन्दोः) प्रकाशमय परमात्मनः (धामानिः) ज्ञानकर्मोशासनारूपकाण्डत्रयस्य (अनु, अक्रमीत्) अनुष्ठानं करोति (तं)
तं जनं (सुप्रजाः, इति, आहुः) शुभजन्मानं कथयन्ति (सोम)
हे परमात्मन् ! (यः) यः पुरुषः (ते) त्विय (मनः) चेतः (आवेधत्) योजयित तस्मै (इन्द्राय) उपासकाय (इन्दों)
हे परमात्मन् (परि, स्रव) द्वानगत्या प्रवहतु ॥

पृद्धि—ं यः ) जो पुरुष (पवमानस्य ) सबको पवित्र करने वाले (इन्दोः ) म हाश्चस्वरू । परमात्मा के (धामानि ) कर्म, उपासना तथा ब्रानरूप तीनो काण्डों का । अनु, अकमीत् ) भलेमकार अनुष्ठान करता है (तं ) उसको (धुमजाः, इति, आहुः ) ग्रुभ जन्म वाला कहा जाता है (लोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् (यः ) जो पुरुष (ते ) तुम्हारे में (मनः ) मन (अविधन् ) लगाता है (इन्द्राय ) उस उपासक के लिये । इन्दो ) हे मकाशस्त्ररूप ! आप (परि, स्रव ) ज्ञानगित से मवाहित हों ॥

भावार्थ- जा पुरुष कर्म, उपासना तथा ज्ञान द्वारा परमात्मप्राप्ति का भंछप्रकार अनुष्ठान करता है, या यों कहा कि जब उपासक अनन्य भक्ति से परमात्मपरायण होकर उसी की उपासना में तत्पर रहता है तब परमात्मा उसके अन्तःकरण में स्वसन्ता का आविर्भाव उत्पन्न करते हैं ॥

> ऋषे मंत्रकृतां स्तोमैः वश्येपोद्धर्भयुन्गिरः । सोमं नमस्य राजानं यो जुङ्गे वीरुधां पतिस्तिंगिदो परि सव ॥ २ ॥

ऋषे । मंत्रुऽकृतां । स्तोभैः । कर्रथप । उत्तुऽवर्षयंन् । गिरंः । सोमं । नमस्य । राजांनं । यः । जज्ञे । बीरुधां । पतिः । इन्द्राय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ २ ॥

पदार्थः—(ऋषे) हे सर्वव्यापकः (कर्यपः) सर्वदृष्टः परमात्मन् ! भवान् ( मंत्रकृतां, स्तोमेः) मंत्रानुष्ठानकर्तॄणा स्तुतियुक्तानामुपासकानां (गिरः ) उपासनारूप वाचः (उद्दर्धयन् ) उन्नमयन् उपासक कल्याणं करोतु (यः) यः उपासकः (सोमं ) सोमस्वभावं (राजानं ) परमात्मानं (नमस्य ) प्रमुं मत्वा ( जज्ञे ) प्रकटो भवति, भवान् (वीरुधां, पतिः) वनस्पतीनां स्वामी अतः (इन्द्राय) यः उपासकस्तदर्थं (इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् (परि, स्रव ) ज्ञानद्वारा व्याप्नुहि ॥

पद्धि—(ऋषे) हे सर्वव्यापक (कञ्यप) सर्वद्रष्टा परमात्यन !
आप (मंत्रकृतां, स्तोमैः) स्तुर्तियुक्त मंत्रानुष्टान करने वाले उपासकों की (गिरः) उपासनारूप वाणियों को (उद्घर्षयन्) बहाते हुए उपासक का कल्याण करें (यः) जो उपासक (सोमं, राजानं) सोमस्त्रभाव परमात्मा को (नमस्य) प्रभु मानकर (जते) प्रकाशित होता है (बीरुघां, पतिः) आप बनस्पतियों के स्वामी हैं, इसलिये (इन्द्राय) उपासक के लिये (इन्द्रो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् (परि, स्रव) ज्ञानद्वारा उसके हृदय में ज्याप्त हों ॥

भावार्थ- जो परमात्मा चराचर ब्रह्माण्डों का पति है उससे यहां ब्रागयोग की प्रार्थना कीगई है कि हे परमात्मन ! ब्रानवर्द्धक बाणियों द्वारा उपासक के हृदय में क्वान की द्वादि करें॥ अब मुक्त पुरुष की अवस्था का निरूपण करते हैं:

सप्त दिशो नानांसूर्याः सप्त होतांर ऋत्वि नंः ।
देवा आदित्या ये सप्ततिभिः सोमाभि
रंक्ष न इन्द्रांयेन्दो परि स्रव ॥ ३ ॥

सुष्त । दिशः । नानांऽसूर्याः । सप्त । होतांरः । ऋत्विजः । देवाः । आदित्याः । ये । सप्त । तेभिः । सोम् । अभि । रक्ष । नः । इन्द्राय । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ३ ॥

पदार्थः — मुक्तपुरुषाय (सप्त, दिशः) भूरादयः सप्तलोकाः (नानासूर्याः) नानाविध दिव्य प्रकाशवन्तो भवन्ति (सप्त) इन्द्रियाणां सप्तछिद्राणि प्राणगति द्वारा (होतारः) होतारो भवन्ति, तथा च (ऋत्विजः) ऋत्विजोऽपि भवन्ति (ये, सप्त, देवाः) यानि प्रकृतेरमहत्तत्त्वादीनि सप्तकार्याणि तानि मंगलप्रदानि भवन्ति (आदित्यः) सूर्य्यः सुखप्रदो भवति (तेभिः) तैः शक्तिकार्यैः (सोम) हे सोम (नः) अस्मान् (अभि, रक्ष) सर्वतः परिपालय (इन्दों) हे प्राणप्रद (इन्द्राय) कर्मयोगिने (परि, स्रव) सुधावृष्टिं कुरु॥

पद्र्शि—मुक्त पुरुष के लिये (सप्त. दिशः) भूरादि सातो लोक (नानासूर्याः) नाना प्रकार के दिन्य प्रकाश वाले होजाते हैं, और (सप्त) इन्द्रयों के सातो छिद्र प्राणों की गतिद्वारा (होतारः) होता तथा (ऋत्विजः) ऋत्विक् होजाते हैं (ये, सप्त, देवाः) प्रकृति के महत्तत्त्वादि सात कार्य्य उसके लिये मंगलमय होते हैं (आदित्याः) सूर्य्य सुखपद होता है (तेभिः) उक्त शक्तियों द्वारा मुक्त पुरुष यह प्रार्थना करता है कि (सोम) हे सोम!

(नः) इपारी (अभि, रक्ष) रक्षा कर (इन्हो) हे प्राणपद ! (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये आप (परि. सव) सुधा की वृष्टि करें॥

भावार्थ — इस मंत्र में मुक्तपुरुष की विभृति का पर्णन कियागया है कि उसकी सद लोकों में दिञ्यदृष्टि होजाती है " दिशा" शब्द का तात्पर्य्य यहां लोक में है और वह भूः, भुवः तथा स्वरादि सात लोक हैं अर्थाद् विकृति रूपसे कार्य्य और प्रकृतिरूप से जो काम्ण हैं वह साता अखण्डनीय शक्तियें उसके लिये मंगलपद होती हैं॥

सं : — अव मुक्तपुरुष की ऐश्वर्यरक्षा के लिये विध्नों की निवृत्ति कथन करते हैं: —

> यत्ते राजञ्छूतं हृविस्तेनं सोमाभि रक्ष नः। अरातीवा मा नस्तागिन्मो च नः कि चनाममदिन्द्रियन्दो परि सव ॥ ४ ॥ २८ ॥

यत् । ते । राजन् । श्रृतं । हृविः । तेनं । सोम् । अभि । रक्ष । नः । अरुतिऽवा । मा । नः । तारीत् । मो हितं । नः । कि । पा । आमपत् । इन्द्रंय । इन्द्रो हितं । पि । स्रव ॥ ४ ॥

पदार्थः—( राजन् ) हे परमात्मन् (ते ) तव (यत, शृतं) यत्परिपकं (हविः) ज्ञानरूपफलं (तेन ) तदद्वारा (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् (नः ) अस्मान् (अभि,रक्ष ) अभितः परिपालय (अरातिवा ) शत्रुः (नः ) अस्मान् (मा, तारीत् ) मा पराभूत (च ) तथा (नः ) अस्माकं (किंचन ) मोक्ष

सम्बन्धि किंचिदप्यैश्वर्थ ( मो, आममत् ) न नाशयेत् ( इन्दो ) हे परमात्मन् ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने (परि, स्रव ) सुधा-वृष्टिं करोतु ॥

पद्मर्थ--(राजन) हे सर्वोपिर विराजमान परमात्मन् (ते) तुम्हारा (यत्) जो (शृतं) पिष्पिक (हिनः) ज्ञानकृप फल है (तेन) उसके द्वारा (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् (नः) हमारी (अभि, रसः) सर्व प्रकार से रक्षा करें (अरातिवा) शत्रुलोग (नः) हमको (मा, तारीत्) मत सतार्वे (च) और (नः) हमारे (किंचन) मोक्ष सम्बन्धि किसी भी ऐश्वर्यं को (मा, आममन्) नष्ट न करें (इन्दो) हे परमात्मन् (इन्द्वाय) कर्मयोगी के लिये (परि, स्रव) सुधा की दृष्टि करें ॥

भावार्थ — इस मंत्र में मुक्तिरूप फल का उपसंहार करते हुए सब विल्लों की शान्ति के लिये पार्यना की गई है कि हे सर्वरक्षक भगवन ! वैदिक कर्भ तथा वैदिक अनुष्ठान के विरोधी शत्रुओं से हमारी सब प्रकार से रक्षा करें ताकि वह हमारे किसी अनुष्ठान में विल्लकारी न हों और अपनी परम कृपा से मोक्ष सम्बन्धी ऐश्वर्य्य हमें प्रदान करें, यह हमारी आपसे सवि-नय पार्थना है ॥

> इति चतुर्दशोत्तरशततमं सूक्तं सप्तमोऽनुवाकः अष्टाविंशतितमोवर्गश्च समाप्तः

> > इति श्रीमदार्घ्यमुनिनोपनिबद्धे-ऋक्षंहिताभाष्ये सप्तमेऽष्टके नवमं मण्डलं समाप्तम

## उपसंहार

इस नवम मंडल में १०९७ मंत्र हैं, मायणादि भाष्यकार इन सब मन्त्रों को सोम कुटने में लगाते हैं, केवल सायणादि स्वदेशी भाष्यकारों की ही यह चालि नहीं किन्त विलसन ग्रिफ्थ तथा मोक्षमूलर आदि पूरोपियन भाष्य-कार भी पायः सब मन्त्रों को सोम कटने में ही लगाते हैं, यहां इमकी धुरीपियन भाष्यकारों के ऐसे अर्थ करने का खेद इसिल्ये नहीं कि वह प्रायः साय-णादि भाष्यकारों की चालि से वेदों के अर्थ करते हैं परनत अत्यन्त खेड इस बात का है कि सायणाचार्य ने यहां सब भन्त्रों में अर्थ पुनक्तिक मानी है अर्थात एक ही अर्थ की यह सब मन्त्र दृहराते हैं. यह सायणाचार्य के भाष्य का तिष्कर्ष है, यदि सायणाचार्च्य लिखित ऋग्वेदभाष्य की कोई भामका पहे तो उसको स्पष्ट प्रतीत होगा कि सायणाचार्य्य ने वेदों को ईश्वरकृत माना है और इस बात की सिद्धि के लिये "तस्माद्यज्ञात्सर्वेष्ठतः" ऋग ० ८।४।१८ इस मन्त्र का प्रमाणं दिया है कि उस सर्वपुज्य प्रमात्मा से वेदों की उत्पत्ति हुई जो सम्पूर्ण विश्व का कर्त्ता है, इसी बात को हिन्द-र्ध्य के जासकार और बड़े २ भाष्यकार मानते चले आये हैं. जैसाकि " ज्ञास्त्रयोनित्वात् " ब्र॰ सु० १।१।३ इस सूत्र में स्वा० शक्कराचार्य जी ने वेदों की उत्पत्ति=भाविर्भाव ईश्वर से माना है, और इस सत्र के भाष्य में यह भी कहा है कि वेदों में पुनरुक्ति नहीं, इसी प्रकार रामानुजा-चार्य ने भी वेदों का कत्ता ईश्वर को ही माना है।

अब यहां विचार योग्य वात यह है कि ईश्वर ने इन ग्यारहसों के लगभग मन्त्रों में एक ही अर्थ का पिष्टपेषण वयों किया ? और उस सर्वक्ष-कर्त्ता ने एसा करने में क्या लाभ समझा ? जब हम यहां इस बात की मीमांसा करते हैं तो उत्तर यह मिलता है कि ईश्वर ने ऐसा नहीं किया किन्तु एकही अर्थ के प्रतिपादक इन मन्त्रों को सायणादि भाष्यकारों ने बना दिया है, जैसाकि:-

सोमो मीद्वान्यवते गातुवित्तम ऋषिर्विपो विचक्षणः । त्वं कविरभवो देववीतम आ मूर्य गेहयो दिवि ॥ ऋषः ९११०७७

इस मंत्र के सायणाचार्य्य ने यह अर्थ किये हैं कि ''सोम'' जो सब कामनाओं

का देनेवाळा है वह ( पवते ) रसरूप होने से बहता है. वह सब गाने वालों में उत्तम गाने वाला, ऋषि, विम, विचक्षण=बुद्धिमान और कवि है, अधिक क्या उसने ही आकाश में सूर्य को उत्पन्न किया है, क्या कोई कह सकता है कि "सोम" जो सायणाचार्य के अर्थ में एक प्रकार का ओषध है वह कार्व, गानेवाला और मुर्ग्य को उत्पन्न करनेवाला होसकता है, तुच्छ से तुच्छ बुद्धि वाले की समझ में भी यह बात नहीं आसकती कि सोम-लता ने सूर्य्य को उत्पन्न किया अथवा सोमलता अच्छा गासकृती है वा किवयों की भांति अच्छे काव्य बना सक्ती है, फिर यह अनर्थ कैसे हो-सक्ता है कि सोमलता अच्छा गाती और अच्छे काव्य बनाती है, यदि यह कहाजाय कि यह अर्थवाद है अर्थात सोमलता की यह स्तुति की गई है तो क्या वेद में कहीं अन्यत्र भी ऐसा अधवाद है, जहां असंभव और प्रकृति-विरुद्ध अर्थों का ग्रन्थन किया हो कदापि नहीं, किन्तु यह लिखा है कि " को अद्धा वेद क इद्द प्रयो०" ऋग्० ८।७।१७= कौन साक्षात् जान-ता है. कोन कहसकता है कि नाना प्रकार की विचित्र रचना वाली सृष्टि कहां से हुई ? यह प्रश्न है, और आगे चलकर इसी सक्त में इसका उत्तर यह दिया है कि जो इसका स्वामी इस महदाकाश में है वही इस तत्व को जानता है अन्य नहीं, इत्यादि दार्शनिक तत्वों का भाण्डार जो ब्रह्म-विद्या है उसका एकमात्र आधार वेद है वह मिथ्यास्तुतिरूप अर्थवादों का आधार कभी होसकता है कदापि नहीं, इस शैली से यह प्रतीत होता है कि "सुरयोचन्द्रमसौधाता यथापूर्वमकलपयत्" ऋग्० ८।८।४८ जैसा इस मंत्र में सर्घ्य चन्द्रादिकों का कर्त्ता परमात्मा धाता नाम से कथन किया गया है इसी प्रकार ''सोमो मीढ्वान पवते " इस मंत्र में भी सोम नाम परमात्मा का है, और इसके अर्थ " सृते चराचरं जगदिति सोमः " इस व्युत्पाचि से हम यह कर आये हैं कि जो इस चराचर जगत की हिर-ण्यगर्भ की अवस्था में लाता है अर्थाद प्रकृति से सब बीजों को उत्पन्न करता है उसका नाम यहां " स्रोम " है, और यहां यह भी स्मरण रहे कि यह शब्द " सुङ् प्राणिगर्भविमोचने " से बनता है जिसके अर्थ प्राणियों का गर्भद्वारा उत्पन्न होना है, और जो " सोम " शब्द " वुज अभिषवे " से बनता है उसके अर्थ सोमछता के होते हैं, यहां योग्यता से ''सोम "

श्रव्द के अर्थ ईश्वर के हैं, क्योंकि सूटर्य को उत्पन्न करनेत्राला, किब तथा सर्वे आदि चैतन्य के गुणोंवाला कोई चेतन पदार्थ ही होसक्ता है जड़ नहीं॥

इसी अर्थ की पुष्टि में यह प्रभाण है कि "यो देवानां नामघा एक एव तं संप्रश्नं भुवना यंत्पन्या" ऋग्० १०/८२।३ इस वंत्र में सब दिच्य बस्तुओं के नाम को धारण करने वाला एक वही परमात्मा माना गया है, इसालिये जिस प्रकार अग्नि, इन्द्रतथा वरुणादि परमात्मा के नाम हैं इसी प्रकार सोम भी परमात्मा का नाम है, जिसकी पुष्टि में यह प्रमाण है कि:— इन्द्रं मित्रं वरुणमिनिमालुग्थो दिज्यः स सुप्णों गरुत्मान् । एकंसदिया बहुधा वदन्त्यगिन यमं मात्रिश्वा नमाहुः ॥ ऋग्० १११६४।४६

इस मंत्र में जो 'गरुत्मान'' पढ़ा है उसका यह अर्थ है कि जो महत्वयुक्त पदार्थ हैं वह परमात्मा का नाम है, इसका तात्पर्व्य यह है कि माकृत पुरुषों को बोधन करने के लिये यही प्रकार है, क्योंकि परमात्मा महान है और महत्वयुक्त पदार्थों के नामों से वह भलीमांति बोधन किया जाता है, इस लिये विद्युदादि चमत्कार युक्त उसके नाना नाम हैं उन्हीं में से सोम भी एक नाम है, इसी कारण निरुक्तादि वेद के कोषों ने "सोम" शब्द की व्याख्याई खर्पर परक भी की है, इस अर्थ को केवल हमी कथन नहीं करते किन्तु विष्णु के सहस्र नाम मानने वाले लोग "सोमऽषोऽमृतपः सोमः "इत्यादि वाक्यों द्वारा सोमादि नामों से ही विष्णु के सहस्र नामों की पृतिं करते हैं, इस प्रकार यहां सोम नाम परमात्मा का था जिसको न समझकर लोगों ने सोमलता पर लगाकर अर्थ का अनर्थ करदिया है।

जिस प्रकार मिथ्यार्थ करके १०९७ मत्रों के अर्थों का अनर्थ कर वेद को अर्थ पुनरुक्ति का कलंक लगाया है, इसी प्रकार अन्य भी कई कलंक बेद के तुच्छ अर्थ करके लगाये हैं, जैसाकि (१) ''यनानि महिषा इव'' ऋग्० ९१३३।८ इस मंत्र के यह अर्थ किये हैं कि हे सोग! तृ हमको ऐसा प्यारा है जैसाकि भैंसों को घास प्यारा होता है (२) ''कन्याजारमिय-प्रियम्''=तृहमको ऐसा प्यारा है जैसाकि कन्याओं को जार पिय होता है, (१) "योषा जारमिव प्रियम्" ऋग्०९ । १२। ४=तृहमको ऐसा प्यारा है जैसा ख़ियों को जार प्रिय होता है, वास्तव में इन वाक्यों के अर्थ बहुत ऊंचे थे अर्थात् भेसों के लिपे घास तथा कन्या और स्त्रियों के लिये जार विधान के कदापि न थे, इनके सत्यार्थ जो देखना चाहे वह उक्त प्रतीकों के अंकों से हमारे इस नवम मण्डल के भाष्य में देखले।

हमी प्रकार "'हरिञ्चन्द्रोमरुद्भणः"ऋग्० ९। ६६। २६ इस मंत्र से अव्यवर्जी लेग हरिञ्चन्द्र राजा का नाम समझकर वेद में इतिहास समझने लगते हैं परन्तु हरिञ्चन्द्र यहां विद्वानों का विशेषण है. इन सब वार्तों का उत्तर इस मंडल के पढ़ने से भलेपकार ज्ञात होजाता है।

और जो सोमयइ के विषय में हिंसा सूचक मंत्र उद्देश्वत करके वेद को द्वित किया जाता है, जेपाकि "वृह्द्यो वय उच्यते सभामु" ऋ० ६ । २८ । ६ इस मंत्र के अर्थ किये गये हैं कि सोम का सब से बड़ा अन्न भक्ष्य हे, इसिलये गी, अश्वादि पदार्थ जो सर्वोपिर हैं उन्हीं की बिल देनी चाहिये, इसका उत्तर यह है कि यहां गोरक्षा के निमित्त जो अन्न दिया जाता है उसका वर्णन है बल्दिन का नहीं॥

और जो ''त्री यच्छता महिपाणामधो मास्त्री सरांसि मधवा सोम्पापाः "ऋगु०५। २२। ८ इस मंत्र के अर्थ में तीनसी भैसीं का मांस खाना और तीन तालाव शराव के पीना कथन है वह सर्वथा मिथ्या है, क्योंकि "महिष " शब्द वेद में बड़े वा पूज्य के लिये आता है, जैसाकि "पर्जन्य वृद्धं महिषं" ऋग्० ९ । ११३ । ३ इस मंत्र में बढ़े के अर्थ में आया है, इसी प्रकार तीनसी महिषों से तात्पर्य यहां बड़े २ शरवीरों का है अर्थात जो योद्धातीनसौ बड़े २ शरवीरों को विजय करता और भूमि, अन्तरिक्ष तथा छुलोक में जो अपनी बाण-विद्या से तीन सर शरों से भर देता है यह उत्तम योद्धा कहलाता है, यह राजप्रकरण का मन्त्र है इसमें भैसों के मांत तथा शराव का क्या प्रकरण, इसी प्रकार जो मन्त्र मद्य मांस के विषय में उद्धत किये जाते हैं वह वास्तव में मद्य मांस के अर्थ नहीं देते किन्तु मिथ्यार्थ करके मद्य मांस के पोषक माने जाते हैं, बस्तुत: कारण यह है कि जिन कोषों से आजकल बेद के अर्थ कियेजाते हैं वह वेदार्थ के कोष नहीं किन्तु बहुत अर्वाचीन संस्कृत भाषा के कोष हैं, जैसाकि अमरकोप में " वाजी " नाम केवल घोड़े का है, इसके अनुसार "ये वाजिनं परिपद्मयन्ति पक्वं " इस मन्त्र में पहे

हए " वाजी " शब्द के अर्थ कियेजायं तो अर्थ यही होंगे कि जो घोड़े को पकता हुआ देखते हैं और उसके पकने में सुगन्धि पाते हैं उनका उद्यम हमकी प्राप्त हो, परन्तु जब हम निमक्त की देखते हैं तो "दाज" के अर्थ अन्न, यश, बल तथा ऐश्वर्धादि अनेक पाते हैं जिससे "वाजि" शब्द के असवाला. बलवाला, धनवाला इसादि अनेक अर्थ होते हैं, इस वैदिक कोष के अनुसार जब " ये वाजिनं परिपठयन्ति पक्वं " ऋगु० १।१६ २।१२ इस मन्त्र के अर्थ किये जाते हैं तो अर्थ यह होते हैं कि जो लोग वसंतऋत में यवादि सस्यों की खोतियों को पका हुआ देखकर यह कहते हैं कि " सुरभिर्निहरेति " = यह पक्कर सुगन्धि युक्त होगई अब इन्हें काटना चाहिये. इस प्रकार वैदिक कीष और अमरादि आधुनिक कोषों से वैदिक अर्थों में सैकड़ों को सों का अन्तर पड जाता है, इसी रीति से " महिष " शब्द के अर्थ यहां भैंसा करलेने में अत्यन्त अनर्थ होगया है, निरु अ०३ खं० १३ में "महिष" शब्द बड़ के नामों में पढा है, फिर निरु अ० ७ खं० रद के दैवतकाण्ड में " महिष " शब्द के अर्थ महान्त देवगणों के किये हैं, इस वैदिक कोप में सर्वत्र "महिष " शब्द के अर्थ " महान के हैं भैंसे के कहीं नहीं, इस प्रकार मीगांसा करने से ज्ञात होता है कि सायणादि भाष्य-कारों ने आधानिक अमरशोषादि कोषों की सहायता से जो वेद के अर्थ किये हैं वह सर्वथा मिथ्या हैं।

और जो कई एक लोग यह आक्षेप करते हैं कि जिसको वेदों में सोमरस कहागया है वह एक प्रकार का मदकारी द्रव्य था, या यों कहो कि वह एक प्रकार की मदिरा थी, इसका उत्तर यह है कि जहां "सोम" ओपधिवशेप के अर्थों में भी आया है वहां उसके अर्थ मदिरा कदापि नहीं, क्योंकि सोम मदकारी पदार्थ न था किन्तु आह्लादक था, आह्लादक और मादक में भेद यह है कि जो केवल आनन्द उत्पन्न करे और मस्तिष्क में किसी प्रकार का बुद्धिनाशक विकार न करे उसको "आहादक" और जो बुद्धि में विकार उत्पन्न करके उन्मत्त करे उसको "मादक" कहते हैं, ऋग्वेद मण्डल दश्च में इसका स्पष्ट शीति से भेद वर्णन किया है कि " हृत्सु पीतासु युध्यन्ते दुर्मदासो न सुरायाम् " ऋग्० ८।२।१२ = सोमरस के पीने से योदा लोग युद्ध करते हैं परन्तु सुरा = श्वराव के समान उन्मत्त नहीं

होते किन्तु साबधान दृत्तियों से युद्ध करते हैं विकलेन्द्रिय होकर नहीं, इस

इसी प्रकार भारतीय तथा यूरुप निवासी कई एक भाष्यकारों ने यह भी आक्षेप किये हैं कि आयों में वर्णव्यवस्था बुद्ध से पहले न थी, जब हम उनको यह उत्तर देते हैं कि "ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहरा-जन्यः कृतः" ऋग्० १०१९०।२ इस मंत्र में चारो वर्णों के नाम स्पष्ट हैं तो वह लोग यह प्रश्न उठाते हैं कि जिस सूक्त का यह मंत्र है वह सूक्त कई सहस्र वर्ष पछि वेद में मिछाया गया है, इसमकार वह छोग वेद में मिछावट भी मानते हैं. इसका उत्तर यह है कि यदि वेदों में मिलावट होती तो वेदों की भाषा का भेद अवदय होता, परन्तु स्मरण रहे कि इस सुक्त की भाषा तथा अन्य स्थलों की आपा का अंशमात्र भी भेद नहीं. यादि कोई मिलाता तो एक स्थान में मिलाता. यह मुक्त पाय: चारो वेदों में एक प्रकार का ही पाया जाता है, इससे भिन्न यह भी यक्ति है कि वेद के मंत्रों की संख्या में ऋग्वेद, यज़र्वेद, सामवेद तथा अथर्ववेद सनातन काल से ऐसा ही चला आता है जैसाकि अब है, केवल यही मंत्र नहीं किन्तु वर्णव्यवस्था के प्रतिपादक अन्यत्र भी कई एक मंत्र पाय जाते हैं. जैसाकि "तमेव ब्रह्माणं ऋषिं चाहु " ऋग् १०। १०७। ६ इस मंत्रमें ब्राह्मण तथा ऋषि आदि गुणकृत पदवियें पाई जाती हैं, इसी अभिमाय से गीता में भी कथन किया है कि "चातुर्वण्यं मया सुष्टं गुणकर्म विभा-गदाः"=चारो वर्ण गुण और कर्म के भेद से परमात्मा ने ही भिन्न २ रचे हैं. भगवान् बुद्ध से पश्चात् वर्णव्यवस्था मानने वालों को यह भी सोचना चाहिये कि गीता जो महाभारत के भीष्मपर्व का एक भाग है वह बुद्ध से क्रगभग १५०० वर्ष पहले बना है, उसमें चारो वर्णें का वर्णन कैसे आजाता यदि हिन्दुओं में वर्णव्यवस्था बुद्ध से अनन्तर होती, इस प्रकार मीमांना करने से जो वेटों पर आक्षेप किये जाते हैं वह सर्वधा निर्मूल प्रतीत होते हैं, अस्त-

इन आक्षेत्रों का समूछोच्छेद और ब्राह्मणादि वर्णों का विभेद तथा आर्थ्यजाति के सिद्धान्तों का विस्तृत विवर्ण दशमण्डळ की अवतरणिका में कोरोंगे, इसिछये यहां संक्षेत्र से ही समाप्त करते हैं॥

॥ इति शम् ॥

**प्रार्थम**निः

#### ओ३म

सम्पूर्ण ब्रास्यंत्रतारा को विदित हो कि श्री १०८ महर्षि स्वा० इयानन्द सरम्बतीहत अस्यं १६९४ जो लगागा ४६ वर्ष से अपूर्ण पड़ा था उनको विस्वितत स्मात्र -चेदिकार सर्चे कालर ''श्री पंठ आर्ट्य मुनिजी'' जी सागात एक राजरहार 'तेदलाष्य लामनि ' को संस्ता म पूर्ण कर रहे है जिसके संबंध स्वयमा (व उवालाश्रसाहता हन्। जनियर सुपर्दे स्वेत्तर श्राफ वक्स बनारस हिन्दु यूनोयर सिटा है।

्र हर्ष का विषय है कि इस भाष्य के तीन खगड प्रथम छुए हर निकल ज्ञे हैं और अब इस चतुर्यक्षण्ड में 'नव्यममण्डल' समाप्त दोगया, विविध विषयों सं पूर्ण इस कण्ड को संगाकर वेइसाहित्य के प्रेमी शीघ स्वार्थाय प्रारम्स करें, सुरु डाकव्यय सहित ४)

्रत्व आपको यह विशेष प्रवास देना है कि इसी वेद के दशमगण्डल का भाष्य क्षेत्रना प्रारम्भ ह, यहि परमातमा की पूर्ण हुपा रही तो इसे भी शीम दी वेद सर्पातस्य प्रेमियी के स्वाप्यायार्थ अर्थण करेंगे।

इसके ब्रांतरिक उपतिपद्शास्त्र के प्रेमियों को झात होकि उक्त पंश्की महाराजकत '' उपनिषदास्त्रीभाष्य '' प्रथमभाग जिसमें ''ईशादि'' अहर उपनिपदी का बस्तार द्वाकामध्य है, वह चिरकाल से समाप्त होगय'

14-

(\*

धा और जिसको बहुत मोन आरही थां, घड अवकी बा॰ मजेबनार शोध कर मोडे बस्तम सफेद कागज और मोडे टाइप में रायल साइज़ पर छुप यहां है, ए / 9) रूप स्थानया है।

'वैदिककाल का इतिहास '' ३ सं प्रत्य को पंः जी ने बड़े परिश्रम सं चिरकाल में तैयार कर पाया है आ शोब खुपेगा, पाठकवृन्द अपनी करनाक्तें भेजें।

र्श्वा पं० आर्थ्यमृतिजी महाराजकृत ग्रन्थः— ऋग्वेदमाष्य-मध्यम सग्ड ॥) ग्रिस्वेदमाष्य-तृतीय सग्ड ४)

. हितीय खस्ड २) ., चतुर्थ सम्ह ३॥)

नवीन ग्रन्थः-

योगार्थ्यभाण त्रिशंयात्रुचि ११) वेदान्ततत्वकौमुदी ॥) वेदमर्थादा ॥) भिष्मर्थातामह का जीवनचरित्र क्रोर

पर्वर्शनाहर्ण ॥) । शरशत्या समय का सतुपदेश ॥) सब अकार का पत्रव्यवहार करने तथा मन्यों के मंगाने का पता यह है:-

मवन्धकर्ता-बेद्भाष्य कार्यालय

धर्मकूप-काशी

### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

### #सूरी MUSSOORIE

### यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| This book is to be returned                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|--|--|
| दिनां <b>क</b><br>Date                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | उधारकर्त्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | दिनांक<br>Date | उधारकर्तां<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |
| The second secon | The same of the sa |                |                                              |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |                                              |  |  |

GL H 294 59212 RIG

121559

#### 234.59212 LIBRARY

# RATE LAL BAHADUR SHASTRI National Academy of Administration MUSSOORIE

### Accession No. 121559

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving